
 

 
 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

           EL CRISTIANO Y LA     
     VOLUNTAD DE DIOS 

                        

                       ¿CÓMO DESCUBRIR LA VOLUNTAD  
                             DE DIOS PARA MI VIDA? 

 

 

   
 

 
 
 

 
 

 
 
 

 
 

 
 

               J. M. RECUERO 
 
 

 
 
 

 
 

 
 
 

 
 

 
 
 

 
 

 
 
 

 
 



 

 

 
 

 

 

 

MINISTERIO CRISTIANO 

«Portavoces de Vida» 
 

 

 

 

 

 
 

      EL CRISTIANO Y LA     
     VOLUNTAD DE DIOS 

                        

                      ¿CÓMO DESCUBRIR LA VOLUNTAD  
                             DE DIOS PARA MI VIDA? 
 

 
 
 

 

 

 

 

 
 

         
           J. M. RECUERO     

 
 
 
 

 



 

 
                      

 
 

 
 
 

 
 
 

 
¿Cuál es la voluntad de Dios para mi vida y cómo puedo 

descubrirla? se preguntan muchos hoy... Como no siempre 

encontramos respuestas fáciles, resulta necesario conocer las 
señales e indicaciones que se hallen a nuestro alcance; sobre 

todo aquellas que la Santa Biblia nos facilite, así como las que 
el Espíritu Santo, en sus diferentes formas, nos pudiera 
proveer. Y todo ello con el objeto de comprender cuál sea la 

buena voluntad de Dios, agradable y perfecta (Romanos 
12:2). 

Si reconocemos que tanto la vida del creyente, como sus 
circunstancias personales, forman parte de un programa 
cuidadosamente planificado por el Creador, entonces 

deberemos preguntarnos, por ejemplo, si está predestinado 
nuestro lugar de nacimiento, la familia, los amigos o 

enemigos, la salud o la enfermedad, el compañero/a, el 
empleo, la iglesia, el ministerio, etc. De ser cierto, ¿cómo 
puede saberse…?  

A través de las reflexiones bíblicas del presente libro, 
hallaremos suficiente luz para resolver muchas dudas, y 

llegaremos a conclusiones adecuadas sobre «cómo 
descubrir la voluntad de Dios»; entendida, principalmente, 

desde su aplicación práctica en la vida de cada cristiano. 

 

                                ------------------------- 

 

Estamos seguros de que este libro no dejará indiferente al lector, 
sino que al finalizar su lectura habrá entendido con claridad el significado 
de la voluntad de Dios... Además de su mensaje, el contenido es sencillo 
de leer, profundo en sus pensamientos, y especialmente práctico, donde 
encontraremos respuestas bíblicas a los interrogantes que nos puedan 

surgir en el transcurso de la vida cristiana. 

 

 

    

 

 



 

 

CONTENIDO 

INTRODUCCIÓN…………………………………………………………………………………………….………..pag. 4 

    ALGUNAS PREGUNTAS DE ORDEN GENERAL……………………………………………………………..……………….5 
 

I EL SIGNIFICADO DE LA VOLUNTAD DE DIOS…………………………….………………………….…………..7 
   LA VOLUNTAD GENERAL DE DIOS…………………………………………………………………………………………..….………...9 

En el conocimiento de Dios 

En la glorificación de Dios 

En el orden natural 

En el orden de la salvación 

En el orden de la relación con Dios 

En el orden de la vida cristiana 

   LA VOLUNTAD ESPECIAL DE DIOS………………………………………………………………..………………….….13 

El destino del creyente y del incrédulo 

La predestinación de los hijos de Dios 

Dios conoce de antemano nuestras decisiones 

Comprendiendo el destino del creyente 

  TEXTO BÍBLICO DE REFERENCIA: Mateo 6:33…………………………………………………………….………..19 
   
 ¿POR QUÉ CUMPLIR CON LA VOLUNTAD DE DIOS?...................................................................21 
 La disposición y los motivos  
 

II REQUISITOS DE LA VOLUNTAD DE DIOS………………………………………………………….……24 

     LA RELACIÓN CON DIOS……………………………………………………………………………….………………………………………24 

Una verdadera disposición de entrega a Dios 

La Palabra de Dios 

La oración 

     LA RELACIÓN CON EL ENTORNO…………………………………………………………………………………………………….…..30 

Concerniente a la voluntad general de Dios 

Concerniente a la voluntad especial de Dios 

 
    LA RELACIÓN CON NOSOTROS MISMOS……………………………………………………………………………………………..34 

Convicción del alma 

Convicción del corazón 

Convicción del intelecto 

Convicción interna por la Palabra 

Convicción del Espíritu Santo 

Convicción por el fruto del Espíritu 

III LA ACEPTACIÓN DE LA VOLUNTAD DE DIOS……………………………………………………………………38 

       LA VOLUNTAD DE DIOS Y EL SUFRIMIENTO………………………………………………………………………….….……41 

 

IV GRADOS Y CONSECUENCIAS DE LA VOLUNTAD DE DIOS…………………………….…….43 

       GRADOS DE COMPROMISO CON DIOS42 

Consecuencias de transgredir la voluntad de Dios 

Consecuencias de practicar la voluntad de Dios 

 

V CONCLUSIÓN………………………………………………………………………………………………………..….….50 

 
 
 
 

 
 

 

 
 

 
 



 

 
 

 
 

 
 
 

 
 

 
 
 

 

 

INTRODUCCIÓN 
                      

¿Cuál es la voluntad de Dios para mi vida y cómo puedo descubrirla? es un tema que al día 
de hoy genera demasiada confusión, especialmente si queremos reconciliar la soberanía divina 

con la responsabilidad humana. Con todo, una de las ocupaciones más importantes para el 
creyente en Cristo, es conocer, con la mayor claridad posible, la voluntad de Dios en relación 

con su vida privada y personal. 

En primer lugar consideramos que la voluntad de Dios, en su expresión individual hacia cada 
persona, puede plantearse en diferentes áreas de la vida y de múltiples formas. Es lo 

equivalente a la «multiforme gracia de Dios» (1 P. 4:10) aplicada a todo cristiano de manera 
diversa y personalizada. Y es en esta amplitud de miras, que habremos de abordar el tema con 

una mente abierta, y siendo receptivos al mensaje vivo y eficaz de la Palabra de Dios (He. 
4:12). 

Antes de entrar en materia, hemos de comprender que existen propósitos celestiales 

determinados por Dios, que se cumplen en todo ser humano, sean creyentes o incrédulos. Estos 
propósitos, o también llamados decretos divinos, han sido previamente establecidos por el 
Creador; y tanto su diseño, como su cumplimiento, no dependen de las acciones o disposiciones 

humanas, sean éstas correctas o incorrectas. Luego, con independencia de nuestros hechos 
(buenos o malos), a la final el Todopoderoso cumplirá fielmente su programa, y nuestra 

obediencia o desobediencia no alterará en modo alguno sus planes: «Todo lo que Jehová quiere, 
lo hace…» (Sal. 135:6).  

Estamos de acuerdo en que la soberanía de Dios, en su propia determinación, es 

principalmente incondicional. Pero, por otra parte, y en el sentido complementario, también 
encontramos en la Biblia una dimensión de los preceptos divinos que, a saber, son enteramente 

condicionales, o dicho de otra manera, condiciones de vida ordenadas por el Creador, para que 
todo aquel que así lo desee, pueda conocerlas, creerlas, y asimismo obedecerlas. 

Sobre lo dicho, no tengamos una idea equivocada de los preceptos divinos, porque si 

prestamos buena atención a las indicaciones bíblicas, y posteriores reflexiones, notaremos que 
su voluntad condicional, en forma de mandamientos, enseñanzas, recomendaciones, promesas, 
etc., no constituyen una fría imposición hacia el hombre de parte del Dios soberano, sino una 

generosa invitación del Dios de amor, para conocerle, adorarle, servirle, y disfrutar de su 
presencia, en el cumplimiento de su voluntad.  

Si como cristianos queremos seguir el ejemplo de Jesús, descubriremos que hacer la 
voluntad del Padre fue su tarea ya planificada desde la eternidad: «Entonces dije: He aquí que 
vengo, oh Dios, para hacer tu voluntad» (He. 10:7). Tarea llevada a la práctica en todo su 

ministerio terrenal: «No busco mi voluntad, sino la voluntad del que me envió, la del Padre» (Jn. 
5:30). 

Por otro lado, bien podemos asegurar, y así lo iremos viendo más adelante, que en el 

presente toda persona se halla contenida en uno de estos dos grupos: o «dentro», o «fuera» de 
la voluntad de Dios. El Maestro instruyó a sus discípulos en forma condicional: «El que no es 
conmigo, contra mí es; y el que conmigo no recoge, desparrama» (Lc. 11:23). Y también dijo: 

«Si me amáis, guardad mis mandamientos» (Jn. 14:15). En cualquier forma que lo veamos, el 
Señor no permite negociaciones intermedias, pues si Él mismo advirtió que «ningún siervo  

 
-4- 

 

 



 

puede servir a dos señores» (Lc. 16:13), entonces, ¿cómo saber en realidad a qué señor 
estamos sirviendo? 

No obstante, aun tomando una determinación positiva, observamos que nuestro andar diario 
se halla sometido a diversas variaciones y altibajos, lo cual significa que podemos acercarnos o 
alejarnos –por momentos– en el cumplimiento de la voluntad divina. Y es en esta medida 

temporal, de acercamiento o alejamiento, que comprobaremos los beneficios o perjuicios que 
resultan de vivir, en mayor o menor grado, según los mandatos celestiales. El apóstol Pablo, 

dirigiéndose a los cristianos del primer siglo, les advierte: «No os engañéis; Dios no puede ser 

burlado: pues todo lo que el hombre sembrare, eso también segará» (Gá. 6:7). Esta advertencia 
bíblica, expuesta en forma condicional, representará la orientación que destacaremos a lo largo 
de las siguientes páginas; entendiendo con ello, que la «siega» como resultado de la «siembra», 
no solo es aplicable a la eternidad, sino también a nuestra vida terrenal. 

Dado que el estudio de la voluntad de Dios es un tema amplio y lleno de complejidad, 
centraremos gran parte de nuestras consideraciones en torno a lo citado anteriormente, es 

decir, a la «voluntad condicional de Dios». Todo ello, finalmente, examinado en función de los 
principios establecidos por las Sagradas Escrituras, y desde nuestra perspectiva humana y 
temporal. 

 
Algunas preguntas de orden general 

Seguidamente expondremos algunas preguntas de carácter general, para así tener un 
panorama definido sobre los planteamientos, muchos de ellos prácticos, que generan inquietud 

en el pueblo de Dios. Es probable que el lector pueda identificarse con algunas de estas 
preguntas. 

Sobre la vida ordinaria pueden surgir, desde luego, muchos interrogantes. Entre ellos, 
algunos se preguntan respecto de su apariencia física, o capacidades intelectuales: ¿Por qué no 

soy tan agraciado/a, o tan inteligente como…? En cuanto al lugar de residencia: ¿Por qué nací 
en este país y no en otro mejor? Sobre la familia con la que viví gran parte de mi vida: ¿Tiene 
sentido haber nacido en tal familia, con unos padres y hermanos determinados? 

La preparación académica, o el empleo, son motivos frecuentes de preocupación entre los 
jóvenes. Aquel creyente que se propone estudiar en la Universidad, ¿cómo sabe qué carrera ha 

de escoger? ¿Dios se preocupa de la formación académica, o por el contrario está ocupado en 
cosas más importantes? En cuanto a la búsqueda de empleo, nos preguntamos: ¿El Señor 
proporcionará a sus hijos un empleo digno, o es materia ajena a su propia voluntad? 

Si nos trasladamos a la esfera de los conflictos familiares, vemos que la relación de algunos 
jóvenes con sus progenitores se muestra demasiado tensa, y por momentos prácticamente 

insoportable. ¿Cuál es la voluntad de Dios, entonces, que se siga soportando abnegadamente, o 
bien se debe optar por la independencia familiar? En este punto, como en otros, ¿Dios 

enseñará a sus hijos el camino que han de escoger...? Visto desde la convivencia matrimonial, 
qué ocurre cuando existen discusiones importantes en la pareja, y se llega a un límite en el que 
ambos se preguntan: ¿Hemos de separarnos? ¿Cuál es la decisión que se ha de tomar al 

respecto…? 
Tocante a la salud, o la economía, nos preguntamos ¿por qué muchos cristianos que han 

sido ejemplo de piedad y de servicio a Dios, han tenido que soportar graves enfermedades, 
injusticias, o padecimientos extremos? ¿Es esto realmente voluntad de Dios? Además, ¿por qué 
el Señor bendice a unos más que a otros con bendiciones materiales? ¿Es voluntad de Dios que 

el cristiano sufra de escasez? ¿Está ya predeterminada su posición económica en esta vida? 
No es pequeño el número de jóvenes cristianos que se preguntan acerca de la soltería, o el 

noviazgo. ¿Es verdad que Dios tiene preparado el compañero o la compañera idónea? O, 
¡encontrarlo es una cuestión más bien de suerte…! ¿Por qué mi hermano, amigo, se casó joven, 
y yo con cierta edad todavía sigo esperando? En otro caso: Estoy conociendo a un/a joven de la 

iglesia, del/a cual estoy enamorado/a. Pero, a la hora de unirme en matrimonio, ¿cómo puedo 
saber si realmente es voluntad de Dios?  

 
 

-5- 

 
 
 

 
 



 

Respecto a la iglesia, o el servicio cristiano, ocurre que cuando las desavenencias entre los 
creyentes son irreconciliables, la duda se presenta en forma lógica: ¿He de permanecer fiel a mi 

actual iglesia local, o he de buscar otra comunidad donde congregarme? ¿Por qué no encuentro 
mi lugar en la iglesia? ¿Está el Señor dirigiendo mis pasos en esta situación…? Acerca de las 

decisiones ministeriales, algunos se preguntan: ¿He de estudiar en un instituto bíblico? ¿Es 
verdad que Dios me llama a la obra misionera, o solo es una impresión personal subjetiva en 
decisión de espíritu aventurero? ¿Cómo puedo saber si es voluntad de Dios que sea misionero, 

pastor, predicador…?            
No son pocos los cristianos que mantienen dudas permanentes sobre los planes de Dios 

en relación con su vida personal. En el momento de tomar decisiones importantes, a muchos 
les suele acompañar un exceso de inseguridad, lo que a veces se convierte en una 
preocupación extrema que no logran controlar. Y, en vista de que no encuentran respuestas, o 

bien no se cumplen los deseos personales, en ocasiones el resentimiento, hacia Dios y hacia los 
demás, consigue instalarse en su corazón por largo tiempo. Por lo que, llegado a tal estado de 

incertidumbre y confusión espiritual, algunos optan por apartarse de la comunión con otros 
cristianos, o lo que es peor, de la comunión con Dios… Para evitar cualquier insensatez, es 
preciso seguir la recomendación bíblica: «Por tanto, no seáis insensatos, sino entendidos de 

cuál sea la voluntad del Señor» (Ef. 5:17). 

El Dr. Packer, en su libro Hacia el conocimiento de Dios, apunta lo siguiente: «Es 

imposible dudar de que la dirección divina sea una realidad destinada y prometida a todo hijo 
de Dios. Los cristianos que no la conocen evidencian por esto mismo que no la buscaron como 
debían. Es razonable, por lo tanto, que nos preocupemos por saber si somos receptivos a la 

dirección de Dios, y que procuremos aprender cómo se obtiene». 
A las preguntas planteadas en este apartado (más aquellas que el lector desee añadir), 

deberemos hallar respuestas adecuadas. Respuestas que iremos encontrando en las sucesivas 
páginas de este libro, y que resolverán muchas dudas sobre nuestra vida personal en relación 
con los propósitos divinos. De esta manera lograremos comprobar, en la práctica de la vida 

cotidiana, la siempre agradable y perfecta voluntad de Dios prometida en su Palabra, que a la 
vez conlleva su especial guía y dirección en todas las cosas.  

En fin, ante cualquier duda o confusión, haremos bien en distinguir las indicaciones 
bíblicas pertinentes, así como todas las señales que el Espíritu Santo, en sus diferentes formas, 
nos pudiera proveer. De esta manera conseguiremos aportar estabilidad a nuestra experiencia 

cristiana, y la capacitación necesaria para ayudar convenientemente a los demás, esto es, a los 
que todavía no conocen el maravilloso plan que Dios ha preparado para aquellos que le aman. 

«El mundo pasa, y sus deseos; pero el que hace la voluntad de Dios permanece para siempre» 
(1 Jn. 2:17). 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

-6- 
 
 
 
 



 

                                     

                                

                          
 

 
 

 
 

CAPÍTULO I 

                   EL SIGNIFICADO DE LA VOLUNTAD DE DIOS 

 
¿Qué significa «la voluntad de Dios»? Seguramente no hay persona en la tierra capaz de 

responder con exactitud a tan importante pregunta. La mente humana es muy limitada en 
comparación con la mente de Dios, eterna e infinita; motivo para no alcanzar a comprender los 
propósitos celestiales en toda su magnitud. Como bien confesaba el salmista: «Tal 

conocimiento es demasiado maravilloso para mí. Alto es, no lo puedo comprender» (Sal. 
139:6). 

Al estudiar la voluntad de Dios en relación con el hombre, notamos que ésta mantiene un 
lazo estrecho con el término «predestinación». Esta palabra proviene del vocablo «proorizo», 
que según el texto griego se traduce por predeterminar, o señalar con antelación. Aparece a lo 

largo del Nuevo Testamento, y su enseñanza se halla impresa en toda la Biblia: «Jehová ha 
hecho lo que tenía determinado. Ha cumplido su palabra, la cual él había mandado desde 

tiempo antiguo» (Lm. 2:17). 
Acerca de Cristo y su sacrificio habló el apóstol Pedro: «Ya destinado desde antes de la 

fundación del mundo…» (1 P. 1:20). La Humanidad entera está sometida a una predestinación, 

pues Dios «les ha prefijado el orden de los tiempos, y los límites de su habitación» (Hch. 
17:26). El cristiano ha sido predestinado por previo conocimiento de Dios, «porque a los que 

antes conoció, también los predestinó» (Ro. 8:29). Inclusive las buenas obras están 
preparadas con anterioridad, «las cuales Dios preparó de antemano para que anduviésemos en 
ellas» (Ef. 2:10). 

En cierta manera, podemos asegurar que nuestro pasado, presente y futuro, contiene un 
destino prefijado por el soberano Dios, que está ordenado en los llamados decretos divinos. 

Señalamos, como ejemplo, la petición que hizo el siervo de Abraham cuando buscaba esposa 
para Isaac: «Sea ésta la mujer que destinó Jehová para el hijo de mi señor» (Gn. 24:44). 
Subráyese la palabra «destinó». Y es desde esta concepción, que Dios aplica lo que sucederá 

en el futuro bajo lo que llamamos hoy Providencia, derivado del término «providere», que se 
traduce por «ver con antelación». No fue diferente la convicción del salmista en su oración a 

Dios: «Pues aún no está la palabra en mi lengua, y he aquí, oh Jehová, tú la sabes» (sal. 
139:4). Esto no significa solamente que Dios sabe lo que va a ocurrir, sino que lo determina 
bajo su infinita sabiduría, contemplando su voluntad en la Historia como un todo, sin atender a 

un pasado imprevisto o futuro incierto... En el otro lado, visto desde la libertad humana, 
podemos afirmar que la «providencia divina» es la voluntad de Dios predestinada y 

administrada en la vida de cada persona, teniendo en cuenta con antelación todos los sucesos 
históricos, así como las decisiones personales que fuéramos a tomar, sean grandes o 

pequeñas. Sobre el tema, iremos argumentando más adelante. 
La Confesión de Westminster, en el Cp.5, expone la doctrina de la providencia divina 

diciendo: «I. Dios, el Gran Creador de todo, sostiene, dirige, dispone, y gobierna a todas las 

criaturas, acciones y cosas, desde la más grande hasta la más pequeña, por su sabia y santa 
providencia, conforme a su presciencia infalible y al libre e inmutable consejo de su propia 

voluntad, para la alabanza de la gloria de su sabiduría, poder, justicia, bondad y misericordia». 
-7- 

 

 



 

Para el Gran Diseñador, ningún acontecimiento ocurre por accidente. La vida no es 
producto del Azar, ni el Universo camina desprovisto de rumbo o destino. La Providencia anula 

la casualidad, y no hay nada que escape al conocimiento divino, ya que Dios mantiene el 
control absoluto de todas las cosas: «El Señor ha establecido su trono en el cielo; su reinado 

domina sobre todos» (Sal. 103:19). La Biblia contiene innumerables enseñanzas acerca de la 
providencia y soberanía de Dios, así como de su predestinación. En su oración, los discípulos 
en Pentecostés reconocieron la determinación divina: «Para hacer cuanto tu mano y tu consejo 

habían antes determinado que sucediera» (Hch. 4:28). 
Pese a toda dificultad de comprensión, podemos considerar la voluntad de Dios en sus 

diferentes variantes: soberana, eterna, universal, histórica, nacional, grupal, individual, 
absoluta, condicional, permisiva, y demás implicaciones prácticas. Vista la diversidad expuesta, 
percibimos que su estudio contempla muchas y variadas perspectivas. Como ya citamos, es el 

equivalente a la «multiforme gracia de Dios» (1 P. 4:10). 
Entendemos que la voluntad de Dios es predestinada, pero a la vez tiene presente la 

libertad moral del individuo. En todo es perfecta, pero en su elaboración admitió la 
imperfección del pecado, ya que Dios, conociendo de antemano la rebelión humana, incluyó en 
su proyecto el pecado y sus consecuencias. Por un lado, la voluntad de Dios es incondicional, y 

por otro lado, también establece condiciones. Es verdad que permanece inmutable, aunque en 
su planificación, no pasó por alto las decisiones humanas.  

Conforme a lo citado anteriormente,  y para obtener una visión conjunta de la voluntad de 
Dios, hemos de unir los conceptos mencionados, ya que unos se complementan con los otros a 

fin de establecer los llamados decretos divinos. Porque, incluso los «aspectos permisivos» de 
Dios, fueron perfectamente ensamblados en sus planes, y como resultado decretados por ÉL. 
Este es el mensaje de la Escritura, ya que Dios es creador y director de la obra, el «que hace 

todas las cosas según el designio de su voluntad» (Ef. 1:11). 
El Soberano actúa siempre conforme a su soberanía, y decreta bajo sus sabios e infinitos 

consejos. Siendo esto cierto, observamos además que la voluntad divina establece requisitos 
de obediencia para todas las personas. En este aspecto, las Sagradas Escrituras contiene 
mandamientos, y el hombre es claramente responsable, por lo que obtendrá las bendiciones de 

su cumplimiento, o las consecuencias de su quebrantamiento. Saber y no obedecer, es una 
contradicción ya denunciada por nuestro Señor: «¿Por qué me llamáis, Señor, Señor, y no 

hacéis lo que yo digo?» (Lc. 6:46). 
       El Diccionario de Teología, de E. F. Harrison, destaca dos importantes aspectos de la 
voluntad de Dios: «La voluntad decretada determina cualquier cosa que haya de suceder, 

mientras que su voluntad preceptiva declara cómo debería vivir el hombre». Examinado en 
este último sentido práctico, la voluntad preceptiva de Dios se convierte para nosotros hoy, en 

mandamientos, enseñanzas, recomendaciones, promesas, advertencias, es decir, todo ello la 
puesta en marcha de los deseos celestiales en el «aquí» y el «ahora»: lo que Dios quiere y lo 
que demanda. ¿Qué pide Dios de usted, qué pide de mí...? Vivir conforme a la voluntad del 

Creador, significa aceptar las condiciones establecidas en su santa Palabra, tanto en el ámbito 
de la «obediencia» como en el de «la conciencia». 

Con esta orientación planteada, no pensemos en ningún momento que el hombre, aun 
siendo cristiano, posee la capacidad innata para desempeñar la voluntad de Dios. La Biblia 
revela que a la naturaleza humana le es imposible discernir el mensaje que corresponde a la 

esfera espiritual, pues «el hombre natural no percibe las cosas que son del Espíritu de Dios, 
pues para él son locura» (1 Co. 2:14). Antes bien, solamente es posible entender y obedecer 

bajo la intervención del Espíritu de Cristo. Por ende, si nuestra vida cristiana no permanece 
unida a Jesucristo, todo ello se hace tarea impracticable: «Separados de mí nada podéis hacer» 
(Jn. 15:5).  

Efectivamente, los designios eternos de Dios se administran en el creyente únicamente a 
través de la obra, la Persona, y el poder de Jesucristo: «Conforme al propósito eterno que hizo 

en Cristo Jesús nuestro Señor» (Ef. 3:11). Dios se complace en Cristo Jesús, y no en el 
hombre. Todo aquel que está unido a Cristo, por la conversión, es revestido diariamente de la 
gracia divina para caminar conforme a lo ordenado por el sabio Dios: «Y si por gracia, ya no es 

por obras; de otra manera la gracia ya no es gracia» (Ro. 11:6). 
 
 

 
-8- 

 

 
 



 

Enfaticemos la enseñanza, porque en ninguna manera el cristiano, con sus propias 
fuerzas, puede realizar la voluntad de Dios, ya que ésta se muestra santa, justa y perfecta. 

Entonces, ¿por dónde va la idea? La idea se centra, primordialmente, en la «disposición del 
corazón». No hay obras humanas en el horizonte. Es cuestión de tomar una decisión personal, 

en sinceridad de corazón, sabiendo a la vez que nuestra naturaleza caída está completamente 
inhabilitada para servir a Dios. Y, con este sentimiento de incompetencia, habremos de 
orientar nuestra vida al servicio del Salvador; buscando su ayuda en todo momento, pues 

«Dios es nuestro amparo y fortaleza, nuestro pronto auxilio en las tribulaciones» (Sal. 46:1). 
Comprendamos aquí que no se trata de «acción», sino de «actitud». Tampoco se trata de 

«obligación», sino de «voluntad». En esta buena disposición, nuestro corazón debe alinearse 
con el de Dios, en un acto de confianza y sinceridad. Entonces estaremos preparados para 
andar el camino... De cualquier forma que lo examinemos, la determinación voluntaria y 

personal, hecha con el corazón, es requisito indispensable. Determinación en la fe de Cristo, y 
para la obediencia a Dios: «Mi corazón está dispuesto, oh Dios» (Sal. 108:1), declaraba el 

salmista. 
Bien podemos asegurar que Dios no desea siervos autómatas que obedezcan órdenes de 

forma mecánica, sin conciencia o voluntad propia. Como bien citó nuestro Señor: «El que 

quiera hacer la voluntad de Dios, conocerá si la doctrina es de Dios, o si yo hablo por mi propia 
cuenta» (Jn. 7:17). Extraemos la primera parte del texto bíblico para formular la pregunta 

principal, que en ningún caso debe ser ¿cómo puedo cumplir con…? sino, ¿quiero… hacer la 
voluntad de Dios?  

 Habitar en este mundo bajo la voluntad de nuestro Creador, es la mayor dicha que el 
hombre pueda experimentar en su vida. Ahora bien, en la medida que emprendamos el camino 
de la obediencia a Dios, y el acatamiento de sus condiciones, nos daremos cuenta de que, 

paradójicamente, no podemos cumplir con las expectativas. Y así la intervención humana se 
convierte en mera intención, que como posibilidad también es habilitada por Dios, por lo que 

nada resulta en gloria personal: «Dios produce el querer como el hacer, por su buena 
voluntad» (Fil. 2:13). 

Aun con todo lo dicho, si buscamos diariamente refugio en la gracia de nuestro buen 

Señor, alcanzaremos las fuerzas que nos permitirán avanzar. Y aun siendo herramientas 
inútiles, en manos del Padre celestial podremos realizar muchas labores, a veces impensables, 

para la sola manifestación de su gloria, pues «lo necio del mundo escogió Dios para avergonzar 
a los sabios» (1 Co. 1:27). Renglones torcidos somos, y vacíos de propósito, donde el 
Diseñador de la Historia escribe su destino; y por cierto, escribe recto.  

A continuación presentaremos dos aspectos importantes que debemos considerar por 
separado. Estos dos aspectos son la «voluntad general» de Dios y la «voluntad especial». 

 

LA VOLUNTAD GENERAL DE DIOS 

En el conocimiento de Dios 
 
Algunos se preguntan, ¿qué es lo que tengo «que hacer» para cumplir con la voluntad 

general de Dios? Esta pregunta podría ser malinterpretada, pues ofrece la sensación de que 

todo depende del cristiano, que la cuestión es «hacer» o «no hacer»; y ése no es el camino: 
«Marta, Marta, afanada y turbada estás con muchas cosas» (Lc. 10: 41), fue la respuesta del 

Señor.  
Si concebimos los preceptos divinos simplemente en términos de lo que el cristiano «tiene 

que hacer», fácilmente podríamos caer en el orgullo. La voluntad de Dios no es cristiano-

céntrica o eclesio-céntrica, sino cristo-céntrica; se dirige hacia Cristo, no hacia el hombre. Es 
una vida encaminada a la «devoción» y no tanto a la «obligación». Por ello, el hacer la 

voluntad de Dios no se conforma exclusivamente al sentido del deber. El obedecer, el cumplir, 
el practicar… incluso haciéndolo de la mejor manera, por sí solo no es válido. Todo ello ha de ir 
acompañado con las correctas motivaciones del corazón, las cuales no se generan por iniciativa 

propia, sino que en cualquier caso derivan del conocimiento de Dios: «Conocimiento de Dios 
más que holocaustos» (Os. 6:6), citaba el profeta Oseas.              

 
 

-9- 

 
 

 



 

Sabemos que a Dios se le conoce a través del arrepentimiento y la conversión, o también 
llamada «experiencia de la Salvación», ya que es el momento en que el Espíritu Santo llena 

con su presencia el corazón vacío del pecador arrepentido. A partir de esa experiencia 
sobrenatural, el recién convertido recibe la capacidad para seguir creciendo en el conocimiento 

de Dios, sea teórico como práctico. El conocimiento teórico lo encontramos esencialmente en la 
Biblia, ya que es la propia Revelación de Dios en forma escrita. Y añadimos el conocimiento 
experiencial, que lo encontramos en la aplicación práctica de ese conocimiento, en relación y 

puesta en marcha de nuestra comunión con Aquel que nos redimió: «En ti confiarán los que 
conocen tu nombre, por cuanto tú, oh Jehová, no desamparaste a los que te buscaron» (Sal. 

9:10). 
Puesto que el Creador se ha dado a conocer a la Humanidad, su voluntad general no es 

otra que el ser humano le conozca. Fue el clamor de Dios hacia su antiguo pueblo: «Para que 

me conozcáis y creáis, y entendáis, que yo mismo soy; antes de mí no fue formado Dios, ni lo 
será después de mí» (Is. 43:10). Al fijarnos bien en el texto, advertimos que el conocimiento 

del Altísimo no se resume en el saber, poco o mucho, acerca de Dios; sino principalmente, y lo 
más importante, en experimentar la presencia de su Ser. Veamos la diferencia: Yo conozco al 
presidente de mi país, pero… realmente no le conozco, porque nunca he estado con él, ni 

formo parte de su familia o de sus íntimos más allegados; por lo que mi conocimiento es 
solamente un conocimiento teórico, no personal… El conocimiento de Dios, como la fe, se 

recibe a través de la relación personal con Él, espiritualmente hablando. «Para que me 
conozcáis y creáis», hemos leído en el versículo citado. 

La declaración de Jesucristo simplifica el propósito de vida que Dios imparte en el corazón 
del creyente: «Y esta es la vida eterna: que te conozcan a ti, el único Dios verdadero, y a 
Jesucristo, a quien has enviado» (Jn. 17:3). El texto bíblico resalta por sí mismo, pues la 

voluntad divina no se traduce en saber «acerca de Dios», sino en conocer «a Dios». 
 

En la glorificación de Dios 
 

Por medio de la Sagrada Escritura, observamos que la finalidad primera y última de la 

voluntad general del Dios creador, tanto en el orden de la creación, como de la salvación, es la 
glorificación de su propio Ser: «Para gloria mía los creé, los formé, y los hice» (Is. 43:7).  

Dar gloria a Dios significa ensalzar su Ser en reconocimiento de su grandeza, por lo que 
Él es (observando sus atributos) y por lo que ha hecho (observando su obra). De esta manera, 
en actitud constante de adoración, la vida del creyente debe aportar honor y buena reputación 

al nombre del Señor. 
En cuanto a proyecto de vida cristiana, solo Dios debe ser admirado y engrandecido. El 

juicio divino se mostró en la antigüedad, precisamente, porque «no le glorificaron ni le dieron 
gracias» (Ro. 1:21). También vemos en la Escritura que el rey Herodes fue herido por un 
ángel, «por cuanto no dio la gloria a Dios; y expiró comido de gusanos» (Hch. 12:23). 

Así pues, hombre o mujer que habita en este mundo, y especialmente si es verdadero 
creyente, ha sido creado «para la alabanza de la gloria de su gracia» (Ef. 1:6). Hacemos bien 

en recordar, de manera frecuente, que el objetivo fundamental de la voluntad de Dios, es su 
propia glorificación, pues como bien afirmó el Señor: «Y a otro no daré mi gloria» (Is. 42:8). 

En el orden natural 
 

Nuestro Hacedor, en su infinito saber y poder, ha planificado y así desempeñado su 
soberana voluntad: «Todo lo que Jehová quiere, lo hace, en los cielos y en la tierra, en los 

mares y en todos los abismos» (Sal. 135:6). Sea antes, como después de la Creación, en 
ningún momento Dios ha dejado de realizar sus deseos. De forma pre-ordenada, e incluida su 

voluntad permisiva, ayer como hoy sigue moviendo los hilos de la historia de la Humanidad, 
para que, en última instancia, se lleve a cabo y por completo su programa en este mundo. Y 
con este fin utiliza el orden natural de las cosas que Él ha creado, bien sean llamadas 

materiales, emocionales o espirituales. Todo existe bajo la programación, el control, y la 
supervisión del todopoderoso Dios... En este sentido no iba desencaminada la frase del siempre 

recordado científico, Albert Einstein: «Dios no juega a los dados en el Universo». 
 

 
 

-10- 

 

 



 

La creación y el desarrollo de la Historia no resultan de ningún accidente fortuito. El 
Eterno sigue aplicando a través de los tiempos, y no de forma casual, todos y cada uno de sus 

planes celestiales. Y en esos magníficos planes, además incluye su abundante gracia, que se 
hace manifiesta a todos en forma general: «Hace llover sobre justos e injustos» (Mt. 5:45). 

 
En el orden de la salvación 

 
«Dios quiere que todos los hombres sean salvos y vengan al conocimiento de la verdad» 

(1 Ti. 2:4). «Ahora manda a todos los hombres en todo lugar, que se arrepientan» (Hch. 
17:30). Destacamos de los textos bíblicos las palabras «quiere» y «manda», ya que expresan 
la voluntad general de Dios en forma condicional, y en el marco de la Redención. El hombre se 

haya camino a la perdición eterna, e indiscutiblemente necesita al Salvador. Con esta intención 
redentora, el propósito del Creador para con el ser humano, es llevar a término la sublime 

tarea de reconciliación con Él. Reconciliación que se efectúa a través de la cruz de Cristo, 
donde el pecador puede ser perdonado, salvado y restaurado. Fue el testimonio del mismo 
Señor Jesucristo: «Y esta es la voluntad del que me ha enviado: Que todo aquel que ve al Hijo, 

y cree en él, tenga vida eterna; y yo le resucitaré en el día postrero» (Jn. 6:40). 
El glorioso mensaje del Evangelio representa la columna vertebral de la voluntad general 

de Dios, esto es, el plan de la Salvación que ha provisto para la Humanidad desde antes que el 
mundo fuera creado. 

Nuestro Señor planificó y ejecutó la obra de la Redención conforme a sus soberanos 
decretos, y asimismo la completará sobre la base de sus fieles promesas. Dios es fiel y cumple 
lo que promete, pues «Dios no es hombre, para que mienta» (Nm. 23:19). En esta 

planificación de las promesas divinas, el orden de la salvación se concibe desde la eternidad 
con la formación de un pueblo predestinado por Dios, que solo Él conoce, al que llamamos la 
«Iglesia de Jesucristo». Por lo cual, toda persona que recibe la salvación en Cristo Jesús, ya ha 

sido incluida previamente en el programa eterno del gran Diseñador; creándole un futuro 
específico, en el cual ordenó su destino en función de su condición de salvo e hijo amado: 

«Según nos escogió en Él antes de la fundación del mundo» (Ef. 1:4).  

En el orden de la relación con Dios 

 
La voluntad general de Dios consiste, una vez ha redimido al individuo y en posición de 

hijo nacido del Espíritu, en que éste mantenga en todo momento una buena relación con su 
Padre. Y, partiendo de ese particular encuentro espiritual, el recorrido del camino consistirá en 

conocerle, amarle, agradecerle, adorarle, gozarse en Él, y complacerse en su presencia. Por 
ello el pecador que ha encontrado a Dios, ha encontrado el Sumo Bien. No se trata solo de 

hacer buenas obras para agradar a Dios, sino principalmente de «buscar a Dios»; desear estar 
con Él; caminar junto a Él: «¿A quién tengo yo en los cielos sino a ti? Y fuera de ti nada deseo 
en la tierra» (Sal. 73:25). Es, en definitiva, disfrutar de Dios en el área de la fe y con 

verdadera devoción. Como expresaba el salmista: «El hacer tu voluntad, Dios mío, me ha 
agradado» (Sal. 40:8).  

Entendamos bien el pensamiento central, porque la voluntad general de Dios no se dirige 
a que «amemos el hacer su voluntad», sino a que le amemos a Él. De lo contrario todo acto se 
convertiría en mera religión, identificada por el «cumplimiento del deber» y no por el «amor 

personal a Dios», tal como desgraciadamente ocurre en gran parte de nuestra Cristiandad. 
Encontramos en la Biblia que el rey David, hombre experimentado en la misericordia divina, no 

concebía su comunión con Dios en clave de «religión», sino de «relación». Con verdadera 

devoción exclamaba: «Dios, Dios mío eres tú; de madrugada te buscaré; mi alma tiene sed de 

ti, mi carne te anhela…» (Sal. 63:1). Tener a Dios es tenerlo todo, y si no le tenemos a Él, 
nada tenemos.  

Buscar la voluntad general de Dios, no es otra cosa que buscar a Dios: «Buscadme, y 
viviréis» (Am. 5:4). El que comprende bien la gracia celestial, no buscará la obediencia al 
mandamiento por obligación, o siquiera recibir recompensa alguna. Si tengo a Dios, ¿qué 

recompensa quiero? pues lo tengo todo: «Todo es vuestro», dijo el apóstol Pablo a los 
corintios, 1 Corintios 3:22. 

 
 
 

-11- 

 
 



 

Vivir en Dios es vivir en plenitud, porque el Buen Pastor llena el alma sedienta, aporta 
refugio y descanso, y dirección segura en nuestro peregrinar diario. El símil se halla en la oveja 

que busca la protección del pastor, o los polluelos que se refugian bajo las alas de su 
protectora madre. Visto los efectos benéficos de nuestra relación con Dios, no parece nada 

extraño el empeño del profeta: «Con mi alma te he deseado en la noche» (Is. 26:9). 
En el presente puede haber personas que estén dispuestas a cumplir la voluntad de Dios 

por temor, por miedo al castigo, y así vivan un cristianismo esclavizador que finalmente se 

hunde en el sinsabor de la vida… Contrariamente a esta actitud equívoca, el creyente bien 
instruido no obedecerá a su Señor por temor, sino por amor: «En el amor no hay temor, sino 

que el perfecto amor echa fuera el temor» (1 Jn. 4:18). 
En otro sentido, existe un temor reverente a Dios, que es el principio de la sabiduría, 

como hace constar Proverbios 1:7. Dicho temor constituye el inicio de nuestra relación con 

Dios. Y es en esa relación espiritual donde comenzamos a saber cuál sea su buena voluntad 
para nuestra vida. Así resume la promesa bíblica: «¿Quién es el hombre que teme a Jehová? Él 

le enseñará el camino que ha de escoger» (Sal. 25:12). No obstante, si al temor de Dios le 
llamamos «miedo», bien puede clamar el creyente fiel con alta voz que ¡tiene miedo!… pero de 
defraudar a Dios, de olvidarse de Él; porque está tan unido al Salvador, tan bendecido, tan 

satisfecho, tan agradecido, que… ¡tiene miedo! miedo de pecar, de entristecer al que se lo ha 
dado todo, al que sufrió los terribles dolores de su pecado. Tiene miedo de alejarse de su 

voluntad; de traicionarle al igual que Judas, por treinta monedas de plata. El cristiano fiel es 
tan bienaventurado al conocerle, que no soportaría faltarle el respeto. Vive tan impresionado 

por su inmenso amor, que tiene miedo de no corresponderle como debería. Motivo por el que 
en todo busca a Dios para recibir la gracia necesaria, en la tarea de aplicar su voluntad en la 
forma más perfecta posible. Y, en esta búsqueda, es donde encuentra la verdadera paz, 

además de las fuerzas necesarias para proseguir el camino. 
¿Cuál es la voluntad general de Dios? Lejos de compromisos eclesiales u obligaciones 

religiosas, el mandamiento de Cristo se mantiene todavía presente: «Amarás al Señor tu Dios 
con todo tu corazón, y con toda tu alma, y con toda tu mente y con todas tus fuerzas» (Mt. 
22:37). Nos preguntamos, ¿hay algo más valioso que Dios? Si no buscas a Dios, entonces ¿qué 

buscas…? 
 

En el orden de la vida cristiana 

 
En todas las áreas de nuestra existencia, recibimos del mismo Creador ayuda y dirección 

para desempeñar su voluntad general. Ahondando en este pensamiento, y puesto el enfoque 

en el ámbito personal, Dios se encarga primordialmente en recuperar la imagen caída del 
hombre, o lo que es lo mismo, conformar al cristiano a la semejanza de su Señor. Esta es la 

meta que el Padre quiere alcanzar en todo hijo suyo. Ser como Jesucristo, en calidad humana, 
es el deseo de Dios para cualquier creyente en cualquier lugar del mundo. Se trata, en suma, 
de que todos los acontecimientos, búsqueda de respuestas, decisiones, y demás pormenores, 

sean encauzados hacia dicha finalidad: «También los predestinó para que fuesen hechos 
conformes a la imagen de su Hijo» (Ro. 8:29). 

Fue constante la preocupación del apóstol Pablo para con la iglesia: «Hijitos míos, por 
quienes vuelvo a sufrir dolores de parto, hasta que Cristo sea formado en vosotros» (Gá. 

4:19). Es menester afianzar nuestra voluntad en el gran ideal cristiano, porque sin lugar a 
dudas los planes generales del Altísimo se administrarán bajo una determinada resolución: 
Transformar al creyente conforme al modelo de Jesucristo. 

Vista la voluntad de Dios con una orientación transformadora, hemos de averiguar si todo 
lo que gira alrededor nuestro: proyectos, circunstancias, personas, así como las motivaciones 

internas del corazón: anhelos, deseos, etc., están cooperando para la glorificación de Dios, y 
para la formación del carácter de Cristo en nosotros. 

Existen otros muchos aspectos de la voluntad general de Dios que requerirían un volumen 

aparte. Bien podríamos destacar, por ejemplo, nuestra responsabilidad evangelizadora y la 
transmisión de la enseñanza bíblica, pues la voluntad de Dios es que, cumpliendo con el 

mandato de Jesús, hagamos discípulos a todas las naciones, según cita Mateo 28:19. 
Igualmente, los designios generales del Eterno se han revelado en forma escrita, y es en la 
Biblia donde encontraremos todas las directrices en cuanto al orden de la vida cristiana, 

relativo a las relaciones familiares, sociales, eclesiales, testimoniales, etc. 
-12- 

 

 



 

 

LA VOLUNTAD ESPECIAL DE DIOS 

El destino del creyente y del incrédulo 

 
El Señor recomendó en forma condicional: «Entre tanto que tenéis la luz, creed en la luz, 

para que seáis hijos de luz» (Jn. 12:36). En proporción a la luz espiritual recibida en la 

conciencia, bien podemos reconocer que cada individuo es responsable delante de Dios, y no 
habrá excusa en el día que tenga que rendir cuentas: «Si yo no hubiera venido, ni les hubiera 
hablado, no tendrían pecado; pero ahora no tienen excusa por su pecado» (Jn. 15:22). La 

Palabra de Cristo será la que juzgará a todo aquel que rechace su oferta de salvación. De 
manera que está en juego el estado final: salvación o condenación. El hombre es causante de 

su pecado, y si no se arrepiente, no podrá presentar ninguna excusa en el día final: «Porque 
las cosas invisibles de él, su eterno poder y deidad, se hacen claramente visibles desde la 
creación del mundo, siendo entendidas por medio de las cosas hechas, de modo que no tienen 

excusa» (Ro. 1:20).  
El escritor y predicador estadounidense, A W Tozer, hace la siguiente mención: «Los 

hombres son libres para tomar sus propias decisiones morales, pero también están bajo 
necesidad de rendir cuentas a Dios por esas decisiones. Eso los hace tanto libres como 
responsables, porque están destinados a presentarse ante el juicio y rendir cuentas de las 

obras hechas mientras estaban en el cuerpo». 
Nuestro mundo conserva una conciencia de Dios, porque Él «ha puesto eternidad en el 

corazón de ellos» (Ec. 3:11), y de alguna forma el ser humano sabe que tiene un compromiso 
delante de su Creador, e inevitablemente tendrá que responder… Frente a esta realidad futura, 
muchos prefieren evadir su responsabilidad temporal en aras de asumir la eterna. De cualquier 

manera, los textos bíblicos apuntan hacia una verdadera responsabilidad humana: «El que cree 
en el Hijo tiene vida eterna; pero el que rehúsa creer en el Hijo no verá la vida, sino que la ira 

de Dios está sobre él» (Jn. 3:36). «El que me rechaza, y no recibe mis palabras, tiene quien le 
juzgue; la palabra que he hablado, ella le juzgará en el día postrero» (Jn. 12:48). 
«Rechazar» la palabra de Cristo, o «rehusar» creer en Él, supone una decisión consciente y 

voluntaria, en relación a la voluntad condicional de Dios. Por lo que, en función de la decisión 
interior tomada en el ámbito de la conciencia (con mayor o menor luz conferida por el 

Espíritu), le corresponderá entonces a cada persona vivir su periodo de vida en la Historia. Este 
porvenir es preparado de antemano por Dios, para en el caso de ser incrédulo, y teniendo en 
cuenta su buen o mal hacer, estipular su grado de condenación (mayor o menor), o de ser 

creyente, su grado de bendición eterna (mayor o menor). Y a partir de aquí se determinará el 
particular futuro de vida predestinado por Dios para cada cual, aplicado en el devenir de su 

paso por este mundo... Y a este procedimiento divino le llamamos «la voluntad especial de 
Dios», que por su puesto iremos comprendiendo mejor en el transcurso las sucesivas páginas. 

Con esta resuelta impresión de futuro, comprendemos que la vida terrenal constituye la 

«prueba determinante» (en el lugar y momento de la Historia) dispuesta por Dios para cada 
individuo. Los resultados de dicha prueba configurarán en buena medida el estado final de todo 

hombre o mujer en la eternidad… Seguramente el fallecimiento de los no nacidos es un gran 
misterio, e incluso los niños que no poseen capacidad de discernimiento sobre el bien y el mal. 

Para despejar esta duda, algunos se aferran a las palabras del Señor cuando dijo: «Dejad a 
los niños venid a mí… porque de los tales es el reino de los cielos» (Mr. 10:14). Aunque el 
texto no se refiere exclusivamente a bebés o infantes de corta edad, podemos entender que los 

niños tienen un acercamiento especial en el reino de Dios. Sin embargo, no hay respuestas 
absolutas para los misterios celestes. Pese a todo desconcierto, en este asunto u otros, 

haremos bien en responder siempre con la mayor claridad bíblica posible.  
Siguiendo con el hilo, en la epístola a los Romanos se nos plantea un argumento muy 

discutido, pero que nos servirá para ilustrar el tema de la voluntad especial de Dios: «¿Y qué, 

si Dios, queriendo mostrar su ira y hacer notorio su poder, soportó con mucha paciencia los 
vasos de ira preparados para destrucción, y para hacer notorias las riquezas de su gloria, las 

mostró para con los vasos de misericordia que él preparó de antemano para gloria» (Ro. 
9:22,23). El texto leído refleja el problema del antiguo pueblo de Israel y su programa  

 

 
-13- 

 
 



 

histórico-salvífico (como nación), que comprendía creyentes e incrédulos. Atendiendo, pues, a 
la enseñanza del propio contexto histórico, extraemos un principio bíblico suficientemente 

preciso: «Él (Dios) preparó de antemano». Reflexionemos aquí, porque Dios prepara los 
escenarios donde reunió entonces, y reúne hoy, a los cristianos entre los no cristianos, en la 

proporción que estima oportuno. Por ejemplo, los países o regiones donde la presencia de 
cristianos es mínima, es porque esos países o regiones están destinados, generalmente, para 
todos aquellos vasos preparados para destrucción –según cita el texto leído–, incluyendo en tal 

caso la presencia de creyentes como evidencia testimonial. Así sucedió (y sucede) con las 
religiones, culturas, pueblos, y algunas épocas de la Historia donde apenas hubo testimonio 

bíblico (pueblos idólatras de la Antigüedad, época medieval de oscurantismo espiritual, etc.). 
Me pregunto personalmente: ¿Qué hubiera ocurrido si «por casualidad» un servidor 

hubiera nacido en el pueblo de mi tatarabuelo, situado en la España profunda del siglo XVIII, 

sin testimonio evangélico alguno, que yo sepa…? Seguramente mi vida cristiana se hubiera 
reducido a dar testimonio de mi fe, y acto seguido la muerte segura a manos de la Inquisición. 

¡Gloria a Dios! si así hubiera tenido que ser. 
Por lo común, pienso que casos de cristianos solitarios (que viven su cristianismo en 

soledad) no han sido abundantes en la Historia, y generalmente asumían un propósito de 

excepcionalidad en los planes divinos. De todos modos, visto desde su desarrollo histórico, 
Dios prepara, reúne, y dirige a la comunidad de cristianos, dado que representa el Cuerpo de 

Cristo, sean pocos o numerosos. Así como también ha preparado y reunido a los incrédulos, 
clasificados por países, pueblos, religiones, culturas, y momentos de la historia humana... Con 

esto quiero decir que todos los acontecimientos, aplicados para cada individuo en relación con 
la salvación o condenación, fueron ordenados por manos del Hacedor (históricamente 
hablando). 

La Historia, sea general o individual, fue escrita en el libro de Dios antes de que ésta se 
desarrollase. Resulta llamativo que hasta el mismo código genético de cada persona haya sido 

trazado por el Creador, e impreso en cada célula desde el momento de su concepción. Así lo 
hace constar el salmista: «Mi embrión vieron tus ojos, y en tu libro estaban escritas todas 
aquellas cosas que fueron luego formadas, sin faltar una de ellas» (Sal. 139:16). El profeta 

Jeremías es objeto de aclaración, en palabras del mismo Creador: «Antes que te formase en el 
vientre te conocí» (Jer. 1:5).  

Analizando el tema desde nuestra diversificada Cristiandad, nos preguntamos, ¿por qué 
en nuestra época de grandes movimientos evangélicos y fácil difusión bíblica, miles de 
cristianos abarrotan iglesias apóstatas, carentes del amor divino? La respuesta parece concisa: 

Porque este es su destino; Dios mismo los ha juntado, agrupado en… No nos engañemos por 
las apariencias, pues habría que saber cuál es la intención de aquel que está satisfecho con 

una religión infructuosa. En cualquier forma, el Omnisciente conoce perfectamente los 
corazones, y por ello cada uno es predestinado en función de su verdadera disposición interior: 
«Pues el hombre mira lo que está delante de sus ojos, pero Jehová mira el corazón» (1 S. 

16:7). Cada persona está «donde» debe y «como» debe estar respecto a la voluntad especial 
de Dios, dependiendo de cuales sean sus intereses personales, «porque donde esté vuestro 

tesoro, allí estará también vuestro corazón» (Mt. 6:21). En el día final nadie podrá decirle a 
Dios que vivió injustamente en el momento y lugar equivocado, o que padeció en esta vida 
pasajera sin sentido o propósito alguno. El Señor no es injusto o arbitrario con esta desdichada 

Humanidad, «porque no hay acepción (diferencia) de personas para con Dios» (Ro. 2:11). 
Por lo dicho hasta aquí, podemos concluir que cada uno está en el hoy, y estará en el 

mañana, en la época y lugar que le corresponde; comprendiendo que El Eterno prepara y 
planifica todo destino, teniendo presente las propias motivaciones humanas, que bien conoce 
de antemano. Así le ha placido en su soberanía, y aplicado en su providencia. 

Todas las cosas creadas, como sucesos históricos o circunstancias personales, es decir, 
desde lo más ínfimo relativo a la materia o al espíritu, hasta lo más grande e infinito del 

Universo, se mantiene en estrecha vinculación con el Ser supremo llamado Dios, y por 
consiguiente con su voluntad decretada. No puede ser de otra manera. Esta fue la impresión 
del poeta inglés William Blake: «Aquél que ve al infinito en todas las cosas, ve a Dios». 

 
 

 
 

-14- 
 

 
 



 

En cierta medida el hombre, teniendo una conciencia moral, es sabedor de que Dios es 
Rey soberano, y en consecuencia adquiere el deber de conocerle, obedecerle y servirle. Pero, 

por desgracia, muchos no quieren enfrentarse a tan importante requisito. En la parábola de los 
talentos, el siervo que recibió un talento tenía miedo a la responsabilidad que conllevaría el 

invertir lo entregado por su señor, o el precio que tendría que pagar en esta vida para 
administrar lo que reconocía no era suyo; y en su propia decisión prefirió enterrar el talento: 
«Señor, te conocía que eres hombre duro… por lo cual tuve miedo, y fui y escondí tu talento en 

la tierra» (Mt. 25:24,25). De igual manera, hoy en día los intereses terrenales –escondidos en 
la tierra– son los que prevalecen; sean intereses económicos, familiares, profesionales, 

sociales, e inclusive eclesiales o ministeriales, y que, definitivamente, suponen el rumbo que 
cada uno en particular desea seguir. 

En conclusión, ninguna de las decisiones humanas, sean correctas o no, toman de 

improvisto y por sorpresa a Aquel que lo sabe todo. Y podemos inferir, desde la razón bíblica, 
que el Dios omnisciente ha tenido presente al ser humano en sus futuras decisiones a la hora 

de diseñar cualquier destino terrenal, sea para el creyente como para el incrédulo. Como dice 
la Escritura: «Vasos de ira preparados para la destrucción...y vasos de misericordia que Él 
preparó para su gloria» (Ro. 9:22-23). 

 

La predestinación de los hijos de Dios 

 

La voluntad de Dios para cada cristiano, individualmente, se halla contemplada en lo que 
llamamos «la predestinación». Acerca de los hijos de Dios, la Biblia declara: «En amor 
habiéndonos predestinado para ser adoptados hijos suyos por medio de Jesucristo, según el 

puro afecto de su voluntad» (Ef. 1:5). Nótese la expresión «de su voluntad», ya que ésta se 
manifiesta principalmente en el acto de la «predestinación». Razón por la cual el Padre celestial 

quiere llevar a cabo su perfecto plan en cada hijo suyo, incluyendo asimismo todos los 
aspectos esenciales de la vida cotidiana, según las preguntas inicialmente planteadas. 

He de aclarar aquí que no me refiero tanto al destino final en relación con la salvación o 

condenación eterna, sino más bien al destino de vida creado por Dios para cada cristiano, 
según su «providencia»;  término que,  como ya hemos visto,  significa «ver de antemano». 

Sobre el tema de la predestinación, o mejor dicho «elección» para salvación o 
condenación, no vamos a entrar en detalle. Los dos términos para nosotros asumen el 
concepto de tiempo cronológico, y sabemos que el Creador del Universo no está supeditado al 

tiempo. De manera que en la predestinación, o elección, está presente la caída del hombre, la 
muerte de Cristo, la condenación del incrédulo, la salvación del creyente, y nuestra 

responsabilidad humana. Son realidades en tiempo presente para el eterno Dios, vistas como 
un todo, desde antes que el mundo fuese. Por eso los conceptos «predestinación» o 
«elección», en cierto modo no tienen cabida desde la mente eterna, infinita, y atemporal de 

Dios. Solo son términos adaptados a nuestra mente limitada, para que entendamos el proceso 
histórico-temporal de nuestro mundo.  

Volviendo a nuestra temporalidad, y a tenor de las enseñanzas bíblicas, podemos 
asegurar que el Todopoderoso ha creado un destino específico para cada creyente, asignado en 
esta vida terrenal y transitoria: desde el país de nacimiento, o la familia que no ha escogido, 

como sus entornos personales, dones, virtudes… hasta la fecha de su partida a la Patria 
celestial. El cristiano, como tal, se halla incluido en un programa minuciosamente planificado 

por Dios desde la eternidad. Sus circunstancias actuales, sean cuales fueren, no son producto 
de la casualidad, sino que responden a un propósito celestial muy determinado. Así parece 
apoyarlo J.L. Packer, en su obra literaria Conociendo a Dios: «¿Tiene Dios un plan individual 

para cada uno? Por cierto que sí: Dios tiene un “designio eterno” (literalmente “plan para las 
edades”), un designio… para realizarlo en la plenitud de los tiempos, en consonancia con lo 

cual realiza todo conforme a la decisión de su voluntad». Recapacitemos sobre tan maravillosa 
enseñanza, porque no solo resulta de utilidad teórica, sino que constituye motivo de máximo 
regocijo, pues en la predestinación es donde el creyente fiel, en cualquier situación que se 

encuentre, halla un completo y eficaz descanso espiritual.  
 

 
 

-15- 
 
 

 



 

Descubriendo la voluntad especial de Dios, nos fijamos en los grandes personajes de la 
Biblia, y cómo Dios cumplió su especial propósito en todos ellos. Destacamos la vida y obra del 

señor Jesucristo, como el núcleo de la predestinación: «A éste, entregado por el determinado 
consejo y anticipado conocimiento de Dios, prendisteis y matasteis por manos de inicuos, 

crucificándole» (Hch. 2:23). Traemos a la memoria además la vida de Noé y su proyecto con el 
Arca; el cumplimiento de la promesa de Dios con Abraham, angustiado por no tener hijos; 
Moisés y su renuncia a ser llamado hijo del Faraón; David, a punto de ser eliminado por Saúl; 

José, entregado por sus hermanos y encarcelado en Egipto; Juan el bautista y su labor 
precursora en preparar el camino del Mesías. Y así podríamos seguir con muchos otros 

ejemplos... De igual forma que con los modelos bíblicos citados, los planes celestiales se han 
de ejecutar en la vida del creyente que confía en su Señor; y en la mayoría de las veces sin 
apenas notar el proceder invisible de su intervención divina. 

Conviene recordar que los cristianos no andamos carentes de rumbo o destino. Es decir, 
existe un propósito que cada cual personalmente habrá de cumplir: «Porque somos hechura 

suya, creados en Cristo Jesús para buenas obras, las cuales Dios preparó de antemano para 
que anduviésemos en ellas» (Ef. 2:10). Es verdad que hay un sentido general del texto leído 
(obras de carácter general), aunque también es verdad que su aplicación contiene un sentido 

marcadamente individual. Por ejemplo, para que entendamos la enseñanza: Si la Escritura 
afirma que «cada uno según el don que ha recibido, minístrelo a los otros» (1 P. 4:10), será 

porque el don es otorgado conjuntamente con el ministerio. De forma contraria, tal don no se 
podría ejercer, por lo que sería un dicho absurdo en manos de un Dios razonable. 

  El teólogo y predicador del siglo XIX, Benjamín B. Warfield, hablando de la voluntad 
especial de Dios, realiza la siguiente mención: «Es el mismo nervio de la doctrina que cada 
individuo de la enorme multitud que constituye la gran hueste del pueblo de Dios, y que está 

ilustrando el carácter de Cristo en la nueva vida, ahora vivida en la fuerza del Hijo de Dios, ha 
sido el objeto particular desde la eternidad de la consideración divina y que ahora está 

cumpliendo el destino elevado designado por Él desde la fundación del mundo…». Así, con este 
destino elevado designado por Dios, marcharemos con buena disposición hacia el cumplimiento 
de su voluntad. Y, confiando en sus fieles promesas, podremos esperar que el Buen Pastor nos 

guíe y ayude a desarrollar el propósito específico determinado por Él. Pablo, siendo consciente 
de su particular predestinación, se presenta a la iglesia como «apóstol de Jesucristo por la 

voluntad de Dios» (Ef. 1:1). Siglos antes, y en esta misma línea de pensamiento, el salmista 
afirmaba en su corazón: «Jehová cumplirá su propósito en mí» (Sal. 138:8). 

 

Dios conoce de antemano nuestras decisiones 
 

En reconocimiento de la presciencia de Dios, el salmista atestiguaba: «Tú has conocido mi 
sentarme y mi levantarme. Has entendido desde lejos mis pensamientos» (Sal. 139:2). Resulta 
lógico admitir que nuestra vida futura se construya, en buena medida, sobre la base de todas 

las decisiones que Dios sabe que vamos a tomar. Con esto no pretendo decir que Dios, en una 
especie de espíritu servil, esté obligado a sujetar su voluntad a nuestras decisiones personales. 

Sin embargo, parece tener bastante sentido que en los designios del Creador, y bajo su eterna 
sabiduría, tuviera presente todos los aspectos prácticos de la existencia humana, aplicada a la 
responsabilidad de cada individuo, sea creyente o incrédulo.  

Juzguemos bien la frase «Dios sabe con antelación». La Biblia está escrita para el hombre, 
por lo que se revela con expresiones del lenguaje humano, a fin de que entendamos el 

proceder de Dios contemplado desde nuestro espacio-tiempo. La omnisciencia divina va mucho 
más allá, pues no está sujeta a la limitación del tiempo, como ya venimos indicando. Para Dios, 
el pasado o futuro también es presente: «Mas, oh amados, no ignoréis esto: que para con el 

Señor un día es como mil años, y mil años como un día» (2 P. 3:8). Y en esta atemporalidad es 
donde «vuestro Padre celestial sabe que tenéis necesidad de todas estas cosas» (Mt. 6:32). 

Dios ya «sabe lo que va a ocurrir», por lo que en términos bíblicos leídos, «sabe lo que 
necesitamos». En cierta manera podemos advertir que nuestro Hacedor crea un destino 
específico en función de las necesidades que Él ya sabe de antemano, y también de las 

decisiones que tomaremos, que son la expresión de las intenciones albergadas en el corazón 
de cada persona. En este sentido general, Dios respeta nuestras voluntades antes de nacer, 

porque para él ya son presentes. De no ser así, la predestinación de vida se convertiría 
 

-16- 
 
 

 



 

en programación automática, lo cual no sería compatible con el concepto de responsabilidad 
humana. El pensador cristiano CS Lewis, en su libro El problema del dolor, escribía en forma 

irónica: «Existen dos clases de personas. Aquellos que le dicen a Dios: Que se haga tu 
voluntad; y aquellos a quien Dios les dice: Muy bien, que se haga como usted quiera» 

Sin duda alguna, El Eterno determina los tiempos y las circunstancias según su sola 
autoridad, y sitúa los límites del proceso histórico bajo su absoluta soberanía. Pero, dicha esta 
verdad, magnánimo es Dios, que en su soberanía y gran amor no ha querido ser indiferente a 

la libertad moral de cada individuo. Con esta orientación, notamos que Dios planificó la muerte 
de Cristo antes de la fundación del mundo, porque precisamente sabía que el hombre pecaría 

voluntariamente contra sus mandamientos. Y es en función de esta errónea decisión humana, 
que dispuso el rumbo de la Historia: «Ya destinado (el sacrifico de Cristo) desde antes de la 
fundación del mundo» (1 P. 1:20). 

Volviendo a la Confesión Westminster, Cap. 5:2, leemos: «Aunque con respecto a la 
presciencia y decreto de Dios, quien es la primera, todas las cosas sucederán inmutable e 

infaliblemente, (1) sin embargo, por la misma providencia las ha ordenado de tal manera, que 
sucederán conforme a la naturaleza de las causas secundarias, sea necesaria, libre o 
contingentemente». Leído el texto, veamos el ejemplo en la prueba de José en Egipto. La causa 

primaria fue por decreto divino, para salvar de la hambruna a la familia de Abraham. Y en esta 
causa primera decretada, se incluye la causa secundaria, es decir, que José fuera vendido por 

sus hermanos. Dios tenía previstas las dos causas, y por ende aceptamos que también las dos 
decretadas. Estas fueron las palabras de José a sus hermanos: «Vosotros pensasteis mal 

contra mí, mas Dios lo encaminó a bien» (Gn. 50:20). 
Hagamos un inciso para explicar que en cuanto a la dirección de Dios sobre lo que ya está 

predestinado, hemos de saber que en cierto sentido el Espíritu Santo no determina si hemos de 

comer manzanas rojas o verdes, o si hemos de comprar un lapicero azul o marrón. En esta 
posición ordinaria, hay ciertos aspectos de la vida que no poseen repercusiones eternas, y si 

bien es Dios quien controla todo detalle, muchos no conllevan un carácter de predestinación 
específica, y como tal carecen de importancia. 

Siguiendo lo anterior, parece razonable, que también bíblico, aceptar que Aquel que todo 

lo sabe y todo lo puede, construya un entorno histórico, social, familiar, profesional, eclesial, 
etc., que represente el camino preparado para cada creyente, teniendo en cuenta previamente 

y desde la eternidad, el futuro grado de compromiso y obediencia a su Palabra. Es desde este 
enfoque, que todas las buenas obras del cristiano están preparadas de antemano, según 
consta en Efesios 2:10. Por lo demás, si el creyente peca, o dicho de otro modo, «siembra para 

la carne», asimismo el destino ya incluye las consecuencias de su pecado, «segando 
corrupción», como cita Gálatas 6:8; así como destinadas las posibilidades de perdón y 

restauración espiritual: «Venid luego, dice Jehová, y estemos a cuenta…» (Is. 1:18).  
Contemplando la voluntad condicional y permisiva de Dios, que es donde descansa su 

voluntad especial, podemos concluir en que el Soberano decide, en su soberanía, el predestinar 

toda acción respetando la voluntad humana. En consecuencia, debemos reconocer que el 
pecado del hombre y sus resultados, como los momentos de perdón divino y restauración, o el 

grado de obediencia de cada cual, ya estaban predestinados e incluidos en la voluntad especial 
de Dios.  

 

Comprendiendo el destino del creyente  
 

Algunos podrían ver la postura aquí planteada como absolutamente fatalista, suponiendo 
que hemos de resignarnos estoicamente ante cualquier situación. Esta no es la idea. No 
solamente es lícito, sino que también necesario, cambiar los acontecimientos que favorezcan 

nuestra vida aquí en la tierra, y así no quebranten la ley de Dios. Estamos llamados a cambiar 
para bien nuestra vida, y a colaborar en lo posible para mejorar la vida de los demás. Pero, 

atendamos a la enseñanza, porque sabemos que esos cambios efectuados, en decisión propia o 
ajena, ya estaban previstos por Dios, y por consiguiente forman parte de su predestinación.  

Así es como el Todopoderoso interviene con anterioridad planificando nuestra futura vida, 

para que todas nuestras decisiones, sin excepción alguna, contribuyan a su plan final. De lo 
contrario sería contradictoria la promesa bíblica para el cristiano fiel: «Y sabemos que a los que 

aman a Dios, todas las cosas les ayudan a bien» (Ro. 8:28). 
 

-17- 
 
 

 



 

El pensamiento aquí no reside en que Dios tiene un plan para mí, y dicho plan fracasará si 
no lo cumplo, dado que entonces Él no lo puede aplicar. En ninguna manera los planes del 

Creador se frustrarán si descuidamos el hacer su voluntad. El Omnipresente no pierde el 
tiempo creando un destino que el hombre no va a poder cumplir, ni queda defraudado por la 

rebeldía humana. En cuanto al cristiano, las bendiciones resultantes de practicar la voluntad de 
Dios, están preparadas –en Cristo– para aquellos que las van a recibir, dependiendo del grado 
de disposición, consagración y buena voluntad. 

En definitiva, el Padre celestial planifica el porvenir teniendo en cuenta de antemano 
nuestras decisiones futuras, para así proporcionarnos un destino adecuado a éstas. Y en todo 

ello, naturalmente, se halla la absoluta gracia divina, de principio a fin. De manera que, las 
bendiciones de nuestra fidelidad a Dios (bendiciones básicamente espirituales) y las 
consecuencias de nuestro pecado, bien sean temporales o eternas, estaban especialmente 

previstas por Dios. La Escritura así lo hace notar: «Porque a los que antes conoció, también los 
predestinó…» (Ro. 8:29). 

Jonás desobedeció el mandamiento, pero Dios lo sabía, por eso le predestinó un gran 
pez: «Pero Jehová tenía preparado un gran pez que tragase a Jonás» (Jon. 1:17). El destino 
para Jonás estaba conformado según la decisión que él tomaría, y que no sorprendió a Dios. 

Igualmente Sansón no tenía otro destino que la piedra de molino, preparada por Dios, porque 
ya sabía la errónea decisión que iba a tomar. Planificado y profetizado fue el episodio de la 

traición de Jesús; las treinta monedas de plata; el campo y la horca donde se desarrolló el 
fatídico final de Judas Iscariote. Fueron éstos designios de Dios conforme a su voluntad 

permisiva, no así originaria, porque Dios no genera lo malo, sino que más bien lo incorpora en 
su predestinación como consecuencia propia. En relación al tema, la Biblia contiene 
innumerables predicciones escritas para momentos específicos y personas determinadas; y 

todas ellas se cumplieron sin excepción. A esto le llamamos la «voluntad especial de Dios». 
Ejemplo claro lo encontramos en las cientos de profecías cumplidas acerca de la persona y obra 

de Jesucristo. 
El teólogo y reformador francés Jean Calvin, en su libro Institución de la Religión 

Cristiana, escribió: «La voluntad de Dios es la causa primera y dueña de todas las cosas, 

porque nada se hace sin su mandato o permisión». La voluntad de Dios decretada, vista desde 
el propio destino histórico y personal, contiene un componente permisivo, que aun no 

conviniendo con los deseos originales de Dios, sí constituyen la puesta en marcha de un plan 
que respeta nuestras futuras decisiones (dentro de los límites dispuestos por Dios, claro está). 
Decisiones previstas bajo su permiso y a la vez bajo su absoluto control. En efecto, el 

Soberano ha decretado su voluntad permisiva, pero al mismo tiempo le añade los límites y las 
condiciones para que el mal no sobrepase los linderos por Él mismo establecidos, ni tampoco 

logren quebrar sus proyectos; sino más bien para que en toda situación contribuyan al 
cumplimiento de éstos. En el caso del creyente fiel, también los males cooperarán en beneficio 
suyo. 

El relato del rico y Lázaro, presentado por el Señor Jesucristo, resulta clarificador. Aunque 
en el evangelio se muestra a modo de parábola, podemos considerar como fiel su veracidad 
histórica: «Pero Abraham le dijo: Hijo, acuérdate que recibiste tus bienes en tu vida, y Lázaro 
también males; pero ahora éste es consolado aquí, y tú atormentado» (Lc. 16:25). Lázaro 
recibió males en su vida; y con toda seguridad éstos fueron dispuestos por Dios con antelación 
a su nacimiento, pues había un propósito de orden eterno. De hecho, el escenario final fue 
altamente revelador. Podía haber sido un buen final para el rico, pero decidió voluntariamente 
no compartir sus bienes con el necesitado; y también esta injusticia estaba prevista por Dios.  

Como bien se infiere en el relato bíblico, el pecado del rico no fue en sí las riquezas, sino 

más bien el no querer compartirlas. Seguramente pensaba que sus bienes terrenales eran 
suyos y buenamente merecidos, que no providencia divina; y con ello mostraba su indiferencia 

a la voluntad de Dios, quien nos manda amar a nuestro prójimo en forma práctica. Tal 
insensibilidad hacia la necesidad ajena, no hacía más que evidenciar su incredulidad y 

desobediencia a los mandamientos divinos: «Abrirás tu mano a tu hermano, al pobre y al 
menesteroso en tu tierra» (Dt. 15:11). Por tanto, el rico se condenó por no haber creído en la 
Palabra de Dios, y su vida egoísta fue consecuente con su incredulidad. ¡Qué importaba la 

eternidad! Lo que al parecer le interesaba era vivir el presente lo mejor posible (no es otra la 
mentalidad de hoy). Dios ya conocía sus decisiones, y en tal conocimiento lo predestinó bajo su 

 
 

-18- 

 
 



 

propia responsabilidad, procurándole un examen que debía superar, que es el amor al 
bienestar material: «Raíz de todos los males es el amor al dinero» (1 Ti. 6:10). Finalmente las 

riquezas fueron solamente una prueba, que en cierta manera demuestra que el hombre es 
egoísta por naturaleza. 

Alguien podría preguntarse: Entonces, aquel que es pobre, que padece necesidad, o que 
sufre injusticias en este mundo, ¿está destinado por Dios para tal propósito? Debemos afirmar 
la respuesta con un rotundo «sí»: «¿Quién será aquel que diga que sucedió algo que el Señor 
no mandó?» (Lam. 3:37). Puede parecer confuso, pero en cualquiera de sus formas el 
sufrimiento contiene, en manos de Dios y para todo creyente fiel, una dimensión gloriosa que a 
la vez profundamente transformadora. Comprendamos bien que la pobreza o riqueza no 
representan por sí mismas un bien o un mal; solo es algo temporal que el hombre administra 
para la eternidad. La carta de Santiago se muestra muy enfática al respecto: «Hermanos 
míos amados, oíd: ¿No ha elegido Dios a los pobres de este mundo, para que sean ricos en fe y 
herederos del reino que ha prometido a los que le aman? Pero vosotros habéis afrentado al 
pobre» (Stg. 2:5). Esta declaración no supone que la pobreza sea voluntad originaria de Dios, 
sino más bien una elección divina para algunos, con el objeto de ser probados; utilizando esa 
pobreza material en beneficio de la riqueza espiritual. Igualmente, toda carencia en este 
mundo constituye una prueba para el cristiano, pues estamos llamados a compartir nuestros 
bienes con aquellos que lo necesitan: «En todo os he enseñado que, trabajando así, se debe 
ayudar a los necesitados, y recordar las palabras del Señor Jesús, que dijo: Más 
bienaventurado es dar que recibir» (Hch. 20:35).  

Dicho esto, no creamos en ningún modo que los valores eternos se construyen con 
dinero. Más rico fue Lázaro (riqueza espiritual) que el propio rico. Y para tal estado contribuyó, 

paradójicamente, su pobreza material. 
Como bien sabemos la vida del creyente no se halla exenta de pruebas, y algunas de ellas 

se muestran en forma de grandes penalidades, como le aconteció a Lázaro. Pero, todas las 

aflicciones, en el control de Dios, contienen siempre propósitos victoriosos. El académico y 
novelista C.S. Lewis, resalta la excelencia de las pruebas diciendo: «Las dificultades preparan a 

personas comunes para destinos extraordinarios». A veces, hasta los destinos extraordinarios 
son preparados por Dios a través de las dificultades, sean de carácter económico, familiar, 
eclesial,  o de cualquier otra índole. 

Definitivamente, la pobreza en este mundo, así como las demás injusticias humanas, son 
medidas con las que Dios prueba al hombre, que también al creyente; para que una vez 

completada la prueba, finalmente se determine el estado de nuestra eternidad. Y ese futuro 
estado se configurará, en aquel día sin fin, sobre nuestras decisiones tomadas en el «hoy 
temporal», visto desde la voluntad condicional de Dios. El sabio predicador, en su reflexión 

sobre las injusticias de la vida, exponía la enseñanza: «Es así, por causa de los hijos de los 
hombres, para que Dios los pruebe…» (Ec. 3:18). 

Reflexionemos con espíritu bíblico, porque lo que hagamos de bien en la vida, sea mérito 
o buena obra, sea disposición u obediencia, no merece retribución alguna de parte de Dios. No 
necesitamos ahondar mucho en el problema del pecado, para ver que todas nuestras buenas 

obras son hechas en imperfección, pues siervos inútiles somos, Lucas 17:10. Ahora bien, pese 
a nuestra gran deficiencia, Dios mismo ha determinado premiar la buena disposición del 

creyente a través de los méritos de Cristo. Como prometió el Maestro en Mateo 10:42, ni un 
vaso de agua, ofrecido en su nombre a uno de sus discípulos, carecerá de recompensa. Esta 

recompensa en ningún caso supone mérito propio o justicia humana, sino benevolencia divina. 
Llegados a este punto, a continuación estableceremos la diferencia entre la voluntad de 

Dios general y la especial, utilizando como base el conocido texto bíblico de Mateo 6:33. 

TEXTO BÍBLICO DE REFERENCIA: Mateo 6:33 

«Mas buscad primeramente el reino de Dios y su justicia» (Mt. 6:33a). Esta parte del 
versículo expresa cuál es la «voluntad general» de Dios para todo creyente, desde su 

perspectiva condicional. Dicho mandamiento dado por el Señor Jesús, significa que los deseos 
del soberano Dios han de ser motivo y propósito de nuestra existencia, por encima de todo lo 

demás, e inclusive de nuestras necesidades particulares… Es oportuno preguntarnos si existen 
deseos propios que en nuestro corazón se sobrepongan a los deseos de Dios. En este análisis,  

 

-19- 

 
 



 

resultaría justo pensar que si no logramos ofrecer en todo el primer lugar a Dios y a su 
Palabra, no podemos esperar entonces que Él, pasando por alto nuestra indiferencia, responda 

con su bendición a todas nuestras necesidades.  
«Y todas estas cosas os serán añadidas» (Mt. 6:33b). La segunda parte de este versículo 

(la promesa) es el resultado de la primera (el mandamiento condicional), es decir, de buscar el 
reino de Dios en primer lugar (su voluntad general). La expresión «todas estas cosas» se 
relaciona con las respuestas a las preguntas que formulábamos en la introducción, y que 

pertenecen a las necesidades de la vida cotidiana (la voluntad de Dios especial). En esto, el 
eminente teólogo holandés, L. Berkhof, en su Teología Sistemática, parece concluir 

acertadamente: «Debe decirse que constituye un concepto antibíblico de Dios, decir que Él no 
se ocupa ni puede ocuparse de los detalles de la vida, que no puede responder a la oración, 
que no puede ayudar en los apuros e intervenir milagrosamente a favor del hombre… La Biblia 

enseña que hasta los más pequeños detalles de la vida tienen lugar en el orden divino». 
Teniendo presente que todas las promesas bíblicas permanecen fieles y verdaderas, 

estamos convencidos de que El Eterno suplirá, como así lo promete, lo que de antemano sabe 
que necesitamos (no lo que nosotros creemos necesitar). Por ello, no haríamos bien si 
intentáramos conseguir «todas estas cosas» por nuestra cuenta y riesgo, antes que esperar en 
Dios y buscar su reino en primer lugar. En tal caso, «todas estas cosas», siendo muchas o 

pocas, a la verdad no irán acompañadas de la bendición especial de lo Alto. 

Recordemos que el cristiano fiel no vive por cuenta propia, sino por la de Dios. En el 
sentido opuesto, sucede que algunos no buscan la voluntad divina, sino más bien que ésta se 

adapte a su propia voluntad, alejándose así del mandato de Jesús: «Si permanecéis en mí, y 
mis palabras permanecen en vosotros, pedid todo lo que queréis, y os será hecho» (Jn. 15:7). 

No parece conveniente acudir a Dios para buscar su aprobación celestial en decisiones 

que ya hemos tomado, sin haber consultado previamente con Él. En todo caso, lo correcto es 
buscar la conformidad divina antes de tomar cualquier decisión que sea relevante. Santiago 

concluyó apropiadamente en su epístola: «Si el Señor quiere, viviremos y haremos esto y 
aquello» (Stg. 4:15). 

«No os afanéis, pues, diciendo: ¿Qué comeremos, o qué beberemos, o qué vestiremos?» 

(Mt. 6:31). Aquí podemos seguir incluyendo todas las preguntas anteriormente citadas… Si en 
todo momento buscamos el desempeño de la voluntad de Dios, entonces habremos de confiar  
en el control minucioso que Él mantiene sobre nuestras necesidades. Es, precisamente, la 

confianza en sus promesas, lo que nos permitirá habitar tranquilos, sin preocuparnos 
desmedidamente. Las palabras del Maestro son más que alentadoras: «No temáis; más valéis 

vosotros que muchos pajarillos» (Mt. 10:31). 
Así pues, en la medida que nuestro corazón se disponga a cumplir con la voluntad general 

de Dios, se irá añadiendo todo aquello que precisamos para nuestra vida diaria. Solamente 
hemos de procurar el mantener una buena relación con Dios, en la devoción y práctica de sus 
mandamientos (siempre con su ayuda), que bien se encargará Él de aplicar en nosotros su 

especial y perfecta voluntad. 
Ahondemos en el conocimiento anticipado del Altísimo, ya que por lo general no nos va a 

proveer de todo aquello que nosotros deseamos o pedimos; sino, en cualquier caso, de lo que 
Él sabe que realmente necesitamos. Y, bien podemos afirmar, que toda bendición añadida 
guardará siempre una estrecha relación con su voluntad especial. Y esa voluntad, en su 

concepción original, posee una marcada «perspectiva de eternidad». 
Hoy más que nunca, y descubriendo cómo se aceleran los tiempos del fin, nos sentimos 

motivados a contemplar la vida con unos anteojos de largo alcance: «Poned la mira en las 
cosas de arriba, no en las de la tierra» (Col. 3:2). Al fin y al cabo, el propósito más importante 
que debemos perseguir, es el estado final de nuestra eternidad con Cristo. 

Uno de los problemas fundamentales de la esencia humana es «no saber esperar». Y 
como somos impacientes por naturaleza, en ocasiones queremos adelantarnos a las 

previsiones divinas. En tal caso, hay espíritus impulsivos que no están dispuestos a esperar los 
tiempos ordenados por Dios, tomando por contra decisiones fuera de su voluntad. La 
recomendación bíblica no se presta confusa: «Pacientemente esperé en Jehová. Y se inclinó a 

mí, y oyó mi clamor» (Salmo 40:1). J.L. Packer, hablando sobre la providencia divina, apunta 
 

-20- 
 
 

 
 



 

a este importante factor: «Falta de disposición para esperar. “Espera en Jehová” es uno de los 
estribillos constante en los Salmos –consejo necesario porque frecuentemente Dios nos hace 

esperar–. Él no tiene tanto apuro como nosotros, y su modo de proceder es el de no darnos 
más de lo que necesitamos para el tiempo presente, o lo que necesitamos como guía para dar 

un paso a la vez. Cuando estemos en duda sigamos esperando en Jehová y no hagamos nada. 
Cuando sea necesario, la luz necesaria vendrá». 

Por otra parte, entendemos que el Padre celestial no cubre las necesidades de todos por 
igual, dado que sus proyectos, en este mundo, son diferentes para cada hijo suyo; por eso, 

parece razonable que a cada cuál le aplique una medida distinta.  

Alcanzamos a reconocer en el texto de Mateo 6:33, que «todas estas cosas» 
(necesidades cubiertas) no son «finalidad» en sí mismas, sino los «medios» que Dios utiliza 
para llevar a cabo la misión encomendada; la cual, como hemos citado, contiene una 

acentuada proyección de eternidad. Ante la pregunta de sus discípulos, «Jesús les dijo: Mi 
comida es que haga la voluntad del que me envió, y que acabe su obra» (Jn. 4:34). Nos 

preguntamos, ¿no debería ser ésta nuestra mayor aspiración en la vida? 
Considerando la propia libertad humana (valga la expresión), el creyente puede buscar en 

primer lugar, o no, el reino de Dios y su justicia: es una decisión personal. Decisión tan 

importante marcará la diferencia entre vivir dentro o fuera de la voluntad Dios. Consideremos 
aquí la determinación de Moisés: «Escogiendo antes ser maltratado con el pueblo de Dios, que 

gozar de los deleites temporales del pecado» (He. 11:25). Aun no siendo el mismo escenario 
que el de Moisés, igualmente cada uno habrá de elegir. 

Sobre el tema, no fue diferente la enseñanza de nuestro Maestro: «Y decía a todos: Si 

alguno quiere venir en pos de mí, niéguese a sí mismo, tome su cruz cada día, y sígame» (Lc. 
9:23). Subráyese la expresión «si alguno quiere». Dios no impone sus mandamientos, ni obliga 

a nadie que no desee obedecerlos; por el contrario, respeta las decisiones tomadas... El 
llamamiento antiguo del Señor para con su pueblo fue en todo similar: «Y no queréis venir a mí 
para que tengáis vida» (Jn. 5:40). Parafraseando la frase conocida del poeta, podríamos decir: 

«Querer o no querer, esa es la cuestión». Traigamos a la mente las palabras de Jesús en otro 
texto: «Cuántas veces quise juntar a tus hijos, como la gallina juntos sus polluelos debajo de 

sus alas, y no quisiste» (Mt. 23:37). Como cualquier decisión en la vida, «querer» o  «no 
querer», en el sentido mencionado, constituye en su propia naturaleza una prueba de amor a 
Dios.  

Por otro lado, cumplir con los planes divinos no representa para el hombre vivir en estado 
de perfección, o impecabilidad absoluta. Desgraciadamente el cristiano todavía queda sujeto a 

la influencia de su naturaleza caída… La idea principal, en este asunto, va siempre encaminada 
hacia disponer nuestra voluntad en dirección a la de Dios. El que es Omnisciente ve la 
intención del corazón y no tanto la actividad propia. Somos y seremos insuficientes en hacer 

nada aceptable para Dios. Por eso, necesitamos la gracia y el poder de Dios, pues hemos de 
reconocer que solo Él puede hacer su obra en nosotros. 

En esto, como en todo, la gracia de Dios se muestra de forma completa, porque tampoco 
merecemos que Él responda con su rica bendición a nuestra obediencia, por muy fiel que ésta 
se manifieste. Es decir, la remuneración a nuestro buen obrar es posible porque así le ha 

placido a Dios en su generosidad, y al mismo tiempo determinado por gracia: «Y si por 
gracia, ya no es por obras» (Ro. 11:6). 

Visto lo visto, no impacientemos el alma buscando cuál sea la voluntad de Dios en todos 
los temas que atañen a la vida cotidiana. «No os afanéis», dijo el Señor. Nuestra preocupación 
debe ser, fundamentalmente, la de buscar el reino de Dios y su justicia. En el tiempo 

determinado el Buen Pastor añadirá todas las demás cosas, o dicho de otro modo, cumplirá con 
su voluntad especial en nuestra vida. 

 
¿POR QUÉ CUMPLIR CON LA VOLUNTAD DE DIOS? 

 
La respuesta sería tan sencilla como decir que Dios es soberano, y por lo tanto el que 

manda. No ignorando esta premisa bíblica, también como Padre bondadoso desea lo mejor 

para sus hijos, y por ello sus mandamientos no son fastidiosos, conllevando siempre resultados 
favorecedores para el ser humano, mayormente para aquellos que son receptores de su amor  

 
 

-21- 

 
 

 



 

 
divino. De igual forma, esto es una concesión que el Padre ha otorgado a sus hijos, para que 

seamos sus colaboradores: «Porque nosotros somos colaboradores de Dios» (1 Co. 3:9). 

Aquí hemos de precisar bien, porque para que podamos desempeñar lo encomendado por 
el Creador, es necesario mantener unas motivaciones correctas, como venimos enfatizando. 
Toda decisión tiene su razón de ser. De modo que, las «motivaciones del corazón» son las que 

dispondrán nuestra vida a favor o en contra de la buena voluntad de Dios. 
Por lo general no hemos de obedecer a Dios para…, sino principalmente por… No para 

alcanzar la salvación, naturalmente, ni tampoco para ser merecedores del favor celestial. Si 
alguno piensa que es merecedor de algo, aun con la mejor intención, no piensa bien. El Padre 
solamente tiene su complacencia en el Hijo, según Marcos 1:11, y por ello todas sus 

bendiciones nos vienen a través de Cristo (sobre la base de su obra en la Cruz). 
 

La disposición y los motivos  

Por agradecimiento 
 
Los cristianos somos poseedores de la preciosa verdad del Evangelio. Y estamos tan 

agradecidos a Dios por su gracia, amor, y por todos los beneficios de su salvación, que no 
parece existir otra alternativa que no sea la de buscar el cumplimiento de su voluntad: «Dad 

gracias en todo, porque esta es la voluntad de Dios» (1 Te. 5:18). 
Agradecemos al Señor por los beneficios materiales y espirituales. Agradecemos a Dios 

por su amor, por su bondad, por la muerte y resurrección de Cristo, por el don de la Salvación, 

por el perdón de los pecados, por el regalo de la vida eterna, por el Espíritu Santo que nos ha 
dado, por la condición de hijos de Dios, por su dirección, por sus promesas, por la iglesia, por 

los dones, por su cuidado y protección, por la esperanza que tenemos, por la eternidad que nos 
espera, y por un largo etc. ¡Hay tantos motivos por los cuales agradecer a nuestro buen Padre 
Dios! 

 
Porque glorifica a Dios 

 
Los proyectos celestiales, siendo eternos, han de llevarse a cabo en este mundo temporal. 

Y todos los proyectos contienen una finalidad sublime, la de adorar y glorificar a nuestro Padre 

celestial: «Glorificad, pues, a Dios» (1 Co. 6:20). Glorificamos al Señor pensando en lo que por 
naturaleza Él es, principalmente en sus atribuciones divinas; y por lo que ha hecho, hace, y de 

seguro hará en nuestras vidas.  
Alabar y enaltecer el nombre de Dios, en la obra de Jesucristo, es el motor que no solo 

debe impulsar nuestros labios, sino también nuestros hechos.  

Queda claro que el buscar su voluntad en ninguna manera ha de repercutir en la 
glorificación personal, pues «a Él sea la gloria por los siglos» (Ro. 11:36). 

Porque no nos pertenecemos 
 

El creyente verdadero ha sido comprado por Dios, y no es dueño de su vida. Ha sido 
rescatado de la esclavitud del pecado, y también de un terrible destino final: el infierno. 

«Porque habéis sido comprados por precio; glorificad, pues, a Dios en vuestro cuerpo y en 
vuestro espíritu, los cuales son de Dios» (1 Co. 6:19,20). Luego, si fuimos comprados, es 
porque alguien pagó el precio. La muerte de Jesucristo es el precio que el Padre pagó para 

poder redimirnos; motivo suficiente para sentirnos deudores. Gracias a la muerte expiatoria de 
Cristo (y a su resurrección) muchos pecadores han sido rescatados, que no es poca cosa. 

Verdad es, los cristianos recibimos en forma gratuita la salvación, pero ¡cuán grande fue 
el costo que Dios pagó por ella…! De manera que somos suyos, le pertenecemos. Y, por tan 
hermosa condición de redimidos, nuestra responsabilidad como cristianos es administrar, con 

diligencia y buena voluntad, los deseos de nuestro Señor, o dicho de otro modo, de nuestro 
Dueño. 

 
 

 

-22- 
 

 
 



 

 
Porque es para nuestro bien 

 
«Y sabemos que a los que aman a Dios (la motivación correcta), todas las cosas les 

ayudan a bien, esto es, a los que conforme a su propósito son llamados» (Ro. 8:28). En la 
conversión, el pecador convertido en cristiano ha recibido el gran amor de Dios, el cuál le 
habilita de forma adecuada para poder amarle. Como resultado, todo lo que acontece en su 

vida –previa condición amar a Dios–, va a colaborar para su bien. Un bien en el hoy terrenal: 
«Todo lo que hace, prosperará» (Sal. 1:3), y lo más relevante, un bien eterno: «Entra en 

el gozo de tu Señor» (Mt. 25:21). Es verdad, no hay nada en este mundo que traiga tanta 
satisfacción al alma humana, que vivir conforme a la voluntad de Dios, pues ello aporta vida, y 
vida en abundancia. Es la bondadosa oferta de nuestro Señor: «Yo he venido para que tengan 

vida, y para que la tengan en abundancia» (Jn. 10:10). 
  

Porque posee una proyección eterna 
 
Nos preguntamos, a través del sentido común, ¿qué importancia conlleva el vivir ochenta 

o noventa años en este mundo lleno de sinsabores, si lo comparamos con toda una eternidad 
repleta de satisfacciones? «Porque ¿qué es vuestra vida? Ciertamente es neblina que se 

aparece por un poco de tiempo, y luego se desvanece» (Stg. 4:14). Conscientes de la 
transitoriedad de la vida, corta y efímera, habremos de caminar estrechamente unidos con la 

eternidad que nos espera. Vivir el hoy con sentido del mañana, es buena medida para no 
desviar el significado de nuestro paso por este mundo 

Comprobemos nuestro caminar diario, porque el grado de nuestro sometimiento a la 

voluntad de Dios en el «hoy», marcará nuestro destino final en el «mañana». El estado de 
privilegio y gozo en los cielos nuevos y tierra nueva, así como nuestra cercanía con Jesús y 

participación de su gloria, va a depender, con todo, de nuestra labor en este mundo; o mejor 
dicho, de la labor que Dios haga a través nuestro, porque en todas las cosas habrá de 
acompañarnos su gran poder e inagotable gracia. 

Regresando al texto bíblico de referencia, insistimos en que no parece razonable 
preocuparse demasiado (afanarse) por los avatares de la vida cotidiana; ya sea empleo, 

posición económica, estabilidad familiar, enfermedad o salud... Todo ello es como nada si lo 
contemplamos con los ojos del futuro: «Pues tengo por cierto que las aflicciones del tiempo 
presente no son comparables con la gloria venidera que en nosotros ha de manifestarse» (Ro. 

8:18). Con esta visión expectante camina el cristiano fiel, convencido de que la promesa del 
Señor no tardará mucho en hacerse realidad: «He aquí, vengo pronto, y mi galardón 

conmigo…» (Ap. 22:12). 

 
 
 

 

 
 
 
 

 
 

 
 

 
 
 
 

 

 
 

-23- 

 
 
 
 

 



 

 

 
 

 
 

 

 

CAPÍTULO II 

REQUISITOS DE LA VOLUNTAD DE DIOS 

Es preciso hacer un alto en el camino y preguntar si andamos conforme a la voluntad 
general de Dios, para de tal manera estar seguros de que su voluntad especial, en forma 

próspera y benéfica, se cumplirá en nosotros. Y, para poder comprobarlo, tendremos en cuenta 
tres aspectos fundamentales. Primero, nuestra relación con Dios: entrega, buena disposición, y 

vinculación con la Palabra y la oración. En segundo lugar, nuestra relación con el entorno: las 
personas y las circunstancias. Y, finalmente, nuestra relación interior (con nosotros mismos): 

sentimientos y convicciones. Todo ello, contemplado bajo las señales que el Espíritu Santo, en 
sus diferentes formas, pudiera mostrar; lo cual veremos con más definición al final del capítulo. 

LA RELACIÓN CON DIOS 

Recuperar la comunión del ser humano con el Creador, rota desde la caída en el huerto 
del Edén, es el proyecto inicial que encontramos en sus planes eternos. De todos los 

verdaderos cristianos, se declara en la Escritura: «Porque siendo enemigos, fuimos 
reconciliados con Dios por la muerte de su Hijo» (Ro. 5:10). 

A continuación observaremos que la propia relación del creyente con su Padre celestial, 

comprende varios requisitos elementales: Entrega incondicional, conocimiento, aplicación de la 
Biblia, y la práctica de la oración. 

Una verdadera disposición de entrega a Dios 

Parece razonable pensar que si Dios es nuestro Padre, deberíamos entonces mantener 
una buena relación con Él. Ello se alcanza, principalmente, cuando el cristiano entrega su 
corazón a Dios. No me refiero aquí a la entrega del corazón para «salvación», sino para 

«santificación». La primera constituye un instante, la segunda requiere de toda una vida. 

Rendir nuestra voluntad a la de Cristo, es el primer paso. Y no podemos esperar 
respuestas del cielo, si en verdad todavía no hemos entregado nuestra vida a Aquel que sí la 

entregó por nosotros. Es lo que pide el Señor: «Dame, hijo mío, tu corazón, y miren tus ojos 
por mis caminos» (Pr. 23:26). 

Para aquel lector que habiendo examinado su vida, así lo considere necesario, puede 
renovar sus votos realizando una oración de entrega a Dios, implorándole: ¡Señor! aquí estoy, 
en tu presencia, reconociendo que mi vida sin tu dirección no tiene sentido. Te pido perdón por 

mi falta de entrega y disposición del corazón. Hoy tomo la firme decisión de hacer tu voluntad. 
Te entrego mi corazón, mi vida y circunstancias, depositándolo todo por fe en tus poderosas 
manos, para que cumplas el propósito especial que tienes para mí. Enséñame el camino y 

guíame a hacer tu buena voluntad. Pongo toda mi confianza en ti y en las promesas de tu 
Palabra. ¡En el nombre de Jesús! 

 

 

 

-24- 

 

 



 

Después de esta oración, aún cabría preguntarse: ¿Cómo saber, pues, que nos hemos 
entregado a Dios de corazón, y no es solamente una decisión hecha a la ligera? Veamos 

seguidamente algunas condiciones bíblicas que nos ayudarán a discernir si verdaderamente 
hemos entregado nuestra vida, y como resultado andamos en armonía con la providencia 

divina. 

 

En actitud no egocéntrica  

 
Una entrega desprendida de todo egoísmo: La voluntad de Dios no está orientada para en 

primer término satisfacer mis necesidades particulares: «Pedís, y no recibís, porque pedís mal, 
para gastar en vuestros deleites» (Stg. 4:3). Los planes divinos no se encaminan 

principalmente hacia los intereses personales, sean de carácter particular, profesional, 
familiar, e inclusive eclesial. En lo que a propósito de vida se refiere, el énfasis en los «yo» 
«me» «mi» ha de permanecer ausente del corazón. San Agustín declaró en su rogativa a Dios: 

«De sobre todas las cosas que me has de librar, líbrame de mí mismo». La enseñanza se hace 
palpable, pues el yo-ísmo es enemigo acérrimo de la voluntad de Dios: «Ya no vivo yo» (Gá. 

2:20), afirmaba el apóstol en actitud de sincero desprendimiento personal. 
La disposición del creyente para seguir la voluntad de Dios no ha de ser ego-céntrica, sino 

teo-céntrica (pone su énfasis en Theos = Dios), por eso se le llama la voluntad de… Dios. Esto 

no significa que debemos anular nuestra personalidad, ni que tal decisión contemple el auto 
desprecio de nuestro ser. La idea reside esencialmente en la intencionalidad, o lo que es lo 

mismo, en la propia motivación de las acciones: ¿para quién vivimos, y con qué propósito lo 
hacemos? 

El modelo es Cristo, y su ejemplo aleccionador para poder seguirlo: «Padre mío, si es 
posible, pase de mí esta copa; pero no sea como yo quiero, sino como tú» (Mt. 26:39). No fue 

fácil para Jesús beber la copa amarga del juicio a causa de nuestros pecados, pero… era la 
voluntad de Dios. 

 

En sinceridad  

 

La entrega del corazón con sincera disposición: La decisión tomada en ningún modo ha de 
ser hecha superficialmente. A veces el creyente puede tener cierto deseo de servir al Señor, 
pero al tiempo los intereses del corazón se dirigen hacia otros lugares que, finalmente, se 

sitúan fuera del propósito divino. El requisito bíblico es: «Me buscaréis y me hallaréis, porque 
me buscaréis de todo vuestro corazón» (Jer. 29:13). En este sentido, la doble intención no es 
válida para habitar con integridad en el reino de Dios. 

 Algunos se jactan de vivir para Dios, pero en la práctica lo hacen para ellos mismos, y así 
es como se auto engañan. El Señor recriminó al pueblo antiguo por su hipocresía: «Dice, pues, 
el Señor: Porque este pueblo se acerca a mí con su boca, y con sus labios me honra, pero su 
corazón está lejos de mí» (Is. 29:13). La verdadera sinceridad ha de contener siempre el 

sentido contrapuesto del texto leído, es decir, lo que el cristiano exprese con los labios, ha de 
mantenerse acorde con la intención de su corazón; y con mayor razón si se trata de nuestra 

relación con Dios.  

       En obediencia  
 

Una entrega en actitud de obediencia: Si en verdad somos sinceros con nuestro Creador, 
deseando además cumplir con su voluntad, desarrollaremos al tiempo una actitud de 
obediencia a sus mandamientos. Fue la recomendación del profeta Samuel al rey Saúl: 

«Ciertamente el obedecer es mejor que los sacrificios» (1 S. 15:22). Aunque, observemos 
también el significado inverso, porque si la resolución de nuestro corazón se resiste a 

obedecer, entonces, ¿para qué tanto empeño en querer conocer su voluntad? El encargo de 
Cristo es notablemente práctico: «Si sabéis estas cosas, bienaventurados seréis si las 
hiciereis» (Jn. 13:17). 

 
 

 

-25- 

 

 

 



 

Es cierto que la obediencia absoluta no existe, dado que el creyente habita todavía en 
naturaleza pecadora, y por ello la perfección en esta tierra es inalcanzable. Pese a tal 

incapacidad, se hace indispensable una verdadera disposición a obedecer la voz de Dios. Y es 
probable que en la práctica fallemos muchas veces. Pero a pesar de toda resistencia al bien, el 

corazón ha de estar siempre disponible para dejar el pecado, y acercarse a Dios en obediencia 
a su Palabra. Este fue el propio sentir del salmista: «Mi corazón incliné a cumplir tus 
mandamientos» (Sal. 119:112). 

Aquí surge la pregunta: ¿Qué ocurre si pecamos una y otra vez…? La respuesta divina se 
muestra inequívoca: «No dejará para siempre caído al justo» (Sal. 55:22). Lo importante en 
este asunto es «no permanecer caído». Para nuestra restauración espiritual, la fórmula es 
bíblica: «Si confesamos nuestros pecados, él es fiel y justo para perdonar nuestros pecados, y 

limpiarnos de toda maldad» (1 Jn. 1:9).  

Aunque la entrega del alma humana al Dios santo no hace al hombre impecable, resulta 
obligatorio, en todo caso, una disposición interior a obedecer su Palabra. Si caemos, nos 

levantamos confesando todo pecado (Dios nos levanta) y, confiando en sus promesas, hemos 
de proseguir el camino. Y así, en la medida que el cristiano crece espiritualmente, también 
decrece su natural orientación hacia el mal. 

¿Estamos abiertos a escuchar la voz de nuestro Padre celestial, y en consecuencia a 
obedecerla? Visto el requisito sagrado, sería una presunción fuera de lugar el pretender que 

Dios añada sus ricas bendiciones a nuestra vida, sin poseer primero una verdadera actitud de 
obediencia. ¡Que nadie viva tal contradicción! 

En Santidad 

 
Una entrega demostrada en santidad: El pecado rompe la comunión del hombre con el 

Creador, e impide la buena relación con Él. Por tanto, la actitud de obediencia se manifestará 

en una vida apartada de aquello que no agrada al Señor. Tal disposición llevará al cristiano de 
forma natural a rechazar el pecado, y de esta manera a crecer en santidad. No fue otro el 

pensamiento de Dios, ya planificado en la eternidad para todos sus hijos: «Según nos escogió 
en él antes de la fundación del mundo, para que fuésemos santos y sin mancha delante de él» 
(Ef. 1:4). 

Esta condición santificadora se muestra en la Escritura en términos de lo que no debemos 
hacer: «No os conforméis a este siglo… para que comprobéis cuál sea la buena voluntad de 

Dios, agradable y perfecta» (Ro. 12:2). Si queremos comprobar –no solamente saber– la 
agradable y perfecta voluntad de Dios en nuestra vida personal, entonces haremos bien en no 
conformarnos (formarnos con) a los valores de esta sociedad, ciertamente estropeada por el 

pecado... El reconocido escritor Jhon Stott, en su libro el Sermón del Monte, expuso la misma 
idea: «Probablemente la mayor tragedia de la iglesia durante su larga y variada historia, ha 

sido su constante tendencia a conformarse a la cultura reinante, en vez de desarrollar una 
contracultura cristiana». 

Un creyente, nacido de nuevo, no puede vivir como un incrédulo: «No améis al mundo, ni 

las cosas que están en el mundo» (1 Jn. 2:15). A saber, no es compatible el tener un 
corazón entregado al Señor y en paralelo una vida de libertinaje espiritual, adaptada a los 

valores de una sociedad grandemente corrompida: «Cualquiera, pues, que quiera ser amigo del 
mundo, se constituye enemigo de Dios» (Stg. 4:4). Según la indicación bíblica, si algún 

cristiano desea apegarse a las cosas terrenales, al mismo tiempo se estará constituyendo como 
enemigo de Dios. Y de ser así, como es lógico no podemos pensar que el Señor justo vaya a 
conceder nuestros deseos, cuando realmente éstos se sitúan fuera de su voluntad general. 

«La voluntad de Dios es vuestra santificación» (1 Ts. 4:3), expone la revelación bíblica. La 
santificación es sinónimo de crecimiento espiritual, desarrollo personal, madurez, superación, 

progreso, perfeccionamiento; lo cual entendemos que no proviene de nuestra capacidad 
humana, sino de Dios: «Él mismo os perfeccione, afirme, fortalezca y establezca» (1 P. 5:10). 
Porque, en la medida que nos vamos despojando del pecado, también vamos creciendo en 

santidad. La enseñanza se halla aquí en proseguir adelante, pero no por nuestra cuenta, sino 
en dependencia del poder de Dios, pues solo Él es santo y el que santifica: «Que el mismo Dios 

de paz os santifique por completo» (1 Ts. 5:23). 
 
 

-26- 

 
 

 



 

Analizando bien el significado de «santidad», vemos que ésta en ningún modo reprime la 
libertad de la persona, sino que más bien la encamina para disfrutar de la vida con mayor 

intensidad, con excelencia, y en su perspectiva correcta. La santidad también nos ayuda a 
contemplar el sufrimiento con mayor serenidad, y con verdadero sentido de la eternidad. 

Entonces, si nuestro corazón no está dispuesto a vivir en santidad, tampoco podemos 
esperar que la gracia especial de Dios ampare nuestra vida: «Seguid la paz con todos, y la 
santidad, sin la cual nadie verá al Señor» (He. 12:14). 

 
En Humildad  

 
Una entrega en actitud de humildad: Aun viviendo en santidad, y con la disposición de 

rechazar el pecado, no creamos que somos mejores que los demás. El orgullo religioso frena la 

intervención del Espíritu Santo. Y no podemos ir a Dios con reivindicaciones o exigencias, 
porque no tenemos ningún derecho, dado que no merecemos nada bueno. Nuestra dignidad 

está en Jesucristo, no en nosotros. Es por la obra perfecta de Cristo en la Cruz, que a nuestro 
Hacedor le place santificarnos y capacitarnos para poder vivir bajo su buena voluntad. Somos y 
siempre seremos insuficientes para tan sublime tarea: «Y para estas cosas, ¿quién es 

suficiente?» (2 Co. 2:16). 
Nuestra imperfección es grande; razón sobrada para mantener una constante apertura de 

mente, como también de corazón, a las directrices divinas. Así reza la Escritura: «Mis 
pensamientos no son vuestros pensamientos, mi mis caminos vuestros caminos» (Is. 

55:8). Aun siendo recto nuestro camino, hemos de saber que tal vez podemos estar errados en 
muchas de nuestras ideas, o convicciones. En cualquier caso, es conveniente dejar la 
terquedad de pensamiento, los absolutos en cuestiones relativas, el dogmatismo de las formas 

doctrinales, los triunfalismos personales o eclesiales, y el complejo de sabelotodo. Reconocer 
nuestras limitaciones humanas, es el primer paso que abre las puertas a la intervención del 

cielo: «Porque Jehová es excelso, y atiende al humilde. Mas al altivo mira de lejos» (Sal. 
138:6).  

Siendo el creyente incapaz de realizar el proyecto de Dios por sí mismo, necesita 

depender de la acción mediadora del Espíritu Santo. Una actitud de humildad, por tanto, nos 
llevará a recibir de Dios la guía necesaria para marchar con pie firme y seguro. Y con esta 

humilde disposición, hemos de confiar en que el Buen Pastor nos mostrará el camino: 
«Encaminará a los humildes por el juicio, y enseñará a los mansos su carrera» (Sal. 25:9). 

 

En Confianza 

Una entrega hecha con toda confianza: «Pero sin fe es imposible agradar a Dios; porque 
es necesario que el que se acerca a Dios crea que le hay, y que es galardonador de los que le 

buscan» (He. 11:6). La fe es la medida de todas las cosas en la vida cristiana. La voluntad de 
Dios, pues, demanda que nuestra vida se rija exclusivamente por fe, y no tanto por vista, que 

tampoco por sentimientos: «Por fe y para fe» (Ro. 1:17). 

En el proceso histórico de la salvación, expresado en el Antiguo Testamento, se 
cumplieron todas y cada una de las profecías dadas por Dios mismo: «No faltó ni una palabra 

de las buenas promesas que el Señor había hecho a la casa de Israel; todas se cumplieron» 
(Jos. 21:45). Dios es fiel, y todas sus promesas se cumplen en Cristo... En su aplicación más 

personal, encontramos un sinfín de promesas en la Escritura que forman parte de la voluntad 
de Dios para sus hijos. Por eso hemos de conocerlas, recibirlas, y confiar en ellas: son los 
dichos certeros del Todopoderoso: «Porque todas las promesas de Dios son en él Sí, y en él 

Amén, por medio de nosotros, para la gloria de Dios» (2 Co. 1:20). 
Ahora, en este punto guardemos suma prudencia, porque en la Escritura hallamos 

promesas que fueron solamente temporales o específicas para personas y momentos 
históricos… Siendo esto cierto, nos enfocamos en el sentido presente, porque son innumerables 
las promesas bíblicas que todavía prevalecen inmutables para todos los cristianos. Tan solo hay 

que comparar la promesa leída con la enseñanza general de toda la Escritura, en materia de 
doctrina, para comprender si la promesa sigue vigente o no. 

 

 

-27- 

 

 
 



 

Hacemos bien en revisar nuestros pasos, porque si hasta aquí concluimos en que 
efectivamente nos hemos entregado a Dios, en decisión no egocéntrica, sincera, obediente, 

santa, humilde… entonces nos resta el «confiar» en sus promesas establecidas. Promesas que 
hablan de la providencia divina: del cuidado, la guía, y la provisión de Dios para todo cristiano 

fiel. En esto, si algún creyente con buena intención se pregunta: No sé qué camino escoger en 
esta situación que se me presenta. ¿Me enseñará Dios a tomar la decisión correcta…? No hay 
lugar para la incertidumbre. El Señor prometió: «Te enseñaré el camino en que debes andar; 

sobre ti fijaré mis ojos» (Sal. 32:8). Y aunque observamos en el contexto bíblico que Dios se 
estaba dirigiendo al rey David, el espíritu de la promesa es aplicable perfectamente para 

nuestros días, puesto que no agrede la «analogía bíblica» (el conjunto de textos bíblicos que 
hablan del tema).  

Con la misma determinación el libro de Los Proverbios nos invita a confiar plenamente en 
Dios: «Fíate de Jehová de todo tu corazón, y no te apoyes sobre tu propia prudencia; 

reconócelo en todos tus caminos, y él enderezará tus veredas» (Pr. 3:5,6).  

Podríamos destacar aquí infinidad de promesas bíblicas especialmente diseñadas por Dios 
para todos sus hijos (agenda de trabajo para el lector). 

Aceptadas las condiciones de entrega, alguno todavía se podría preguntar: Cuando la 

Biblia no me ofrece indicaciones claras, ¿cómo sé cuál es la voluntad de Dios? La respuesta se 
determina bajo otra pregunta: ¿Te has entregado verdaderamente? 

La Palabra de Dios 

Relativo a la voluntad general de Dios 

Una vez el creyente ha rendido su alma al Creador, habrá de mantener en forma 
permanente dicha entrega, lo cual requiere una buena dosis de «perseverancia». Por 
tal razón, día a día los cristianos hemos de conocer mejor a Dios y su voluntad general. Y ésta, 
como bien sabemos, se halla impresa en la Palabra escrita, es decir, la Biblia. Es pues, la 

voluntad de Dios que la leamos, meditemos y estudiemos, en constante actitud de obediencia. 
En la medida que conozcamos su Palabra, conoceremos mejor el plan general de Dios para 

nuestra vida. 
El conocimiento de la Sagrada Escritura, recibida en forma adecuada, nos permite 

descubrir los propósitos insondables de nuestro Creador. Éstos contienen enseñanzas 

universales que todo creyente en Cristo habrá de conocer. Muchas de ellas son de carácter 
práctico, y relativas a nuestra relación con Dios, con la familia, con la sociedad, con la iglesia, 

con nosotros mismos, y demás pormenores de la vida diaria. Para tal finalidad, existen 
multitud de normas, enseñanzas e instrucciones, registradas en la Biblia (el Manual escrito de 
la voluntad divina) como testimonio de los deseos del Padre celestial para todos sus hijos. Ella 

nos ofrece luz y guía para andar por camino recto: «Lámpara es a mis pies tu palabra, y 
lumbrera a mi camino» (Sal. 119:105). 

La Santa Biblia habla de Jesucristo, es el tema central en todas sus páginas: «Ellas 
son las que dan testimonio de mí» (Jn. 5:39), afirmó nuestro Salvador. Por consiguiente, 
conocer a Jesucristo como el Salvador, y además seguirle como Maestro, forma parte de la 
voluntad de Dios general para todo cristiano. 

Distingamos con claridad, porque en la medida que disponemos nuestro corazón a 
conocer la Palabra, y también a obedecerla, estaremos abriendo una puerta grande a la 
aplicación especial de la providencia divina, en su orientación positiva. 

Nos preguntamos por la relación que mantenemos con la infalible Palabra de Dios: ¿La 
leemos, meditamos y estudiamos con regularidad? ¿Mantenemos cada día un tiempo 

devocional, valorando así el tesoro escrito que Dios nos ha proporcionado? 

Relativo a la voluntad especial de Dios 
 
Podemos afirmar, con toda seguridad, que la Biblia es herramienta indispensable para 

encontrar las respuestas de parte de Dios. Cuando no sabemos bien por dónde dirigir nuestros 
pasos, o bien son confusas las direcciones, buscamos la guía en los principios generales de la 

Escritura, que bien nos iluminarán el camino en asuntos personales. Y en dicha búsqueda, en 
ocasiones hallaremos  

 

-28- 
 

 



 

versículos, pasajes especiales, o ejemplos de personajes bíblicos, que se destacarán por sí 
solos llamando nuestra atención, de tal manera que será como rayo del cielo que ilumina toda 

sombra de oscuridad en el camino.  
El Espíritu Santo, bajo su acción iluminadora, puede utilizar cualquier porción bíblica para 

hablarnos, desde luego. Sin embargo, siempre habremos de respetar la correcta interpretación 
del texto, pues la Escritura no es de interpretación privada, como hace constar 2 Pedro 1:20. 

Siguiendo este orden, nuestras decisiones han de coincidir primero con la voluntad 

general de Dios, es decir, con el espíritu de toda la Biblia. En contra de lo que algunos 
practican, no es recomendable el método de escoger textos bíblicos al azar, con el objeto de 

buscar respuestas acerca de la voluntad de Dios en situaciones difíciles, o que requieran 
contestación inmediata. Por lo general, no podemos fiarnos demasiado de lo que nos diga un 
solo versículo, texto o pasaje, para dar respuesta segura a nuestras dudas en contextos de 

inseguridad personal. Es cierto que Dios mostrará su voluntad a través de su Palabra, en esta 
forma especial, en el momento que así lo estime oportuno; pero sepamos que no es una regla 

fija que todo creyente haya de seguir. 
En muchos casos la enseñanza general de la Biblia es bastante clara, y nos indica si 

debemos o no tomar la decisión que nos planteamos. Por ejemplo, si alguien se pregunta: 

¿He de casarme con una persona no creyente? En este caso la Escritura es suficientemente 
diáfana: «No os unáis en yugo desigual con los incrédulos…» (2 Co. 6:14). Cabe añadir otro 

ejemplo: A causa de diversos desengaños, son innumerables los creyentes que no desean 
asistir a una iglesia, ni tampoco tener más relación con otros hermanos en la fe, arguyendo en 

tal caso que Dios les comprende... ¿Cuál es la voluntad de Dios en esta situación? Una vez más 
la respuesta es bíblica: «No dejando de congregarnos, como algunos tienen por costumbre» 
(He. 10:25). 

Con independencia de cual fuere la situación, la enseñanza de la Escritura, vista en su 
conjunto (analogía bíblica ya mencionada), contiene suficiente luz para ayudarnos a tomar 
decisiones. Dicha luz será más clara y precisa en la medida que conozcamos más ampliamente 

la totalidad del contenido bíblico. Con esta condición, la Palabra también reafirmará nuestro 
camino en tanto no nos encontremos la voz de Dios hablándonos en contra.  

Sería recomendable comprobar si nuestro rumbo se aviene a las reglas fundamentales de 
la doctrina bíblica. Y, si en esta consideración, nos damos cuenta de que caminamos en 
dirección opuesta, entendamos entonces que es la oportunidad para pedir perdón a Dios, 

volver al camino recto, y comenzar a disponer nuestro corazón en la dirección adecuada...  

La oración 

Junto con la lectura y la meditación bíblica, también se hace necesario conservar nuestra 
entrega a Dios por medio de la oración. La «comunicación» es elemento básico en las 
relaciones personales, por lo que para mantener una buena relación con Dios, inevitablemente 

deberemos comunicarnos con Él: «Mas la oración de los rectos es su gozo» (Pr. 15: 8). 

En la oración sometemos nuestra voluntad a la voluntad del Padre. Por ello, resulta 
imprescindible permanecer comunicados con Aquel, que estando presente, siempre escucha: 
«Porque los ojos del Señor están sobre los justos, y sus oídos atentos a sus oraciones» (1 P. 

3:12). 
Para que nuestra vida cristiana esté sujeta a la voluntad del Creador, hemos de poner 

constantemente nuestras decisiones en sus poderosas manos. No se trata de orar muchas 
veces al día, sino de conservar en todo momento un espíritu de oración; teniendo en cuenta la 
presencia del Señor y su aprobación en todas las áreas de nuestra vida: «Reconócelo en todos 

tus caminos, y él enderezará tus veredas» (Pr. 3:6). Con gran determinación el salmista pedía 
a Dios en oración: «Enséñame a hacer tu voluntad, porque tú eres mi Dios» (Sal. 143:10). 

En contra de lo que algunos piensan, la oración no es una fórmula mágica con la cual 
conseguimos las bendiciones celestiales. La oración, principalmente, es el espíritu mismo de 
nuestra devoción a Dios. Por lo cual, cuando oramos, entramos en el santuario divino buscando 

la comunión con nuestro Bienhechor, para de forma reverente conversar con Él. Y, en nuestra 
conversación, primero le alabamos, le agradecemos, le adoramos. Después, confiados en sus 

promesas, dejamos en sus manos todo asunto, y descansamos en ÉL; sabiendo que todas las 
peticiones, de acuerdo con su voluntad, serán concedidas: «Y todo lo que pidiereis al Padre en  

 

-29- 
 

 
 



 

mi nombre, lo haré, para que el Padre sea glorificado en el Hijo» (Jn. 14:13). Aceptemos de 
buen grado el consejo bíblico, porque todo creyente necesita hablar con el Padre celestial, para 

buscar su dirección y aprobación en todas las cosas: «A Jehová he puesto siempre delante de 
mí. Porque está a mi diestra, no seré conmovido» (Sal. 16:8). 

¿Puede un hijo de Dios tomar decisiones importantes sin consultarlas con su Padre? De 
ser así, no esperemos que Dios responda a todas las preguntas planteadas en principio. En la 
Biblia encontramos el siguiente caso: «Asa enfermó gravemente de los pies, y en su 

enfermedad no buscó a Jehová, sino a los médicos» (2 Cr. 16:12). Dos años después, el rey 
murió. De igual forma ocurrió con el rey Saúl: «Saúl no consultó a Jehová; por esta causa lo 

mató» (1 Cr. 10: 14). El profeta Sofonías habló por boca de Dios recriminando a su pueblo: «Y 
a los que se apartan de en pos de Jehová, y a los que no buscaron a Jehová, ni le consultaron» 
(Sof. 1:6). 

Recibamos el consejo, y no dejemos de consultar todas nuestras cosas al Señor, y buscar 
en ellas el beneplácito de Aquel que todo lo sabe y todo lo puede, máxime cuando el camino es 

confuso. De esta manera lograremos depender de Dios, así como un niño depende de su 
padre: «Echando toda vuestra ansiedad sobre él, porque él tiene cuidado de vosotros» (1 P. 
5:7). 

¿Qué, y cómo hemos de pedir? A veces no sabemos lo que realmente conviene, ni 
sabemos pedirlo adecuadamente, pero el Espíritu nos ayuda en nuestras deficiencias 
personales e intercede por nosotros, nos recuerda Romanos 8:26. Debido a nuestra limitación 

humana, es obligado poner en sus manos el control de nuestro corazón y nuestros deseos. Y 
todo ello para no pedir mal, porque en nuestras oraciones por momentos se encuentran 
peticiones de índole egoísta: «Para gastar en vuestros deleites», cita Santiago en su carta. 

Recordemos que todas las peticiones respecto a nuestras necesidades, habrán de 
ajustarse, específicamente, a la voluntad general de Dios ya preestablecida: «Y esta es la 
confianza que tenemos en él, que si pedimos alguna cosa conforme a su voluntad, él nos oye. 
Y si sabemos que él nos oye en cualquiera cosa que pidamos, sabemos que tenemos las 

peticiones que le hayamos hecho» (1 Jn. 5:14-16). Subráyese la expresión: «pedimos… 
conforme a su voluntad». 

En resumidas cuentas, el buen Dios sabe qué es lo mejor para nosotros, y desea guiarnos 
en el camino. Y su expreso deseo, en esta relación paterno-filial, es que sus hijos se 
comuniquen con Él, sea para adorarle, agradecerle, pedirle, consultarle, etc… Es lo que declara 

la promesa bíblica: «Deléitate asimismo en Jehová, y él te concederá las peticiones de tu 
corazón. Encomienda a Jehová tu camino, y confía en él; y él hará» (Sal. 37:4,5). 

¿Estamos poniendo cada día en manos del Señor nuestras dudas, deseos, e inquietudes? 
¿Buscamos en oración la aprobación divina en nuestras decisiones personales, por muy 
insignificantes que parezcan?  

LA RELACIÓN CON EL ENTORNO 

Hasta aquí hemos visto que para vivir conforme a los designios divinos, hemos de iniciar 
una buena relación con Dios, entregando nuestro corazón a Él, y manteniendo esa entrega a 

través de la lectura de la Palabra y la práctica de la oración. Si, pues, conservamos una buena 
relación con el Creador, podemos estar seguros de que al mismo tiempo conservaremos una 

buena relación con nuestro entorno. 

Concerniente a la voluntad general de Dios 
 

En esta línea de pensamiento que estamos trazando, admitimos que Dios aplica sus fieles 

promesas –condicionales– a nuestra vida personal, teniendo presente el cumplimiento, por 
nuestra parte, de su voluntad general. Y ésta contempla, además de una correcta relación con 

Dios, también la necesaria relación con el entorno. Es labor nuestra, por tanto, examinar la 
interacción que mantenemos con aquello que nos rodea, bien sean personas o circunstancias. 

 

 

-30- 

 

 
 

 



 

 
Relación con la iglesia 
 
El cristiano, desde su conversión, ha sido hecho partícipe de un pueblo, un rebaño, una 

familia, un cuerpo, y demás figuras bíblicas asociadas al concepto de Iglesia. Luego, la Iglesia, 
en esta concepción, es un proyecto del cielo que Dios utiliza para aplicar su voluntad en todo 

creyente; y en ninguna manera podemos desecharla.  
En actitud correcta deberíamos preguntarnos: ¿Busco la comunión espiritual con otros 

cristianos? ¿Pongo mis dones a disposición de la iglesia? ¿Me preocupo por los problemas de 

los demás, e intento serles de ayuda? ¿Recibo con solicitud y humildad los consejos de mis 
hermanos en la fe? ¿Asisto a las personas nuevas en la iglesia, y colaboro para su 

integración…?  

Relación con la familia 
 

La familia, sean matrimonio, padres o hijos, son la base social donde construir el reino de 
Dios en la tierra. Nos preguntamos: ¿Mantenemos con regularidad reuniones familiares, donde 
la Palabra y la oración estén presentes? O bien le damos paso a la televisión, a Internet, o a 

otros entretenimientos que no edifican, relegando la Palabra a un segundo plano…  
Acerca del matrimonio: ¿Hacia dónde giran nuestras conversaciones u objetivos 

familiares? ¿en torno solo a preocupaciones terrenales?  
Sobre nuestros hijos: ¿Educamos desde el hogar a nuestros hijos en el temor de Dios? 

¿Les enseñamos la Palabra desde su tierna infancia, y los encaminamos en los propósitos 

divinos? O, tal vez nos desentendemos, dejando que las nuevas tecnologías o demás 
influencias terrenales se encarguen de su educación… 

 
Relación con vecinos, compañeros de estudio o trabajo 
 

Nuestras relaciones sociales, fuera de un entorno familiar, cristiano o eclesial, son 
verdaderamente importantes en los propósitos celestiales. No podemos pensar que la vida 

espiritual es solo patrimonio de los domingos, o que la evangelización sea un mero acto de 
culto en el entorno de una congregación. Nuestra vida social, entendida como proyecto divino, 
también se incluye en la voluntad especial de Dios. 

En este aspecto consideraremos si tenemos cuidado de dar buen testimonio delante del 
mundo, o más bien nos adaptamos cómodamente a los valores del presente siglo… 

¿Aprovechamos las oportunidades que Dios nos presenta para dar testimonio de nuestra fe? O 
desistimos de todo compromiso cristiano. ¿Intentamos conservar nuestra vida cristiana 

apartada de las influencias pecaminosas que nos rodean? O descuidamos el testimonio 
cristiano, debido a la falta de fe e integridad espiritual… 

Relación con la economía 
 

Los cristianos reconocemos que todo lo recibimos de Dios, y que a la vez somos 

administradores de su economía. Entonces, ¿por qué la ofrenda a Dios es más bien algo 
secundario? ¿Dónde invertimos, en el banco de este mundo, donde las riquezas no 

permanecerán, o en el banco del cielo, donde disfrutaremos por la eternidad de los intereses 
producidos? ¿Compartimos nuestros bienes generosamente con los necesitados? ¿Dónde está 
nuestro tesoro, o dicho de otro modo, quién o qué representa nuestro tesoro en esta vida…? 

En definitiva, si estamos fallando en el área de la relación con nuestro entorno, resultaría 
una clara presunción el pretender conocer la voluntad de Dios en el área de las propias 

necesidades particulares… Cabría más bien primero revisar todo lo mencionado, para 
comprobar si en estos aspectos, como en otros, nuestra voluntad armoniza con la de Dios. De 
lo contrario, se hará necesario primeramente reconducir nuestro rumbo espiritual en forma 

adecuada: «El hombre entendido endereza sus pasos» (Pr. 15:21). 
 

 
 
 

-31- 

 

 



 

 

Concerniente a la voluntad especial de Dios 
 

¿Cómo saber cuál es la voluntad específica de Dios en circunstancias especiales…? Todo 
camino que hayamos de andar, o decisiones que vayamos a tomar, han de estar en línea con 
la voluntad general de Dios, como venimos recalcando. Con esta especial atención, hemos de 

observar nuestro entorno, y ver si tenemos el apoyo de la Palabra, la iglesia, la familia, los 
amigos, las circunstancias que nos acompañan, etc. En muchas ocasiones seguro que 

encontraremos indicaciones, sean éstas a favor o en contra de nuestras previsiones. 
También puede ocurrir que yendo por camino recto, todo alrededor gire en contra de 

nuestras perspectivas. Si así fuese, no nos preocupemos, porque en su momento y de la forma 

más oportuna, el mismo Señor se encargará de hacernos saber su buena voluntad. Profetas 
como Elías, Ezequiel, Jeremías, Habacuc, y otros, tuvieron en contra muchas personas y 

acontecimientos, pero Dios en ningún momento les desamparó, y al tiempo determinado les 
hizo saber su voluntad. Por ello la Biblia descubre que «la comunión íntima de Jehová es con 

los que le temen, y a ellos hará conocer su pacto» (Sal. 25:14). 

En relación con la iglesia 

 
Debemos aclarar que cuando hablamos de iglesia, no nos referimos exclusivamente a la 

iglesia local, sino más bien al conjunto de hermanos en la fe con los que pudiéramos tener 
comunión. El cristiano, por lo general, es una oveja torpe que muy fácilmente se descarría. Y 

es debido a nuestra humana debilidad, que el Buen Pastor decide pastorear a sus hijos a través 
de su pueblo. La iglesia es el pueblo de Dios, y Él desea utilizarla como herramienta de 
orientación para aplicar su voluntad especial en la vida del cristiano. La pregunta parece 

obligatoria: A la hora de tomar decisiones, ¿estamos abiertos a recibir los consejos de nuestros 
hermanos en la fe?: «Atended el consejo, y sed sabios, y no lo menospreciéis» (Pr. 8:33). 

Aunque es cierto que los consejos, por sí solos, no pueden determinar la resolución de 
nuestras dudas, se hace necesario el prestar buena atención a las personas que nos rodean, 
sobre todo a nuestros hermanos en la fe, pues tal vez Dios nos proporcione señales por medio 

de ellos, máxime si las opiniones vertidas son coincidentes. Resulta apropiado, por tanto, 
buscar consejo en personas maduras espiritualmente, sean pastores, líderes, u otros hermanos 

con experiencia en la vida cristiana. Añadido a estos consejos, también podemos aceptar 
recomendaciones de allegados no creyentes, bien sean familiares directos o personas de 
entornos conocidos, que Dios puede utilizar para hablarnos.  

Asimismo, rechazar el empleo de los dones que el Espíritu ha otorgado a la iglesia, es un 
grave error. Muchos viven apartados de la gracia especial de Dios por no tener presente el 

Cuerpo de Cristo. No son pocos los que hoy descuidan la voz del Señor evocada a través de su 
pueblo; los que seducidos por las cosas temporales, extravían su corazón del verdadero 
camino. Algunos, después de haber recibido indicaciones celestiales, lamentablemente cierran 

sus oídos a toda recomendación: «Pobreza y vergüenza tendrá el que menosprecia el consejo» 
(Pr. 13:18). 

En relación con las circunstancias personales 
 

Para recibir respuesta a las preguntas introductorias, es recomendable hacer una pausa 
en el camino, y comprobar si los pasos que estamos dando se ciñen al espíritu de la Palabra; si 

tengo que confesar algún pecado, o reafirmar alguna virtud: «Examina la senda de tus pies, y 
todos tus caminos sean rectos» (Pr. 4:26). Cada decisión en la vida requiere un previo análisis, 
para sobre todo no incurrir en malos entendidos, o en interpretaciones erróneas de aquellas 

señales recibidas por parte del Espíritu Santo. 
El Dios proveedor facilita al cristiano fiel aquello que necesita, incluyendo las 

circunstancias que le acompañan. Para ello abrirá o cerrará las puertas que así considere 
adecuado, sobre cualquier aspecto de la vida: profesional, familiar, conyugal, eclesial, 
económico, ministerial, etc. Hemos de saber que mientras las puertas se hallen cerradas, 

significa que de momento los proyectos de Dios van por otro camino, y así habremos de 
aceptarlo. Sería del todo inapropiado, pues, el decir que vivimos por fe, y al tiempo 

desconfiamos de la guía de nuestro buen Padre y de sus fieles promesas. 
-32- 

 

 



 

Al apóstol Pablo y sus colaboradores «les fue prohibido por el Espíritu Santo hablar la 
palabra en Asia… intentaron ir a Bitinia, pero el Espíritu no se lo permitió» (Hch. 16:6,7). Así es 

como, en ocasiones, el Espíritu Santo cierra las puertas en la vida del creyente y no permite 
que avancen las circunstancias; poniendo Dios mismo los impedimentos que considera 

necesarios, para garantizar la correcta guía y protección de sus hijos. 
A veces las respuestas de Dios se comparan con las luces de un semáforo. En rojo, si la 

respuesta es un «no». En verde, un «sí». O en amarillo, un «espera». 

Si hemos comenzado un camino determinado, y percibimos que no hay indicadores en 
contra, o sucesos que lo impidan, entenderemos que las puertas permanecen abiertas, y como 

norma habremos de seguir adelante confiando en Dios. En esta confianza andaremos la senda 
estrecha, sabiendo que su poderosa intervención puede disponer las cosas de modo que nos 
libre de tomar decisiones equivocadas, o bien guiar las circunstancias de manera que nos 

faciliten la orientación correcta, aun sin entender el «cómo» o el «porqué». Si en verdad 
buscamos hacer la voluntad de Dios, en ningún caso nuestro Padre dejará que nos desviemos, 

«porque Él tiene cuidado de vosotros» (1 P. 5:7).  
Así, mientras las puertas permanezcan abiertas y no haya impedimento alguno, debemos 

seguir avanzando, como buenos peregrinos, hacia la ciudad celestial. En cambio, si el semáforo 

se encuentra en rojo y las puertas se cierran, habremos entonces de aplicar humildad y 
aceptar cualquier situación; en ningún caso rebelarnos contra el destino. Toda rebelión crea 

descontento, y con el tiempo puede generar raíz de amargura interior. Lejos de dar cabida a la 
queja, hemos de contentarnos en cualquier situación; convencidos, a la vez, de que por 

muchos cerrojos que amarren las puertas, tales cerrojos los puso Dios. 
Por otro lado, estando el semáforo en el amarillo de la espera, tampoco la providencia 

divina está encaminada a resolver las incógnitas de nuestro destino, o contestar preguntas 

específicas sobre el mañana, en una especie de adivinación futura. Son muchas las ocasiones 
en las que para que aprendamos a esperar, Dios guarda silencio... Y en este misterioso 

silencio, pudiera parecer que Dios está ausente. Pero, aun hallándonos en plena oscuridad, Él 
«es poderoso para hacer todas las cosas mucho más abundantemente de lo que pedimos o 
entendemos, según el poder que actúa en nosotros» (Ef. 3:20). 

En esta misma línea, algunos creyentes buscan primero resolver sus problemas, para 
según se cree, poder servir mejor al Señor. Así se alarga el tiempo y los problemas no se 

resuelven, y se cae en el desánimo. Como resultado, el servicio al Señor queda relegado a un 
mañana incierto... Aun con problemas y aflicciones, nuestra intención ha de dirigirse hacia el 
«hoy». Nuestra obediencia al Señor es para el «aquí» y el «ahora». ¿Qué quiere Dios de mis 

circunstancias actuales? perduren por un minuto, horas, días, o por toda la vida. ¿Cómo tengo 
que obrar en el lugar donde estoy, con los recursos que ahora tengo…? Sin depender de la 

situación en que nos encontremos, hemos de buscar su voluntad en el presente, para que 
también el futuro no sea incierto. De todas formas, el porvenir estará en buenas manos si 
confiamos en las promesas de nuestro Padre, pues el mismo afirmó: «Yo soy Jehová Dios tuyo, 

que te enseña provechosamente, que te encamina por el camino que debes seguir» (Is. 
48:17). 

Dios puede comunicarse hoy en multitud de formas, como crea conveniente, y a veces de 
manera sorprendente o milagrosa. El Todopoderoso se encargará de utilizar lo que bien le 
plazca, para que entendamos su mensaje con claridad. Aparte de su Palabra, y otros medios ya 

citados, además utiliza las herramientas naturales de la vida cotidiana; vemos como utilizó un 
viento recio para separar el mar rojo, según el libro de Éxodo 14:21. Sin duda hoy nuestro 

Dios dispone de los elementos que Él ha creado para hablarnos de forma natural, o bien para 
directamente despejar todo camino. 

Ahora bien, visto como regla habitual, las indicaciones aisladas no deberán ser 

determinantes para hallar respuestas. Sino que tales indicaciones se habrán de analizar 
globalmente con todas las demás, para poder hacer una completa valoración. Sepamos que 

«Satanás se disfraza como ángel de luz» (2 Co. 11:14), y por ello no podemos guiarnos 
solamente por señales puntuales, bien que resulten de la lectura de la Palabra, de la 
recomendación de la iglesia, o de los entornos personales. Así, todas las señales recibidas 

tendrán que valorarse en conjunto, con el objeto de llegar a una conclusión adecuada sobre 
cualquier situación o decisión que vayamos a tomar. 

 
 

-33- 
 

 

 



 

 
LA RELACIÓN CON NOSOTROS MISMOS 

Una vez examinados los acontecimientos que nos rodean, añadimos aquí un factor no 
menos importante, esto es, un auto análisis de nuestro propio ser interior: alma y corazón al 
descubierto, es decir, una observación minuciosa de nuestros pensamientos, sentimientos e 

intenciones, comparándolos a través de la revelación bíblica, con los pensamientos, 
sentimientos e intenciones de Dios... En esta esfera –la del espíritu–, el Señor puede 
proporcionar señales, que aunque impalpables, han de tenerse en cuenta. Y, para facilitar su 

comprensión, habremos de valorar nuestro estado actual, anímico y espiritual: «Si, pues, nos 
examinásemos a nosotros mismos no seríamos juzgados» (1 Co. 11:31). Un autoexamen de 

conciencia, por tanto, es tarea imprescindible para no ser reprendidos por Dios.  

Resulta provechoso realizar frecuentemente un viaje a nuestro desconocido mundo 
interior, para analizar reflexivamente sobre las causas de nuestros afectos, sentimientos, 
impresiones, dudas, convicciones, etc., y juzgar si todo ello se encamina de forma correcta 

según la voluntad general de Dios: «Examinaos a vosotros mismos si estáis en la fe; probaos a 
vosotros mismos…» (2 Co. 13:5). 

Hemos de permanecer atentos a las señales, porque el Espíritu Santo también puede 

utilizar nuestro fuero interno, ya que no en vano habita en el corazón del creyente: «¿No 
sabéis que sois templo de Dios, y que el Espíritu de Dios mora en vosotros?» (1 Co. 3:16).      

Prestemos atención, porque podemos fracasar en la vida espiritual a causa de no 
examinar bien nuestra alma. Y muchas veces el fracaso es motivado por una actuación 

precipitada; por un impulso del corazón que nos lleva a tomar decisiones ciertamente 
erróneas. Como ya mencionamos anteriormente, el corazón humano no sabe esperar, y en 
ocasiones tampoco quiere... Si nos preguntamos por qué Dios no evita el fracaso de sus 

hijos, la respuesta se muestra sencilla: El Padre celestial promete guiar, proteger y 
bendecir, la vida de todo aquel que le ama de corazón; por lo que, naturalmente, no 

sabemos bien qué intenciones esconde el corazón del creyente que desvía su camino. 

Convicción del alma 
    

El cristiano que desea consolidar sus caminos, no ha de olvidar hacer primero una 

verdadera revisión del alma, reafirmando así sus propias convicciones personales. 
«Bienaventurado el que no se condena a sí mismo en lo que aprueba» (Ro. 14:22). Muchas de 

esas convicciones pueden provenir del Espíritu Santo, que de algún modo nos indicará el 
estado espiritual, y también los pasos que debemos seguir en el camino.  

Visto en el sentido paralelo, si estamos convencidos positivamente en nuestro interior, 

respecto de cualquier situación o decisión tomada, y no percibimos la voz de Dios hablando en 
dirección contraria, hemos de creer entonces que nos hallamos en el camino recto; 

confiando, asimismo, que si andamos equivocados, el Buen Pastor se encargará de 
hacérnoslo saber: «Así que… si otra cosa sentís, esto también os lo revelará Dios» (Fil. 3:15). 
Con esta indicación bíblica, aceptemos que a la equivocación, sea por ignorancia o por 

deliberación, no se le puede llamar equivocación; porque la vida del cristiano, fuera de la 
voluntad de Dios, en ningún caso se presta equivocada, sino descarriada. 

 

Convicción del corazón 
 
Manteniendo la prudencia necesaria en lo concerniente a las emociones, es menester 

atender al corazón, y estar alertas a todas las impresiones provenientes de nuestro ser 
interior: «Amado, si nuestro corazón no nos reprende, confianza tenemos en Dios» (1 Jn. 
3:21). Aceptemos en buena medida que el corazón, como la base de nuestros sentimientos, 

deseos, impulsos, emociones, voluntades, aspiraciones, etc., es un bien creado por Dios, y por 
consiguiente un medio que utiliza para aportar claridad a nuestros caminos... Acertadamente 

se pronunciaba el matemático y filósofo cristiano, Blaise Pascal: «Es el corazón el que percibe a 
Dios y no la razón». 

 

 
 

-34- 
 
 

 

http://www.miconcordancia.com/biblia.php?w_tbl=tbl_capitulos&Libro=47&Capitulos=13


 

También ocurre, que con este pensamiento se producen declaraciones bastante comunes 
entre algunos creyentes, como por ejemplo: ¡el Señor me dijo! o ¡siento en el corazón que 

este es el camino que debo seguir! Frente a expresiones tan subjetivas, tengamos en mente 
lo que la Escritura enseña, que el corazón es engañoso y perverso, según Jeremías 17:9; y por 

ende, como parece sensato, no deberíamos confiar solo en nuestros propios sentimientos, 
deseos o emociones, para tomar decisiones o bien reafirmar nuestras impresiones personales. 

No obstante lo dicho, es verdad que en momentos especiales, Dios puede mostrarnos el 

camino produciendo una mayor convicción en el corazón sobre cualquier tema o decisión que 
vayamos o no a tomar. Muchas son las situaciones en que no sabemos bien cuál es el camino 

que debemos seguir, ni cómo pedir al Señor que nos guíe convenientemente. Pero, no hay que 
preocuparse en exceso, pues el Espíritu intercede por nosotros: «Pues qué hemos de pedir 
como conviene, no lo sabemos, pero el Espíritu mismo intercede por nosotros con gemidos 

indecibles» (Ro. 8:26). Así es, debido a nuestra torpe naturaleza pecadora y evidentes 
limitaciones humanas, precisamos de la ayuda del Espíritu Santo para poder recibir una 

correcta orientación. La promesa bíblica no se muestra confusa: «Y de igual manera el 
Espíritu nos ayuda en nuestra debilidad» (Ro. 8:26). 

Tal vez no sepamos cuál sea la voluntad de Dios en un caso u otro, pero Dios que conoce 

bien nuestro corazón, y también su voluntad especial para nuestra vida, no nos deja solos en 
medio de la duda: «Mas el que escudriña los corazones sabe cuál es la intención del Espíritu, 

porque conforme a la voluntad de Dios intercede por los santos» (Ro. 8: 27). El Omnipresente 
examina nuestro corazón, y de alguna forma que no comprendemos, intercede produciendo 
convicciones personales, que simultáneamente se convierten en indicadoras de su voluntad. El 

mismo Señor concluyó: «Yo soy el que escudriña la mente y el corazón» (Ap. 2:23). 

Convicción del intelecto 
 
Una vez más la condición del texto bíblico resulta categórica: «Transformaos por medio de 

la renovación de vuestro entendimiento, para que comprobéis cuál sea la buena voluntad de 

Dios, agradable y perfecta» (Ro. 12:2). Toda transformación espiritual dependerá, en suma, de 
la renovación del intelecto; conformando el pensamiento humano al pensamiento renovador de 

la Palabra divina. No es tarea fácil, pero de esta forma, que no de otra, podremos 
experimentar la agradable y perfecta voluntad de Dios. 

El sabio Creador tiene a bien utilizar aquello que Él ha creado, y desde luego que la mente 
es instrumento útil: «Cada uno esté convencido en su propia mente» (Ro. 14:5). Por lo 

general, cada decisión tomada –primero puesta en manos de Dios– ha de pensarse con 
calma; y una vez pensado, llevar «cautivo todo pensamiento a la obediencia a Cristo» (2 Co. 
10:5). Con esta condición, estemos seguros de que la intervención invisible del Espíritu Santo 

guiará nuestros pensamientos a favor o en contra, pues Dios ha creado mentes razonables. 
Este es motivo suficiente para no dejarnos llevar por el corazón, sin primero utilizar la 

razón. Por ejemplo, alguno puede afirmar, sin previa reflexión: ¡Siento que El Señor me envía 
como misionero/a a otro país para evangelizar…! cuando hallamos que en el barrio donde 
vive todavía no ha compartido el Evangelio con ninguna persona... Como en todas las cosas, 

utilizar el sentido común es buena medida para no extraviar nuestras motivaciones personales. 

Señalamos aquí, que la intermediación de Dios sobre el intelecto no se supeditó 
solamente a los apóstoles, sino que hoy es perfectamente aplicable, en buena medida, a 
todos los verdaderos creyentes: «Mas el Consolador, el Espíritu Santo, a quien el Padre enviará 

en mi nombre, él os enseñará todas las cosas, y os recordará todo lo que yo os he dicho» (Jn. 
14:26). El espíritu de la promesa bíblica, que subyace al texto, se hace presente cuando el 

Espíritu Santo nos enseña el camino. Y, para ayudarnos en dicha tarea, ocasionalmente trae a 
nuestra mente textos bíblicos, ideas, pensamientos, convicciones, experiencias, etc., que 
contribuyen notablemente al esclarecimiento de su voluntad. 

 

 
 

 
 

 
-35- 

 
 

 



 

 
Convicción interna por la Palabra 
 
La mayoría de las veces, la convicción de la mente y del corazón se genera por la lectura 

y meditación serena de la Palabra, que no por casualidad el Espíritu Santo la inspiró. Con 
bastante frecuencia ocurre que un texto, o versículo bíblico, sobresale de tal forma que nos 

martillea el alma, indicándonos nuestro estado interior. Fue lo que ocurrió con el monje 
agustino llamado Martín Lutero, padre de la Reforma protestante (históricamente hablando), 
que recibió el impacto del Evangelio a través de un versículo bíblico: «Mas el justo por la fe 

vivirá» (Ro. 1:17).  
Así sea general como particular, la voluntad de Dios es confirmada en nuestro ser interior 

por la Palabra. No parece nada extraño, «porque la palabra de Dios es viva y eficaz, y más 
cortante que toda espada de dos filos; y penetra hasta partir el alma y el espíritu…» (He. 

4:12). Igualmente, cuando leemos la Biblia con buena disposición, la voz del Señor se 
manifiesta en lo más íntimo de nuestro ser, bien sea en la misma dirección de nuestros 
sentimientos, o en la opuesta. En ambos casos, será primordial adoptar una actitud de 

humildad y sumisión, para poder aceptar la palabra de Dios y no la nuestra: «Dios atiende al 
humilde, pero al soberbio mira de lejos», cita Salmos 138:6. 

No ampliaremos aquí el tema, ya que hemos hecho mención en el apartado de la voluntad 
especial de Dios y la Palabra. 

 

Convicción del Espíritu Santo 
 

Todo cristiano verdadero ha sido adoptado por el Padre. Y, como hijo, es tratado por parte 
Dios de una forma especial, ofreciéndole la necesaria guía y dirección en todo asunto, sea de 
carácter público o privado: «Porque todos los que son guiados por el Espíritu de Dios, éstos son 

hijos de Dios» (Ro. 8:14). El Maestro Jesucristo nos dejó su fiel promesa: «Pero cuando 
venga el Espíritu de verdad, él os guiará a toda la verdad…» (Jn. 16:13). Nótese la expresión 

«os guiará a toda la verdad». Es cierto que los apóstoles fueron inspirados por el Espíritu Santo 
para transmitir la Palabra de Dios (Nuevo Testamento), y esta acción divina es insustituible e 

irrepetible. Sin embargo, en el testimonio bíblico queda claro que el Espíritu de Dios nos 
ilumina -en ocasiones de forma imperceptible–, para saber cuál es el camino. Y en este camino 
nos puede ayudar a resolver muchas dudas, bien sean sobre futuras decisiones que hayamos 

de tomar, o sobre cualquier situación actual que nos afecte personalmente. 
Reconocemos que el Espíritu Santo interpela a nuestro espíritu respecto de la salvación: 

«El Espíritu mismo da testimonio a nuestro espíritu, de que somos hijos de Dios» (Ro. 
8:16). De la misma manera, a veces, sin que lleguemos a entenderlo muy bien, hay un 
testimonio interno del Espíritu que en determinados momentos alumbra nuestro andar diario; 

recibiendo una especial ayuda en las decisiones que vayamos a tomar, o en diversas 
circunstancias personales que hayamos de cambiar, o en cualquier caso aceptar. Recordemos 

el texto bíblico: «El Espíritu nos ayuda en nuestra debilidad» (Ro. 8:26). 
Nuestro Señor Jesucristo, hablando sobre el Espíritu Santo, aseguró: «Cuando él venga, 

convencerá al mundo de pecado» (Jn. 16:8). La labor del Espíritu Santo es convencer al 

pecador de su error. Pero, puesto que también vive en los cristianos, podemos asegurar que 
así hagamos las cosas bien o las hagamos mal, de alguna forma el Espíritu nos va a convencer 

de ello. Luego, hemos de permanecer sensibles a su voz, que nos defiende o acusa, nos 
convence de pecado o por el contrario afianza nuestros caminos. 

Convicción por el fruto del Espíritu 
 

Para obtener una profunda convicción de la voluntad especial de Dios, es preciso 
mantener nuestro espíritu receptivo a los frutos del Espíritu Santo. Por ello, la inspección 
periódica del alma es tarea de todo cristiano, con la finalidad de poder identificar, en mayor o 

menor medida la manifestación del Espíritu, que se hace presente en el amor, gozo, paz, 
paciencia… Véase Gálatas 5:22. De todas las virtudes producidas por el Espíritu Santo en el 

corazón del creyente, cabe destacar entre ellas: «la paz de Dios». A saber, si se experimenta  
 

 
-36- 

 

 



 

paz en el corazón, es buena indicación. Mala indicación sería el mantener por largo tiempo 
conflictos espirituales, disconformidad interior, quejas, insatisfacción, y demás síntomas 

opuestos al fruto del Espíritu. No por demás el salmo cita: «En tu presencia hay plenitud de 
gozo» (Sal 16:11). 

«La paz os dejo, mi paz os doy» (Jn. 14:27), fue la promesa del Buen Pastor. La 
tranquilidad de conciencia, generada por la paz de Cristo, es señal de que nuestro rumbo 
parece seguro. Empero, también es verdad que hay quien dice tener la conciencia tranquila, 

llevando a la vez una vida desordenada. Tal confesión no es más que la versión mundana 
denominada «conciencia endurecida». Por esta razón, entre otras, las convicciones del corazón 

se han de contrastar con la experiencia de vida cristiana, y ésta en clara comparación con las 
indicaciones de la Palabra divina, para que de tal manera nuestra impresión permanezca 
segura y estable. 

No cabe duda de que el Señor puede guiar nuestra mente y corazón, y así hablarnos de 
modo que aquello que pensamos y después decidimos, sea conforme a su buena voluntad para 

nuestra vida… Hemos de preguntarnos: ¿Logro experimentar, con mayor o menor intensidad, 
el fruto del Espíritu? ¿La Palabra convence a mi corazón de que estoy en lo correcto? ¿Tengo 
paz interior? ¿Cómo me da testimonio el Espíritu, a favor o en contra? 

En fin, como ya venimos apuntando, se han de recoger todas las señales descubiertas 
para examinarlas en conjunto. Solo de esta manera podremos responder con seguridad a 

muchas de las preguntas planteadas en principio, y que conciernen a la especial voluntad de 
Dios para cada hijo suyo. 

 

 
 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

-37- 

 

 

 

 



 

 

 

 
 

 
 
 

CAPÍTULO III 

LA ACEPTACIÓN DE LA VOLUNTAD DE DIOS 
 

Aceptar la voluntad de Dios, con independencia de nuestras circunstancias personales o 
predicciones futuras, constituye una decisión que todo creyente, en algún momento de su 

vida, habrá de tomar. Por ello, he querido dedicar al tema un capítulo aparte, pese a su 
corta extensión de contenido en comparación con otros capítulos.  

Podemos afirmar, con cierta seguridad, que uno de los motivos del fracaso en la vida 

cristiana, es la falta de aceptación. Una vez el hijo de Dios logra mantener buena relación 
con su Padre, obteniendo plena convicción de la Palabra, de los acontecimientos, y de las 

impresiones del corazón, le restará el aceptar los planes divinos, sean cuales fueren, tanto 
presentes como futuros. 

La aceptación de la voluntad de Dios, que es hecha desde nuestro interior, conlleva la 

decisión voluntaria de recibir con valentía todo lo que viniere, sea bueno o aparentemente 
malo. Bien es cierto que tenemos que luchar por cambiar todo lo que a primera vista 

parezca malo o negativo, y hacer lo que buenamente esté en nuestra mano con tal 
intención. Ahora, de no poder cambiarlo, en ningún caso hemos de caer en la desesperación, 

porque Dios sabe bien lo que necesitamos, como venimos señalando. Así testificaba el 
apóstol a los gentiles: «He aprendido a contentarme, cualquiera que sea mi situación» (Fil. 
4:11). 

Son muchas las ocasiones en que el cristiano pasa por adversidades, y sucede que a 
veces son observadas por nuestra percepción a modo de injusticia personal. Por ejemplo, 

en cuanto a la enfermedad o sufrimiento: ¿Por qué a mí? En cuanto a las privaciones: ¿Por 
qué a él/ella sí y a mí no? Desde una impresión superficial, pareciera que Dios está siendo 
injusto con el escenario de nuestra vida, y de manera consciente o inconsciente surge la 

negación y el descontento; no nos conformamos a la actual o nueva situación... 
Personalmente escuché a un miembro de una iglesia, en su oración, casi amenazar a Dios, 

debido a la dura prueba que estaba soportando y que al parecer no aceptaba. Como en este 
caso algunos quizá no amenacen, pero sea manifiesta, o encubiertamente, se enfadan con 
Dios echándole la culpa de sus desgracias. Esto ocurre por no comprender en su verdadera 

dimensión los decretos de Dios, ni tampoco su gracia benevolente, la cual sin merecerla, 
nos aporta ayuda en medio de la aflicción. Por eso, la recomendación bíblica es estar 

«contentos con lo que tenéis ahora; porque él dijo: No te desampararé, ni te dejaré» (He. 
13:5). 

El que no acepta la voluntad proveniente del cielo, por muy oscura que pudiera 

parecer, es porque de alguna manera cree tener derecho a su propio bienestar, a recibir 
aquello que pide o reclama. Tal persona no entiende la gracia de Dios, porque a la vez no 

entiende la pecaminosidad humana. Los cristianos, pese a ser salvos, todavía somos 
culpables y merecedores del mal. Por lo cual, si tenemos derecho a algo, es a sufrir las 
consecuencias de nuestro pecado, y en ningún caso a recibir el bien. ¿Qué merecemos 

realmente…? Veamos, el criminal que ha cometido un homicidio, incluso cuando su delito 
haya sido pagado, será siempre culpable por ese delito. El hecho de cumplir con la pena 

impuesta por el juez no lo convierte en inocente. Por ello, los cristianos, aun siendo 
 

-38- 

 

 

 



 

redimidos por Dios, todavía nos hallamos culpables; y si algo o mucho de bien recibimos, es 
solo por gracia y a causa de la obra de Cristo, que asumió el pago de nuestra condena; 

motivo entonces de agradecimiento y no de queja. 
Decir sí a la providencia divina, en cualquier entorno y por tenebroso que parezca, es 

asumir con toda confianza nuestra realidad presente, aceptando con humildad toda prueba 
que pudiera sobrevenir. De esta forma, hacemos nuestra la oración modélica de Jesús: 
«Hágase tu voluntad, como en el cielo, así también en la tierra» (Mt. 6:10). 

De no aceptar cualquier situación de privación o carencia, ¿cómo entonces 
aplicaremos el salmo 23?: «El Señor es mi pastor, nada me faltará…». La expresión bíblica 

«nada me faltará», que también se traduce del hebreo por «nada me falta», es aceptar que 
en Dios lo tengo todo, y no hay absolutamente nada que me pueda faltar para llevar a cabo 
sus planes. Planes que, como venimos expresando, están preparados con anterioridad al 

tiempo y al espacio de nuestro mundo temporal. 
Si damos por buena la llamada «teología de la prosperidad», practicada por algunas 

iglesias llamadas cristianas, la rica provisión prometida de Dios para sus hijos, entraría en 
contradicción con la vida de pobreza y enfermedad que muchos cristianos han padecido a lo 
largo de la Historia. Ya mencionamos el caso de Lázaro como ejemplo paradigmático. La 

vida de Jesús, o del apóstol Pablo, también podrían ser referencia máxima de precariedad y 
tribulación. Pero, no hay contradicción, ya que la mente humana interpreta las cosas con las 

gafas de la cultura que le rodea; y en nuestro caso, es la cultura del bienestar, incluida la 
extrema mentalidad materialista de nuestro Occidente cristianizado, cada día más alejado de 

Dios. La advertencia bíblica es la siguiente: «Cuando venga el Hijo del Hombre, ¿hallará fe 
en la tierra?» (Lc. 18:8). 

Aceptemos los acontecimientos de nuestro pasado, presente y futuro, como las partes 

representativas de la prueba, o dicho de otro modo, como el examen de nuestra vida. Unos 
exámenes vendrán de forma natural y no podremos evitarlos; habremos de aceptarlos de 

buen grado, y situarlos en las manos de Dios para que Él se glorifique. Otros, serán la 
consecuencia de vivir una vida de fidelidad al servicio de nuestro Señor. Esta fue la 
advertencia de Pablo a Timoteo: «Y también todos los que quieren vivir piadosamente en 

Cristo Jesús padecerán persecución» (2 Tim. 3:12). El mismo Jesucristo ya lo predijo: «En 
el mundo tendréis aflicción» (Jn. 16:33). No podemos negarlo, la voluntad general de Dios 

supone mandamientos cuya obediencia comportan diversas pruebas, y a veces no pequeñas. 
La Escritura está repleta de ejemplos... Sin ir más lejos, predicar el Evangelio es un 
verdadero reto en nuestra cada vez más incrédula sociedad, y ello conlleva rechazo e 

incomprensión, y en los peores casos, la muerte. 
Como es de esperar, en las pruebas se habrá de pagar un precio, sea privación, 

esfuerzo, sufrimiento, escasez, incertidumbre, o demás contratiempos... Por lo cual, antes 
de asentir con la cabeza y aceptar toda previsión futura, hemos de considerar el precio. En 
verdad no sabemos el precio que hemos de pagar en el futuro. Muchos son los creyentes 

fieles que a lo largo de la Historia han pagado con sus propias vidas a causa del testimonio 
cristiano. Leemos en el libro de Los Hechos que Esteban, en plena juventud, dio un 

magnífico testimonio a los líderes judíos del momento, asumiendo su particular examen con 
valentía. Ciertamente podría haberse librado de la muerte si su boca hubiera estado cerrada, 
pero… aceptó la prueba que le correspondía especialmente a él, y no le importó morir por el 

nombre de su Señor.  

Pese a cualquier difícil pronóstico, la confianza en Dios nos permite aceptar con 
optimismo todo lo que pudiera venir, porque no en vano descansamos en las manos del 
Todopoderoso. La actitud del apóstol Pablo fue de absoluta conformidad: «En todo y por 

todo estoy enseñado, así para estar saciado como para tener hambre, así para tener 
abundancia como para padecer necesidad» (Fil. 4:12). 

Es verdad que hay cristianos que prefieren evitar todo tipo de pruebas (algunas 
inevitables), aunque éstas sean por determinación divina, y se entiendan como la especial 
voluntad de Dios para sus vidas. Así es como después de haber recibido la luz del 

mandamiento, muchos escapan –tal como lo hizo Jonás–, mirando hacia otro lado... Con 
todo, nadie puede ignorar lo determinado por el Creador, porque múltiples son las formas en 

las que revela a sus hijos cuál sea su voluntad. Por lo que, sea pequeña o grande la luz 
recibida de parte de Dios, no deberemos en ningún caso desecharla: «Andad entre tanto que 

tenéis luz, para que no os sorprendan las tinieblas» (Jn. 12:35). 
-39- 

 

 
 



 

Sirva a modo de prueba el ejemplo del patriarca Abraham. Por lo que sabemos él 
entendió que debía entregar a su hijo Isaac, y que dicha petición era la voluntad divina para 

ese preciso momento. Trayendo, pues, el ejemplo a nuestros tiempos, algunos cristianos 
reciben la luz del mandamiento, pero en ningún modo están dispuestos a entregar aquello 

que más quieren: «sus hijos» (sea literal o metafórica la aplicación). No querer obedecer, es 
no querer pasar la prueba. Descubramos el panorama, porque son muchos hoy los que se 
auto engañan, y aun teniendo poca o mucha luz, hacen la vista gorda, resistiéndose a la 

voluntad de Dios. Y, para conseguir sus objetivos prefieren luchar con las propias fuerzas, en 
el cumplimiento de sus deseos. No parece extraño, como advirtió el Señor, que las tinieblas 

les atrapen. 

Claro está que la futura voluntad de Dios probablemente no siempre será a mi medida, 
o como yo imagino, deseo y espero, según mis aparentes necesidades. C. H. Spurgeon, 

predicador y evangelista del siglo XIX, dijo: «Si hubiera una esquina donde yo tuviera la 
garantía divina de que trabajando como limpiabotas Dios podría ser más glorificado que lo 

es mientras doy testimonio ante una gran congregación, agradecería la información, y le 
obedecería». Este reconocido predicador decidió glorificar a Dios en su vida, y por lo tanto 
estaba dispuesto a aceptar cualquier propuesta proveniente del cielo. Ser limpiabotas o 

predicador de una gran iglesia, dependerá siempre de la providencia divina, que en 
cualquiera de los dos casos habremos de aceptar con humildad. No obramos con justicia 

cuando ocupamos un lugar que no nos corresponde, ya sea en la iglesia o en la vida 
cotidiana. A cada cristiano le corresponde su lugar, y así hemos de aceptarlo, dado que es el 
preparado por Dios para nosotros. 

Agustín de Hipona, el más ilustre teólogo del siglo IV, confirmaba la enseñanza: «¡Qué 
bueno es Dios para los que no se lamentan, para aquellos que someten su voluntad a la 
divina, y no intentan acomodar la de Dios a la suya propia!...». Es probable que existan 

peticiones, en relación con la salud, la familia, el hogar, el empleo, etc., que sean 
completamente lícitas y razonables. Ahora, puede ocurrir que muchas de esas peticiones no 

concuerden con la voluntad de Dios; y aquí es donde se produce un repentino conflicto. 
Conflicto que, indudablemente, ha de ponerse en manos del Buen Pastor, aceptando, en 
acto de fe, su voluntad especial para nuestra vida. En caso de no hacerlo, y con el 

sentimiento de no haber conseguido lo deseado, se podría crear un grave descontento 
interior, al que suele acompañarle la queja, y en los peores casos la amargura. Pablo le pidió 

al Señor que le quitase el aguijón de la carne (probablemente un defecto importante en la 
vista), pero la voluntad de Dios fue el permitir su especial aguijón con un propósito 
determinado: «Bástate mi gracia; porque mi poder se perfecciona en la debilidad» (2 Co. 

12:9). Como citaba el santo Job: «¿Recibiremos de Dios el bien, y el mal no lo recibiremos?» 
(Job 2:10). La pregunta aquí se presta en forma personal, y a cada uno en particular: Si el 

plan divino incluyera el cumplimiento de los peores presagios que pudieras imaginar, 
¿aceptarías con valentía y buena disposición tal destino de parte de Dios? 

El pastor y defensor de los derechos humanos, Martin Luther King, manifestaba: «El 

propósito de la vida no es ser feliz, ni tampoco obtener placer y evitar el dolor, sino hacer la 
voluntad de Dios, venga lo que venga». La voluntad de Dios requiere, sin lugar a dudas, de 

la aceptación interna y consciente de cualquier acontecimiento, presente o futuro, por muy 
sombrío que éste parezca. En el caso de resistirnos y no querer aceptar, consecuentemente 

estaríamos aplicando desconfianza en nuestro Padre, y a la vez menospreciando sus fieles 
promesas.  

La rebeldía del creyente contra los planes celestiales es un síntoma bastante común en 

nuestro entorno cristiano, pensando que al parecer, el Dios que todo lo puede, no se 
muestra favorable a nuestras legítimas peticiones. Habremos de preguntar, pues, con qué 

motivaciones están hechas… La rebelión contra Dios no es más que el producto del lamento 
en el corazón, por ver que no han salido las cosas como esperábamos. Y esta actitud 
negativa no es más que el resultado de una visión egoísta, que se acompaña con una 

evidente falta de fe; lo que en tal caso deberíamos revisar. 
 

 
 
 

-40- 
 

 
 



 

El problema no es nuevo, ya ocurría con el antiguo pueblo de Israel: «Vosotros, que 
sois duros de cerviz e incircuncisos de corazón y de oídos, resistís siempre al Espíritu Santo; 

como hicieron vuestros padres, así también hacéis vosotros». (Hch. 7:51). Vista como un 
acto de resistencia a la autoridad divina, la rebeldía constituye una constante en la historia 

de la Humanidad, incluyendo al pueblo de Dios, desgraciadamente. 
 

LA VOLUNTAD DE DIOS Y EL SUFRIMIENTO 
 

Los designios del Creador contienen elementos de misterio, que en muchas situaciones 

no logramos comprender con claridad, incluido el sufrimiento. ¿Quién puede entender sus 
propios caminos? mucho menos entenderá el camino de Dios… En la obra Escogidos en 

Cristo, el autor J.M. Martínez, hace la siguiente analogía: «La providencia divina y su 
interacción de factores da lugar a muchos problemas, puesto que nosotros no vemos más 

que el revés del tapiz, el cual parece una confusión laberíntica de hilos multicolores, pero 
las Escrituras nos aseguran que el dibujo anverso es hermosísimo». Resulta significativa la 
ilustración, ya que viendo solo el revés del tapiz, lleno de hilos enrevesados, no alcanzamos 

a contemplar el dibujo tan precioso que constituye nuestra vida en poder del Gran 
Diseñador. Así ocurre con buena parte de lo predestinado por el cielo para todo cristiano, 

que a veces no llegamos a comprender con claridad.  
Como indicamos al principio, el Todopoderoso ya sabe nuestro destino, y conforme a 

éste predetermina nuestras condiciones, sean físicas, psíquicas, circunstanciales, familiares, 

eclesiales, etc. De esta forma, prevemos que además en todas ellas habrá cierta dosis de 
sufrimiento, y como es de esperar, también planificado de antemano en el programa eterno 

de Dios. 
Los planes divinos designados al creyente, no transcurren exentos de aflicciones, 

enfermedades, tristezas, padecimientos... Y, aunque pudiéramos suponer que el sufrimiento 

en el cristiano es causa de algún pecado personal, en ocasiones ocurre precisamente al 
revés: es la aplicación especial del favor divino. El comentarista bíblico Matthew Henry, cita 

al respecto: «Las aflicciones extraordinarias no son siempre el castigo de los pecados 
extraordinarios, sino que a veces son el padecimiento de las gracias extraordinarias». 

Para el apóstol Pablo, su aguijón en la carne formaba parte de la voluntad de Dios. Y a 

buen seguro le constituyó dura prueba; prueba determinante que, con toda certeza, 
contribuyó para que su labor fuese todavía más eficiente. Así concluía: «Cuando soy débil, 

entonces soy fuerte» (2 Co. 12:10). 
Al parecer, la «escuela del dolor» enseña lecciones que en ninguna otra parte se 

pueden aprender: es la escuela de Dios. Reparemos en esta lección, porque las experiencias 

difíciles del creyente fiel, en manos de la divina providencia, no se hallan desprovistas de 
significado, sino que responden a un plan estratégicamente diseñado por el Dios proveedor. 

Es tal y como lo hace constar el teólogo británico, J.L. Packer: «La doctrina de la providencia 
les enseña a los cristianos que ellos nunca se encuentran a merced de unas fuerzas ciegas 
(la fortuna, el azar, la suerte, el destino), que todo cuanto les sucede se halla en los planes 

de Dios, y que cada suceso llega como una nueva convocación a confiar, obedecer y 
regocijarse, sabiendo que todo es para su bien espiritual y eterno».  

El propósito de la prueba aquí, se dirige a que seamos más conscientes del pecado, y 
de los estragos que ha hecho en este mundo perdido. Con esta conciencia podremos 
detectar mejor nuestros propios errores, y asimismo comprender con más tolerancia los del 

prójimo. La prueba nos proporciona elementos de madurez personal, y así es como nuestra 
visión espiritual se torna cada vez más profunda y cabal. Como resultado, vamos 

adquiriendo una mayor responsabilidad y sentido de nuestra labor cristiana, que será 
aplicada, y con mejor eficacia, en el servicio a los demás. 

 
 
 

 
 

 
-41- 

 

 
 

 

https://bible.knowing-jesus.com/Espa%C3%B1al/Hechos/7/51
https://bible.knowing-jesus.com/Espa%C3%B1al/Hechos/7/51


 

Con la prueba, todas las desdichas, a la postre, nos ayudarán a sentirnos débiles, y a 
no dar cabida al orgullo; para que, acompañados de este sentimiento, podamos depender de 

la absoluta gracia divina. Es la manera como nuestro ministerio cobrará una mayor calidad 
espiritual, y nuestra vida un verdadero significado de eternidad: «De modo que los que 

padecen según la voluntad de Dios, encomienden sus almas al fiel Creador, y hagan el bien» 
(1 P. 4:19). 

Consideremos como elemento de gran importancia, el hecho de que la prueba 

contribuya a la buena y necesaria transformación de carácter: un cambio de vida en 
dirección a imitar el modelo de Jesucristo. Y, como no podía ser de menor importancia, 

también nos ayuda a desligarnos del presente mundo materialista, cada vez más alejado de 
la buena voluntad de Dios. 

Sepamos que el sufrimiento no proviene de la voluntad original del eterno Dios. Pero, 

lo permite, lo incluye en su programa, y lo utiliza en bien de sus hijos. Y, por si fuera poco, 
al mismo tiempo fija los límites necesarios para que no sobrepase la capacidad del cristiano 

en soportar las adversidades. En ningún caso Dios probará a sus hijos más allá de lo 
que puedan resistir: «Pero fiel es Dios, que no os dejará ser tentados más de lo que podéis 
resistir, sino que dará también juntamente con la tentación la salida, para que podáis 

soportar» (1 Co. 10:13).  
«La voluntad de Dios no te llevará donde su gracia no te pueda sostener», citaba el 

misionero James Elliot, sin saber que su destino sería la pronta muerte a manos de una tribu 
indígena, junto con otros cuatro misioneros. Tales muertes parecían un sinsentido, hasta 

que buena parte de la tribu se convirtió al Señor gracias a la propia familia de los misioneros 
que prosiguieron con su labor evangelizadora. Tanto las muertes de los misioneros, como la 
conversión de los indígenas, ya estaban previstas por Dios. 

Estemos seguros de que el Altísimo no nos dará una carga tan pesada que no logremos 
sobrellevar, y las dificultades serán proporcionales a las capacidades que Él buenamente nos 

quiera conceder. También esto es voluntad de Dios. 
En definitiva, la prueba –incluidas las aflicciones– constituye parte del proyecto eterno 

de Dios para todo creyente en Cristo. Y por lo común, utiliza las circunstancias normales de 

la vida cotidiana, que en su debido tiempo las puede reconducir a modo de prueba. Las 
preguntas planteadas en el principio: la familia, el empleo, la formación, la salud, etc., 

pueden formar parte de la prueba. Todo ello son experiencias decisivas que ordenarán el 
rumbo de nuestra vida cristiana. El amor al Señor, así como nuestra fe en Él, han de ser 
probados. 

«Porque mejor es que padezcáis haciendo el bien, si la voluntad de Dios así lo quiere, 
que haciendo el mal» (1 P. 3:17). Es de esperar que algunos cristianos, sabiendo que el 

porvenir en manos de Dios puede contener elementos de sufrimiento, opten por rebelarse y 
no querer aceptar cualquier perspectiva que parezca incierta. Estemos atentos, porque 
venga lo que viniere, sea lo que fuere, en ningún caso hemos de atemorizarnos; pues 

nuestro Padre celestial mantiene, en todo tiempo, un control riguroso sobre nuestras vidas. 
¿Por qué entonces habríamos de desconfiar en Él? Pregunta similar fue la de nuestro Señor: 

«¿Por qué teméis, hombres de poca fe?» (Mt. 8:26). 
 

 

 
 

 
 
 

 
 

 
 
 

 
 

 
-42- 

 
 

 

 



 

 
 

 
 

 
 
 

 
 

 

CAPÍTULO IV 

CONSECUENCIAS DE LA VOLUNTAD DE DIOS EN EL CREYENTE 

 
GRADOS DE COMPROMISO CON DIOS 

Necesariamente la obediencia y la fe han de mantenerse unidas, pues la una depende 
de la otra. El destacado teólogo alemán, Dietrich Bonhoeffer, en su libro El precio de la 

gracia, proclamaba: «Es verdad que la obediencia y la fe deben estar separadas a causa de 
la justificación, pero esta separación no puede suprimir la unidad que existe entre ellas y 

que consiste en que la fe solo se da en la obediencia, nunca sin ella, y en que la fe solo es fe 
en el acto de la obediencia». 

Después de lo hasta aquí expuesto, alguno se inquietará pensando que debido a su 

falta de compromiso con el Señor, todavía no se halla amparado bajo la buena voluntad de 
Dios. Para resolver esta duda, vamos a intentar aclarar algunos conceptos básicos en este 

apartado. 
Volvamos al texto de referencia: «Mas buscad primeramente el reino de Dios y su 

justicia» (Mt. 6:33a). El cristiano puede buscar primero el reino de Dios, o no buscarlo. 

Ahora bien, en el caso de tomar la decisión correcta, se requiere proseguir adelante en el día 
a día con un grado de entrega hacia el Señor y su obra. En cierta manera, la perseverancia e 

intensidad con la que experimentamos la voluntad de Dios, puede ser mayor o menor; 
nuestra andadura cristiana puede marchar con superior o inferior altura de consagración. 

Permaneciendo en esta decisión (el buscar primero el reino de Dios), podremos vivir la 
voluntad de Dios con un nivel de compromiso generoso, o bien, en el lado contrario, 
mostrarse escaso. Nuestra vida espiritual, igualmente, puede permanecer fuerte, o en 

cambio revelarse débil. Cada cual elige seguir a Jesucristo con mayor o menor grado de 
renuncia: «El que halla su vida, la perderá; y el que pierde su vida por causa de mí, la 

hallará» (Mt. 10:39). ¿Con qué medida de egoísmo estoy viviendo? Cuanto más viva para 
mí, mayor es la pérdida de la vida de Cristo. 

No deberíamos, en esta reflexión, obviar la importante aclaración de nuestro Señor: 

«Por sus frutos los conoceréis» (Mt. 7:16). Como venimos deliberando, el cristiano puede 
caminar, en mayor o menor medida, conforme la voluntad de Dios. Sobre esta base, nos 

preguntamos, ¿qué tipo de fruto estoy produciendo? ¿Es un fruto pequeño y de pésima 
calidad, o por el contrario abundante y de buena calidad? En todo caso, entendemos que el 
fruto tendrá mayor o menor utilidad dependiendo del árbol que lo produzca. Un árbol 

saludable y robusto producirá buen fruto. De esta manera, el creyente que permanece fiel 
«será como árbol plantado junto a corrientes de aguas, que da su fruto en su tiempo» (Sal. 

1:3). En cambio, creyentes cuyo desarrollo espiritual es mínimo, el fruto también se 
expresará mínimamente. Sea mayor o menor el fruto que logremos producir –por la acción 
del Espíritu Santo–, éste será proporcional al grado de compromiso con Dios y su Palabra. 

En este punto, recordemos la advertencia bíblica ya mencionada: «No os engañéis; 
Dios no puede ser burlado: pues todo lo que el hombre sembrare, eso también segará» (Gá. 

6:7). Aquel que siembra muy poco para la vida espiritual, es de esperar que siegue muy 
poco. Y el que siembra mala calidad de grano, segará mala calidad de cosecha: «Pero esto 
digo: El que siembra escasamente, también segará escasamente; y el que siembra 

generosamente, generosamente también segará» (2 Co. 9:6). Luego, un compromiso débil 
 

-43- 
 

 



 

con Dios y su Palabra, producirá como consecuencia una vida cristiana débil, carente de la 
necesaria fortaleza interior. De la misma manera, la pobre disposición de amor a Dios, 

resultará en una pobre efectividad ministerial. La fórmula que contiene la causa y el efecto, 
parece sencilla: «Acercaos a Dios, y Él se acercará a vosotros» (Stg. 4:8). 

Nuestro gran Maestro declaró: «Mas si no perdonáis a los hombres sus ofensas, 
tampoco vuestro Padre os perdonará vuestras ofensas» (Mt. 6:14). Observamos aquí que la 
medida del favor divino hacia nosotros, es correspondiente a la medida de nuestro favor 

hacia los demás. Por lo tanto, según el texto leído, no pretendamos recibir las mejores 
atenciones de nuestro Padre celestial, si con nuestra actitud de indiferencia logramos ignorar 
a nuestros hermanos, o bien obramos con espíritu de rencor ante alguna ofensa.  

«Conforme vuestra fe os sea hecho» (Mt. 9:29). Según esta declaración bíblica, 
dependiendo de nuestra fe, que por otra parte recibimos por gracia, así será la medida de 

bendición destinada. En otras palabras, Dios aplicará su voluntad especial a nuestra vida, en 
función del grado de confianza en Él: «Pero pida con fe no dudando nada; porque el que 

duda es semejante a la ola del mar… No piense, pues, quien tal haga, que recibirá cosa 
alguna del Señor» (Stg. 1:6,7). ¿Vemos aquí la voluntad de Dios condicional? De manera 
que, nuestra confianza en Dios y en su Palabra, puede expresarse débil o fuerte, pequeña o 

abundante… Y para fortalecer la fe recibida de Dios, hemos de estar siempre abiertos a 
escuchar su voz, pues «la fe es por el oír, y el oír, por la palabra de Dios» (Ro. 10:17). 

¿Notamos la relación que existe entre las diversas condiciones divinas? Así pues, la buena 
intervención del Espíritu en nuestra vida, será proporcional al grado de fe que profesemos; y 
al tiempo, esta fe también proporcional al grado de nuestro amor y entrega a su Palabra. 

Consideremos cuál sea nuestra medida de amor hacia el prójimo, según cita la 
condición bíblica: «Si nos amamos unos a otros, Dios permanece en nosotros» (1 Jn. 4:12). 

Podríamos inferir del texto que, si nuestro aprecio al prójimo se muestra en todo ausente, 
tampoco el amor divino permanecerá en nosotros. La voluntad condicional del Señor es 
inequívoca: «Si guardareis mis mandamientos, permaneceréis en mi amor» (Jn. 15:10). Una 

muestra de amor escasa, por ende, provendrá de una escasa relación con Dios y su Palabra. 
De forma inversa, el amor divino se perfeccionará en nosotros, en la medida que decidimos 

ponerlo en práctica. En esto, la formulación bíblica es de carácter vital: «El que permanece 
en amor, permanece en Dios, y Dios en él» (1 Jn. 4:16). El versículo muestra la voluntad de 
Dios condicional de forma clara. Por tanto, somos receptores del amor de Dios, con la 

condición de que nos dispongamos voluntariamente a amarle a Él; amor que naturalmente 
deberá reflejarse en el prójimo. Una vez más la causa y el efecto se repite: «Con la 

medida con que medís, os será medido» (Mt. 7:2). 
Comprendamos bien lo anteriormente expuesto, porque podemos vivir dentro de la 

voluntad de Dios, y sin embargo hacerlo con un mínimo grado de fidelidad. La propia 

Escritura exhorta a no vivir conforme a la carne: «Así que, hermanos, deudores somos, no a 
la carne, para que vivamos conforme a la carne» (Ro. 8:12). Aquí, parece oportuno revisar 

nuestra vida de entrega hacia Dios, como hacia los demás, realizando al tiempo un sincero 
análisis de conciencia. Es lo que dice la Biblia: «La ciencia del prudente está en entender su 
camino» (Pr. 14:8). 

Nos preguntamos, cada uno, por el nivel de compromiso en relación con Dios y su 
Palabra: compromiso con la evangelización, con la iglesia, con la familia, con la sociedad, 

con nuestros bienes terrenales, etc. ¿En qué grado se halla usted? Si en grado mayor, dígalo 
con humildad, si en grado menor, con pesar en el corazón. 

Aunque el desarrollo espiritual en el creyente puede ser más o menos acelerado, 

siempre la voluntad de Dios conlleva crecimiento; y si no hay crecimiento, se produce el 
efecto contrario: decrecimiento. Vamos hacia arriba o hacia abajo, avanzamos o 

retrocedemos, subimos o bajamos de grado: «El que no es conmigo, contra mí es; y el que 
conmigo no recoge, desparrama» (Mt. 12:30). 

Vivir con una medida reducida de entrega, conlleva experimentar la buena voluntad de 
Dios con medida reducida. En el sentido opuesto, vivir la voluntad de Dios en grado 
supremo, conlleva recibir las bendiciones también en grado supremo: «Porque si vivís 

conforme a la carne, moriréis; mas si por el Espíritu hacéis morir las obras de la carne, 
viviréis» (Ro. 8:13). Según las palabras del apóstol dirigidas a los creyentes en Roma, y  

 
-44- 

 

 
 

 



 

perfectamente aplicables para nosotros hoy, revelan que la vida cristiana conlleva, en sí 
mismo, un estado espiritual de acercamiento a Dios (vida), o de alejamiento de Dios 

(muerte). 
Podemos aceptar, además, que el Señor se relacione con cada uno en particular, 

dependiendo del estado de comunión con Él y de consagración. Y así serán las bendiciones 
espirituales recibidas: muy pobres, si nuestro compromiso es pobre, pero vida abundante, si 
abundante es nuestra entrega. Reproducimos nuevamente el texto sagrado: «El que siembra 

generosamente, generosamente también segará» (2 Co. 9:6). Comprendamos bien, porque 
los efectos benéficos de la siega generosa, se contemplan esencialmente en el ámbito 

espiritual, pues los bienes terrenales por sí mismos no poseen ningún valor espiritual.  
Por otro lado, es muy frecuente la típica excusa de que todos pecamos y fallamos, y así 

el Señor entiende nuestras debilidades. Es verdad, el Señor nos comprende más que nadie. 

Pero, entonces, ¿para qué sirven sus recomendaciones bíblicas, o qué sentido tiene el 
llamamiento a la santidad? Si bien Dios nos da los mandamientos, también las fuerzas para 

poder cumplirlos. Recordemos que David pecó gravemente, y aun siguiendo dentro de la 
voluntad de Dios, tuvo que sufrir las propias consecuencias de su mala acción; 
consecuencias previstas por Dios. Mucha tristeza le causó la rebelión de su propio hijo 

Absalón... De forma paralela Sansón no gustó de las bendiciones celestiales por desobedecer 
el mandato divino, descubriendo su secreto a la persistente Dalila. Así como ocurrió con 

Sansón a causa de su desobediencia, puede ser que muchos creyentes en rebeldía se hallen 
«ciegos» y arrastrando «piedras de molino». La amonestación es de parte del Dios justo: 

«Yo Jehová, que escudriño la mente, que pruebo el corazón, para dar a cada uno según su 
camino, según el fruto de sus obras» (Jer. 17:10). 

Siguiendo con la misma idea, el cristiano puede vivir por un tiempo en grado mínimo, y 

todavía hallarse dentro de la voluntad de Dios; hasta que, de persistir en el declive 
espiritual, irremediablemente llegará a perder la gracia especial de Dios. Bien pudo en su 

tiempo haber tomado la decisión de vivir con espíritu de entrega y abnegación personal. 
Pero, con el transcurrir de los años, se dejó llevar por los deseos terrenales del viejo hombre 
y, arrastrado por el pecado, se fue apagando espiritualmente. Ello generó un marcado 

retroceso en su vida cristiana; no hizo caso de la recomendación bíblica: «Para no vivir el 
tiempo que resta en la carne, conforme a las concupiscencias de los hombres, sino conforme 

a la voluntad de Dios» (1 P. 4:2). 
El modelo de la iglesia de Laodicea, en El Apocalipsis, es vivo ejemplo… para en ningún 

modo copiarlo. Esta iglesia de finales del primer siglo vivía bajo la buena y agradable 

voluntad de Dios, hasta que la «tibieza» se instaló en el corazón de sus miembros, dando 
paso a un proceso de lamentable decadencia espiritual. Con el tiempo se descubrió en la 

iglesia un grado extremadamente escaso de relación con Cristo y su Palabra, llegando a tal 
punto que finalmente el mismo Señor se encuentra llamando a la puerta de sus corazones. 
Habían dejado al Salvador fuera de la vida cristiana: «un cristianismo sin Cristo». ¿Cómo es 

posible tal descarrío…? El estado de comodidad y relajación espiritual había llegado a su 
límite. Y el Señor, por medio del apóstol Juan, les tuvo que amonestar duramente. Desde 

luego no dejaron de realizar, en sus fuerzas, actividades eclesiales; pero, a tenor del pasaje 
bíblico, prescindían de la gracia divina por creerse autosuficientes, por lo que su relación con 
Dios se revelaba prácticamente nula. Se había convertido en una iglesia eclesio-céntrica: el 

yo, me, mi, presidía la dinámica religiosa de esta singular congregación. 

A veces ocurre que el cristiano permanece estancado por un largo tiempo en altura 
mínima de compromiso con Dios, hasta que llega un momento en que el Señor, harto de 
paciencia, realiza una llamada de atención (lo hizo con la iglesia de Laodicea). La 

advertencia de Cristo es para ayer y para hoy. Así cita el texto bíblico: «¿Cómo escaparemos 
nosotros, si descuidamos una salvación tan grande?» (He. 2:3). 

No pensemos que el Padre celestial rechaza a sus verdaderos hijos. Por el contrario, su 
amor incondicional permanece inalterable. En esa relación paterno-filial, el Señor siempre 
mantiene un cuidado especial y misericordioso hacia su pueblo: «No ha hecho con nosotros 
conforme a nuestras iniquidades, ni nos ha pagado conforme a nuestros pecados» (Sal. 

103:10). Nuestro Pastor es perdonador, paciente y bueno, y como cita Isaías 46:4, «nos 
soporta hasta las canas». 

 
-45- 

 
 
 



 

Aunque Dios es infinitamente misericordioso, también es infinitamente justo, así que no 
puede mirar de reojo cuando el cristiano peca. El Creador ha constituido sus mandamientos 

condicionales, con las bendiciones o perjuicios provenientes de su cumplimiento o 
incumplimiento. Es decir, al obrar del cristiano le sigue la consecuencia propia: es la ley 

natural de la siembra y la siega.  
No estamos enseñando aquí que todo llamado creyente, que vive en la carne, sea un 

cristiano nacido de nuevo. Sin ninguna intención de juzgar, pero aquel que vive apartado de 

la vida cristiana en forma permanente, sin discernir sus propios errores, o carente de amor a 
Dios y a los demás, es muy probable que nunca haya conocido al Salvador, es decir, que no 

sea realmente cristiano: «El que no ama, no ha conocido a Dios; porque Dios es amor» (1 
Jn. 4:8). Aun con las impresiones más correctas, no hemos de concluir de antemano, sino 
dejar crecer la cizaña juntamente con el trigo, como bien nos aconsejó el Señor, Mateo 

13:30. 
Finalmente, todo creyente en el día señalado dará cuenta de lo bueno que haya hecho 

en esta vida (viviendo conforme al Espíritu), o bien de lo malo (viviendo conforme a la 
carne): «Porque es necesario que todos nosotros comparezcamos ante el tribunal de Cristo, 
para que cada uno reciba según lo que haya hecho mientras estaba en el cuerpo, sea bueno 

o sea malo» (2 Co. 5:10). 

Consecuencias de transgredir la voluntad de Dios 

En este mundo 
 

Una vez inmerso en el proceso de frialdad espiritual mencionado, con el tiempo el 

cristiano puede llegar al extremo de encontrarse fuera de la voluntad divina. Fue el mismo 
apóstol Pablo, el que con temor y temblor se puso como ejemplo: «No sea que habiendo 

sido heraldo para otros, yo mismo venga a ser eliminado» (1 Co. 9:27). La lección se brinda 
sola: O seguimos confiando en Dios y creciendo en grado de comunión con Él, o incluso 
habiendo comenzado el camino, bien podemos retroceder: «Mas el justo vivirá por fe. Y si 

retrocediere, no agradará a mi alma» (He. 10:38).  
Las consecuencias de vivir bajo el desagrado de Dios, se revelan negativamente. Una 

de ellas es que la «gracia especial» deja de amparar al creyente, y en buena medida ya no 
es receptor del auxilio celestial, en el sentido mencionado… Hablando de la disciplina en el 
creyente, la Escritura no advierte en vano: «Mirad bien, no sea que alguno deje de 

alcanzar la gracia de Dios» (He. 12:15). Este es el motivo por el que la rutina se apropia del 
creyente apartado, y así las cosas del Señor le son una carga fastidiosa. El Espíritu Santo se 

entristece, y por ello no da señales evidentes de fruto espiritual: «No contristéis al Espíritu 
Santo de Dios» (Ef. 4.30). Así es como el gozo se apaga y llega a convertirse en permanente 
descontento, o lo que es peor, en raíz de amargura. A la vez, el Señor priva de luz espiritual 

a aquel que rechaza su oferta de gracia: «Vendré a ti, y quitaré tu candelero» (Ap. 2:5). 
Dios es luz, y el cristiano que no mantiene comunión con Él, por ende no recibe su luz, 

ni para entender la Palabra, ni para iluminar a los demás. No es sorprendente que pierda 
toda visión espiritual, al igual que una vela cuya llama se desvanece. De esta forma también 
su ministerio resultará del todo ineficaz: «Si alguno destruyere el templo de Dios, Dios le 

destruirá a él» (1 Co. 3:17). Tal cristiano ha roto la comunión con su Salvador, y por ello no 
logra disfrutar de la vida espiritual con genuina satisfacción. Y, sin apenas distinguir bien, el 

poder del Espíritu Santo se retira del escenario ministerial, porque «si alguno ministra, 
ministre conforme al poder que Dios da» (1 P. 4:11). 

Es verdad que tales cristianos pueden seguir leyendo la Biblia, orando, cantando 

¡Señor te amo!, procurando sus ofrendas… Pero, la realidad intencional de su corazón es 
muy distinta. Es lo que podríamos denominar «paradoja farisaica», con la que Jesús 

tuvo que enfrentarse: «Porque vosotros los fariseos limpiáis lo de fuera del vaso y del 
plato, pero por dentro estáis llenos de rapacidad y de maldad» (Lc. 11:39). 
 

 
 

 
-46- 

 

 
 

 



 

Sin duda que el hijo desobediente sigue siendo hijo: ayer, hoy y mañana, por lo que no 
pierde su condición adoptiva designada por el Padre. Si bien, acorde con los datos bíblicos, 

de seguir en rebeldía podría perder algo muy preciado: la comunión con Dios; además de 
todas las bendiciones derivadas de esa comunión espiritual. De la siguiente forma el Señor lo 

expresó a su iglesia: «Pero por cuanto eres tibio, y no frío ni caliente, te vomitaré de mi 
boca» (Ap. 3:16). Tal y como ocurrió en aquel tiempo, es probable que también hoy algunos 
creyentes sean vomitados de la boca de Jesús. Pensemos en ello, pues no son tiempos 

mejores los presentes, los cuales caminan sin retorno hacia la Apostasía: «Por tanto, es 
necesario que con más diligencia atendamos a las cosas que hemos oído, no sea que nos 

deslicemos» (He. 2:1). 
Es cierto que todos caemos y fallamos muchas veces, según 1 Juan 1:8. Sin embargo, 

una cosa es caer y arrepentirse (a renglón seguido Dios te levanta), y otra distinta es 

permanecer caído por largo tiempo. En este último sentido, la historia revela vidas de 
cristianos que a lo largo de su trayectoria han mostrado un claro «antes» y un «después» en 

su vida personal. No son pocos los que llevan años apartados de la comunión con Dios. 
Otros, pese a seguir en el sistema eclesial, mantienen una actitud de terquedad, con el 
consiguiente estado de insatisfacción. En otros, apenas se logra percibir la acción del Espíritu 

Santo en su ministerio cristiano. Algunos recibieron una prueba decisiva de parte de Dios, y 
no estuvieron dispuestos a aceptarla; se dejaron llevar por la necesidad personal, y no 

entregaron a su hijo Isaac (metafóricamente hablando). Con el descarrío de ciertos 
creyentes, se puede notar que el semblante ya no es el mismo. El gozo desapareció de un 

día para otro, y la frescura del Espíritu se marchitó por el fuerte sol de la prueba… Por otra 
parte, a ciertos líderes se les sube tanto el cargo eclesial a la cabeza, que con el tiempo se 
vuelven casi irreconocibles; una especie de enajenación mental se apodera de sus mentes. 

Ya lo advirtió el Señor a su pueblo: «Para que no se vuelvan a la locura» (Sal. 85:8). 
Huelga decir como autor, que expreso mis conclusiones hacia el pueblo de Dios sin 

ánimo de juicio, y con la debida comprensión; y sobre todo con gran debilidad personal, 
pues no soy yo mejor que otros. Por lo demás, aun permaneciendo en la realidad bíblica 
expuesta, que nadie descalifique ni menosprecie a su hermano. ¡Si alguien está libre de 

pecado, ya sabe lo que tiene que hacer…! en referencia a Juan 8:7. Como siempre, hay 
lugar para el arrepentimiento y la restauración espiritual, pues nuestro buen Dios espera, 

cual padre paciente, al regreso del hijo pródigo. 
 
En la eternidad 

 
Aunque no en el mismo sentido que el incrédulo, el creyente pasará por el juicio de 

Dios (Tribunal de Cristo), para dar buena cuenta de sus obras. Parece razonable que el Juez 
justo pida cuentas a todos, incluido a los cristianos. Ya lo avisaba el escritor del antiguo libro 
de Eclesiastés: «Porque Dios traerá toda obra a juicio, juntamente con toda cosa 

encubierta, sea buena o sea mala» (Ec. 12:14).  
Pensando en las consecuencias eternas para el cristiano que no persevera en la 

voluntad de Dios, nos atrevemos a decir que consistirá básicamente en la pérdida de 
bendiciones celestiales. Podríamos considerar, por ejemplo, el reconocimiento del mismo 
Señor sentado en su trono; los grados de felicidad en el entorno celestial; los cargos en las 

funciones del reino de Dios; la mayor cercanía con Jesús, o la participación de la gloria 
divina, entre otros varios... Todo ello se definirá en el llamado Tribunal de Cristo, como ya 

hemos indicado. No lo confundamos con el gran juicio del Trono Blanco, donde la humanidad 
perdida será juzgada por sus obras, para determinar el grado de condenación eterna.  

Y partiendo de esta evaluación final en el haber de cada cristiano, podemos aseverar 

que toda labor realizada fuera de la voluntad de Dios, no llevará fruto para la eternidad. 
Igualmente ocurre que la falta de entrega y servicio a Dios, que repercutirá, como hemos 

mencionado, en la pérdida de muchas bendiciones celestiales: «Mirad por vosotros mismos, 
para que no perdáis el fruto de vuestro trabajo, sino que recibáis galardón completo» (2 Jn. 
1:8).  

 

 
 

-47- 

 

 
 



 

El profeta Juan, gran visionario del futuro, advirtió a los creyentes de la época: «Y 
ahora, hijitos, permaneced en él, para que cuando se manifieste, tengamos confianza, para 

que en su venida no nos alejemos de él avergonzados» (1 Jn. 2:28). Podemos predecir, 
conforme al texto leído, que todo cristiano que no sirvió fielmente en este mundo –en mayor 

o menor medida–, en el futuro encuentro con Cristo experimentará de alguna manera cierto 
pesar momentáneo, por haber descuidado la voluntad de su Señor. 

Llegados hasta aquí, podemos concluir que todo aquel cuya vida cristiana se caracteriza 

por una falta de entrega y compromiso con Dios, en forma permanente, en el día de su 
partida a la Patria celestial nada de valor podrá llevarse que tenga utilidad para la eternidad: 

«Será salvo como por fuego» (1 Co. 3:15), afirma la Escritura. Será salvo, pero como si un 
fuego le obligara a dejar su hogar de forma repentina... Y en esa acción inmediata él mismo 
logra salvarse, pero no le acompañará recompensa en el día final: «La obra de cada uno 

cuál sea, el fuego la probará» (1 Co. 3.13). Por eso hemos de preguntarnos, ¿dónde 
estamos edificando? sobre madera, heno, hojarasca (cosas que el fuego no resistirá), o bien 

edificamos sobre oro, plata, y piedras preciosas, según 1 Corintios 3:12. 

Consecuencias de practicar la voluntad de Dios 

En este mundo 
 
Una vez examinadas las consecuencias negativas de transgredir la voluntad de Dios, 

también en el sentido contrario se descubren consecuencias favorables. Los efectos positivos 

de andar según los proyectos celestiales son varios. Y si bien pueden ser de carácter 
material, principalmente éstos se revelan en el orden espiritual, pues nuestra vida aquí 

constituye en todo una inversión para la eternidad. 
Más allá de las bendiciones materiales, que podamos o no recibir en este tiempo, los 

resultados se experimentan principalmente en el alma. Y sus extraordinarios efectos, se 
descubren de muy diversas formas en el ámbito espiritual. Señalamos, por ejemplo, la 
maravillosa experiencia interna que supone el crecimiento espiritual, o la transformación 

progresiva del carácter cristiano. Destacando, a la vez, las dimensiones profundas y 
enriquecedoras que constituye el adquirir sabiduría e inteligencia espiritual. O la plena 

satisfacción interna lograda con el tiempo, que sobreviene en la madurez personal, en la 
serenidad interior, o en la estabilidad espiritual. Son todos rasgos de vida cristiana que 
incorpora la buena voluntad de Dios; que lejos de ser desagradable, fastidiosa, o aburrida, 

se muestra en último término siempre agradable: «El hacer tu voluntad, Dios mío, me ha 
agradado» (Sal. 40:8). 

A todo ello le acompaña el fruto del Espíritu, que es generado en el alma del creyente 
fiel: amor, gozo, paz… Y con todo el bienestar espiritual recibido, no parece extraño que se 
cumpla el texto bíblico: «Se alegrará el justo en Jehová, y confiará en él» (Sal. 64:10). Con 

tan magnífica condición habita todo siervo de Dios, yendo con paso firme y seguro hacia la 
eternidad. Y en tanto camina por este complicado e imprevisible mundo, al mismo tiempo le 

acompaña una grata sensación interior de que «todas las cosas le ayudan a bien», Romanos 
8:28, y por lo tanto su perspectiva futura permanece en todo momento positiva. El gran 
predicador británico George Whitefield, recomendó la fórmula cristiana, diciendo: «Pelea la 

buena batalla de la fe, y Dios te dará bendiciones espirituales». 
Hechas estas precisiones, necesitamos recalcar una y otra vez, que toda retribución 

divina, sea en este mundo como en el venidero, procede de la abundante gracia de Dios. 
Nada merecemos, como ya venimos insistiendo. Nuestros esfuerzos personales son 
aceptables solamente en los esfuerzos de Cristo, en su obra expiatoria… Es por gentileza 

divina que nuestro Padre se dispone a retribuir en proporción a lo que el cristiano sembrare. 
Y esto es favor celestial, oportunidad concedida por Dios mismo; además de que todos 

nuestros logros son hechos con la ayuda y el poder de lo Alto, y no cabe atisbo de gloria 
alguna para el hombre. Hoy, como ayer, la oferta divina sigue mostrándose por pura gracia, 
y como es de esperar, toda la gloria es y será para Dios. Sentimiento de ineptitud, o 

insuficiencia personal, son los que deben prevalecer en nuestras conciencias. Por ello, una 
vez terminada la labor, nuestro Señor nos indica el título honorífico que hemos de 

atribuirnos: «Así también vosotros, cuando hayáis hecho todo lo que os ha sido ordenado, 
decid: Siervos inútiles somos, pues lo que debíamos hacer, hicimos» (Lc. 17:10). 

-48- 

 
 

 



 

En la eternidad 
 

¿Podemos imaginar el acontecer diario sin esperanza de futuro? La verdad, nuestro 
peregrinaje no tendría mucho sentido. Incluso llegado el momento de pasar por el umbral de 

la muerte, el texto bíblico declara: «Mas el justo en su muerte tiene esperanza» (Pr. 14:32). 
La esperanza de una eternidad con Cristo, y nuestra plena confianza en su Palabra, es lo que 
añade fortaleza espiritual para proseguir en la búsqueda diaria del reino de Dios.  

«Bienaventurados de aquí en adelante los muertos que mueren en el Señor… porque 
sus obras con ellos siguen» (Ap. 14:13). Una vez traspasada la puerta oscura de la muerte, 

el hijo de Dios es acompañado a la eternidad con todo el equipaje de su labor realizada en 
este mundo, para ser retribuido en el cielo. Sobre esto, L. Berkhof hace la siguiente 
observación: «También es evidente según la Escritura, que habrá grados de bendición en el 

cielo, Dn. 12:3, II Co. 9:6 Nuestras buenas obras serán la medida de nuestra recompensa 
de gracia, aunque no la merezcan. Sin embargo, y a pesar de todo esto, el gozo de cada 

individuo será perfecto y pleno».                     
Las puertas del reino celestial se abrirán con toda holgura para el creyente fiel, siendo 

recibido por el mismo Rey de reyes y Señor de señores: «Por lo cual, hermanos, tanto más 

procurad hacer firme vuestra vocación y elección… Porque de esta manera os será otorgada 
amplia y generosa entrada en el reino eterno de nuestro Señor y Salvador Jesucristo» (2 P. 

1:10,11).  
A todo ello, añadimos las extraordinarias moradas celestiales que esperan ser 

habitadas por los hijos de Dios. Jesucristo fue a prepararlas: «Voy, pues, a preparar lugar 
para vosotros» (Jn. 14:2). ¿Serán todas las moradas iguales, o serán conformadas 
dependiendo del grado de fidelidad de cada uno…? Junto con las moradas celestiales, los 

tesoros recibidos en la tierra e invertidos en el cielo, serán guardados para aquel día 
glorioso. Así lo recomendó el buen Maestro: «Haceos tesoros en el cielo» (Mt. 6:20). Esos 

mismos tesoros que logramos invertir en el banco celestial, serán entonces devueltos con 
mayor esplendor y validez, para que el cristiano fiel los disfrute en forma eterna. Todo 
servicio a Dios, hecho con nuestros bienes, incluidas las carencias temporales en el 

presente, repercutirá en gloriosas acumulaciones celestiales. 
Pero, no pensemos tanto en las recompensas, sino en el gozo que supondrá el 

permanecer por siempre en la gloriosa presencia de Dios. Es lo que comparativamente 
enseña la parábola del siervo fiel: «Y su señor le dijo: Bien, buen siervo y fiel; sobre poco 
has sido fiel, sobre mucho te pondré; entra en el gozo de tu señor» (Mt. 25:21).  

Muchos bienes recibirán los felices habitantes del futuro reino de los cielos. La medida 
de bendición será justa, esto es, a mayor grado de esfuerzo y disposición, mayor bien 

recibiremos. Gran galardón para aquellos que también grande ha sido el compromiso con su 
Señor. Es lo prometido para los fieles hijos de Dios: «Gozaos y alegraos, porque vuestro 
galardón es grande en los cielos» (Mt. 5:12). Pensemos con inteligencia, porque las 

aflicciones de este mundo pronto pasan, pero las bendiciones eternas no tienen fin.  
Sea mucha o poca la labor del siervo fiel, no será olvidada por su Señor: «He aquí yo 

vengo pronto, y mi galardón conmigo, para recompensar a cada uno según sea su obra» 
(Ap. 22.12). Nótese en el texto que el galardón no resulta del mérito propio, pues Jesús lo 
ganó en la Cruz por derecho propio: «mi galardón». En ningún caso el cristiano será 

merecedor del bien, por muy fiel que se comporte… Aun con todo y ello, la extraordinaria 
gracia divina se mostrará en aquel día ofreciendo recompensa por la obra que cada uno en 

particular haya realizado: «Entonces pagará a cada uno conforme a sus obras» (Mt. 16:27).  
No serán pocas las ocasiones en las que cumplir con la voluntad de Dios demandará un 

cierto grado de sufrimiento. Sin embargo, toda aflicción anclada en la fe de Cristo Jesús, al 

fin se encontrará revestida de gloria eterna: «Si sufrimos, también reinaremos con él» (2 Ti. 
2:12). La eternidad más cerca de Cristo, con mayor participación de su gloria, será la 

recompensa de aquellos que han pagado el precio de la vida cristiana, para el servicio de 
Dios y de su iglesia: «Manifestados con él en gloria» (Col. 3:4). 

 

 
-49- 

 
 

 
 
 
 



 

 
 

 
 
 
 

 
 
 

 

 
 
 

 
CONCLUSIÓN 

 
Hasta aquí la presente reflexión sobre la voluntad de Dios. En nuestra mano está el 

conocerla, creerla, amarla, vivirla, y proclamarla.  
Llegados al final de esta exposición bíblica, tal vez ahora sería el momento adecuado 

para considerar cuál sea nuestra posición, y confirmar si en verdad tenemos un corazón 
dispuesto para cumplir con la voluntad de Dios, o por el contrario estamos descuidando 
labor tan importante. 

Ciertamente el Creador, que es nuestro Buen Pastor, tiene un plan general para 
nuestra vida, y éste se halla en las páginas de la Biblia: es su voluntad general. Pero, 
también tiene un plan especial, que aunque no lo hallemos expresamente en la Escritura, 
Dios nos lo hará saber en el momento adecuado, o bien lo aplicará directamente sin 

necesidad de revelarlo con anterioridad: es su voluntad especial 

Reiteramos la enseñanza, porque en la medida que nos dispongamos a cumplir con 
la voluntad general de Dios, Él llevará a cabo, en forma próspera y benéfica, su especial 
voluntad en nuestra vida. Motivo por el cual no debemos preocuparnos excesivamente por el 

futuro en esta tierra, pues en la intención del Dios todopoderoso está el añadir todo aquello 
que necesitamos. Por lo demás, estemos seguros de que el cuidado, la guía y dirección de 

nuestro buen Padre celestial, está garantizada para todo el que desee, con sinceridad de 
corazón, hacer su voluntad.  

Recordemos que para alcanzar las bendiciones celestiales, hemos de entregarnos a 
Dios en forma sincera, y mantener así una buena relación con Él, a través de la lectura de la 

Palabra y la oración, principalmente. Con tal entrega, y en dependencia del Espíritu Santo, 
estaremos preparados para evaluar nuestra relación con el entorno (familia, trabajo, iglesia, 

economía, circunstancias personales), y con nosotros mismos (nuestro mundo interior), 
considerando los elementos en conjunto para así poder confirmar el cumplimento de la 
voluntad de Dios, tanto general como especial. 

La prueba, incluida las aflicciones, vendrán. Pese a todo desconcierto, no desistamos en 
la búsqueda permanente del reino de Dios y su justicia. Es menester tomar una decisión 

firme y seguir avanzando, ya que todo creyente fiel posee las extraordinarias fuerzas, 
nacientes del Espíritu, para poder desempeñar aquellas labores planificadas por el Creador 
desde antes de la fundación del mundo. 

Y frente a las buenas o aparentemente malas previsiones futuras, habremos de aceptar 
lo establecido por el sabio Dios, porque en último término su voluntad se muestra 

altamente satisfactoria: «la buena voluntad de Dios, agradable y perfecta» (Ro. 12:2). Es 
agradable y perfecta porque forma un todo con los designios del cielo para la tierra, que son 
planificados en perfección, toda vez que son para nuestro provecho personal. 

Las bendiciones de vivir según los planes establecidos por el Señor son incalculables, y 
no pensemos que solo serán descubiertas –esas bendiciones– con esplendor en la eternidad, 

sino que además todo creyente las puede recibir y experimentar ya en esta vida temporal: 
«Hay bendiciones sobre la cabeza del justo» (Pr. 10:6), cita la Escritura. Y tales 
bendiciones, más allá de los bienes materiales que podamos o no recibir, se obtienen de la 

poderosa intervención del Espíritu Santo en el corazón del cristiano fiel, llenándolo de 
plenitud espiritual, completo significado, y propósito eterno... 

 
-50- 

 



 

Hacemos bien en fijar nuestra mirada en Cristo, en su ejemplo, y proseguir la carrera, 
que con guía firme y segura llegaremos a la meta: a nuestra morada celestial, la cual está 

preparando nuestro Salvador, hasta que regrese con poder y gloria; que por cierto, no 
tardará mucho. Y mientras vivamos en este mundo temporal, la promesa se mantiene 

expectante con el influjo de la eternidad: «Porque este Dios es Dios nuestro eternamente y 
para siempre; Él nos guiará aun más allá de la muerte» (Sal. 48:14). 

Examinemos con solicitud cuál sea nuestra relación con Dios, con el entorno que nos 

rodea, y con nosotros mismos. Y comprobemos así en qué grado estamos cumpliendo con 
los mandatos celestiales… Si en esa comprobación, descubrimos que nos hallamos en grado 

mínimo, o tal vez nulo, entonces hay tiempo para acudir al Buen Pastor con espíritu 
arrepentido.  

En esta consideración, puede ocurrir que alguien revise su vida y piense que es 

demasiado tarde, que no es digno del amor divino, o que tal vez se encuentre fuera de la 
voluntad de Dios… Bien, el hecho solo de plantearlo ya es un gran paso, por lo que todavía 

hay esperanza. Con este parecer, si algún hermano en la fe reconoce que está descuidando 
su vida espiritual, y siente pesar en su alma, no dude de que ahora sea el momento preciso 
para acudir al Señor. Sus brazos llenos de amor siguen abiertos para perdonar y restaurar a 

todo aquel que, con sinceridad de corazón, desee recibir el oportuno socorro. El texto bíblico 
asegura que «al corazón contrito y humillado no despreciarás, tú, oh Dios» (Sal. 51:17). 

Sirva esta oración como ejemplo de arrepentimiento y entrega: –Padre celestial, acudo a ti 
arrepentido, para pedirte perdón por no apreciar mi relación contigo; por descuidar tu 

Palabra; por no tener presente la importancia de la oración. Perdóname por desatender a 
mis hermanos en la fe como en verdad debería hacerlo; por no desarrollar mi vida espiritual, 
ni disponer mis dones para el servicio de tu pueblo. Perdóname por no apreciar la 

evangelización como debiera; por descuidar tus enseñanzas; por no creer que hayas creado 
un plan especial para mi vida; por haber perdido muchas bendiciones... A partir de ahora te 

entrego mi corazón, mi vida y circunstancias, para que todo lo uses conforme a tu buena 
voluntad. Dame fuerzas para poder cumplir con tus propósitos en mi vida diaria. ¡En el 
nombre del Señor Jesús! 

Por lo demás, el final de los tiempos se halla a las puertas, y los acontecimientos 
actuales apuntan a un inminente regreso de nuestro Señor Jesucristo para buscar a su 

amada Iglesia. Pueden ser pocos los años que restan (podría ser hoy mismo). ¿Qué vamos a 
decir en el momento de nuestro encuentro con Cristo? ¿Cuál habrá sido nuestro grado 
de entrega y servicio? ¿Cuál nuestra medida de amor al Salvador? 

La declaración bíblica que resume la conversión del apóstol Pablo, es modelo suficiente 
para sin más demora tomar hoy la decisión que de seguro cambiará el resto de nuestras 

vidas: «Señor, qué quieres que yo haga» (Hch. 9:6). 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

José Mª Recuero  

Bachelor en Teología 

 

© Copyright 2010 

Estrictamente prohibida su reproducción para la venta. 
 

 
 

 
-51- 

 
 
 
 



 

 


	III LA ACEPTACIÓN DE LA VOLUNTAD DE DIOS……………………………………………………………………38
	INTRODUCCIÓN
	Algunas preguntas de orden general

	CAPÍTULO I
	EL SIGNIFICADO DE LA VOLUNTAD DE DIOS
	LA VOLUNTAD GENERAL DE DIOS
	En el orden natural
	En el orden de la salvación
	En el orden de la relación con Dios
	En el orden de la vida cristiana

	LA VOLUNTAD ESPECIAL DE DIOS
	El destino del creyente y del incrédulo
	La predestinación de los hijos de Dios
	El teólogo y predicador del siglo XIX, Benjamín B. Warfield, hablando de la voluntad especial de Dios, realiza la siguiente mención: «Es el mismo nervio de la doctrina que cada individuo de la enorme multitud que constituye la gran hueste del pueblo...
	Dios conoce de antemano nuestras decisiones
	Comprendiendo el destino del creyente

	¿POR QUÉ CUMPLIR CON LA VOLUNTAD DE DIOS?
	divino. De igual forma, esto es una concesión que el Padre ha otorgado a sus hijos, para que seamos sus colaboradores: «Porque nosotros somos colaboradores de Dios» (1 Co. 3:9).
	Por agradecimiento
	Agradecemos al Señor por los beneficios materiales y espirituales. Agradecemos a Dios por su amor, por su bondad, por la muerte y resurrección de Cristo, por el don de la Salvación, por el perdón de los pecados, por el regalo de la vida eterna, por el...
	Porque glorifica a Dios
	Porque no nos pertenecemos



	CAPÍTULO II
	REQUISITOS DE LA VOLUNTAD DE DIOS
	LA RELACIÓN CON DIOS
	Una verdadera disposición de entrega a Dios
	La Palabra de Dios
	Relativo a la voluntad especial de Dios

	La oración
	LA RELACIÓN CON EL ENTORNO

	Concerniente a la voluntad general de Dios
	Relación con la familia
	Relación con la economía

	Concerniente a la voluntad especial de Dios
	En relación con la iglesia
	En relación con las circunstancias personales
	Convicción del alma
	Convicción del corazón
	Manteniendo la prudencia necesaria en lo concerniente a las emociones, es menester atender al corazón, y estar alertas a todas las impresiones provenientes de nuestro ser interior: «Amado, si nuestro corazón no nos reprende, confianza tenemos en Dios»...
	Convicción del intelecto
	Convicción del Espíritu Santo
	Convicción por el fruto del Espíritu



	CAPÍTULO III
	LA ACEPTACIÓN DE LA VOLUNTAD DE DIOS
	LA VOLUNTAD DE DIOS Y EL SUFRIMIENTO


	CAPÍTULO IV
	GRADOS DE COMPROMISO CON DIOS
	Consecuencias de transgredir la voluntad de Dios
	En este mundo

	Consecuencias de practicar la voluntad de Dios
	En este mundo


	CONCLUSIÓN

