|

N

s
|3 -

EL CRISTIANO'Y LA
VOLUNTAD DE DIOS

¢COMO DESCUBRIR LA VOLUNTAD
DE DIOS PARA MI VIDA?

J. M. RECUERO




MINISTERIO CRISTIANO
«Portavoces de Vida»

EL CRISTIANO Y LA
VOLUNTAD DE DIOS

¢COMO DESCUBRIR LA VOLUNTAD
DE DIOS PARA MI VIDA?

J. M. RECUERO



éCual es la voluntad de Dios para mi vida y como puedo
descubrirla? se preguntan muchos hoy... Como no siempre
encontramos respuestas faciles, resulta necesario conocer las
sefales e indicaciones que se hallen a nuestro alcance; sobre
todo aquellas que la Santa Biblia nos facilite, asi como las que
el Espiritu Santo, en sus diferentes formas, nos pudiera
proveer. Y todo ello con el objeto de comprender cual sea la
buena voluntad de Dios, agradable y perfecta (Romanos
12:2).

Si reconocemos que tanto la vida del creyente, como sus
circunstancias personales, forman parte de un programa
cuidadosamente planificado por el Creador, entonces
deberemos preguntarnos, por ejemplo, si esta predestinado
nuestro lugar de nacimiento, la familia, los amigos o
enemigos, la salud o la enfermedad, el companero/a, el
empleo, la iglesia, el ministerio, etc. De ser cierto, écO6mo
puede saberse...?

A través de las reflexiones biblicas del presente libro,
hallaremos suficiente luz para resolver muchas dudas, y
llegaremos a conclusiones adecuadas sobre «como
descubrir la voluntad de Dios>»; entendida, principalmente,
desde su aplicacion practica en la vida de cada cristiano.

Estamos seguros de que este libro no dejara indiferente al lector,
sino que al finalizar su lectura habra entendido con claridad el significado
de la voluntad de Dios... Ademas de su mensaje, el contenido es sencillo
de leer, profundo en sus pensamientos, y especialmente practico, donde
encontraremos respuestas biblicas a los interrogantes que nos puedan
surgir en el transcurso de la vida cristiana.




CONTENIDO

INTRODUGGCION . ... e e e pag. 4
ALGUNAS PREGUNTAS DE ORDEN GENERAL ... ..o et e ettt e e e e earanens 5
I EL SIGNIFICADO DE LA VOLUNTAD DE DIOS......... oo 7
LA VOLUNT AD GENE R AL DE DI O . ... ..ottt e et e e e ettt aa et aatteeesta s arteeeeeessta i aeseeeeeret st seeneeraaaarens 9

» En el conocimiento de Dios

» En la glorificacion de Dios

» En el orden natural

» En el orden de la salvacion

» En el orden de la relacion con Dios
» En el orden de la vida cristiana

LA VOLUNTAD ESPECIAL DE DIOS ...ttt er ettt e et e e e et e s e e s e e e e a s e enran e anaenetaens 13
» El destino del creyente y del incrédulo
» La predestinacion de los hijos de Dios
» Dios conoce de antemano nuestras decisiones
» Comprendiendo el destino del creyente

TEXTO BIBLICO DE REFERENCIA: MAt@0 6:33.........coovieeieieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e e e ereeeeeeneeeseneans 19

éPOR QUE CUMPLIR CON LA VOLUNTAD DE DIOS . ...ttt e et e siee et s s e eneaeaneas 21
» La disposicion y los motivos

II REQUISITOS DE LA VOLUNTAD DE DIOS. ...t 24

LA RELACION CON DIOS............oooiomioeeeeeeeeeeeeeseeseeseeeeessessaesssss s sssessssesssessssess s eeesssssssesssnsssesssss s sssesessansens 24

» Una verdadera disposiciéon de entrega a Dios
» La Palabra de Dios
» La oracion

LA RELACION CON EL ENTORNO............oooiimiiiiieoieeoeeeeeeee oo eeee e eeee s es e ee e see s es st eeeee st s 30
» Concerniente a la voluntad general de Dios
» Concerniente a la voluntad especial de Dios

LA RELACION CON NOSOTROS MISMOS..........ooooiiieieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeseeeeeeeeeeeeeseesees e s eseseeeees e s eeeeeeeseeseeseeeeeen .34
» Conviccion del alma
» Conviccion del corazén
» Conviccion del intelecto
» Conviccion interna por la Palabra
» Conviccion del Espiritu Santo
» Conviccion por el fruto del Espiritu

III LA ACEPTACION DE LA VOLUNTAD DE DIOS...........ccooiioooooeoeeeeeseeeeeeeee o 38
LA VOLUNTAD DE DIOS Y EL SUFRIMIENTO............cooiii e 41
IV GRADOS Y CONSECUENCIAS DE LA VOLUNTAD DEDIOS...........ccooonnnninnes 43

GRADOS DE COMPROMISO CON DIOS42
» Consecuencias de transgredir la voluntad de Dios
» Consecuencias de practicar la voluntad de Dios

V CONGCLUSION. .....oooooeoeoeeoeeeoeoeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e e, 50



INTRODUCCION

¢Cual es la voluntad de Dios para mi vida y cdmo puedo descubrirla? es un tema que al dia
de hoy genera demasiada confusion, especialmente si queremos reconciliar la soberania divina
con la responsabilidad humana. Con todo, una de las ocupaciones mas importantes para el
creyente en Cristo, es conocer, con la mayor claridad posible, la voluntad de Dios en relacién
con su vida privada y personal.

En primer lugar consideramos que la voluntad de Dios, en su expresion individual hacia cada
persona, puede plantearse en diferentes areas de la vida y de multiples formas. Es lo
equivalente a la «multiforme gracia de Dios» (1 P. 4:10) aplicada a todo cristiano de manera
diversa y personalizada. Y es en esta amplitud de miras, que habremos de abordar el tema con
una mente abierta, y siendo receptivos al mensaje vivo y eficaz de la Palabra de Dios (He.
4:12).

Antes de entrar en materia, hemos de comprender que existen propdsitos celestiales
determinados por Dios, que se cumplen en todo ser humano, sean creyentes o incrédulos. Estos
propdsitos, o también llamados decretos divinos, han sido previamente establecidos por el
Creador; y tanto su disefio, como su cumplimiento, no dependen de las acciones o disposiciones
humanas, sean éstas correctas o incorrectas. Luego, con independencia de nuestros hechos
(buenos o malos), a la final el Todopoderoso cumplird fielmente su programa, y nuestra
obediencia o desobediencia no alterara en modo alguno sus planes: «Todo lo que Jehova quiere,
lo hace...» (Sal. 135:6).

Estamos de acuerdo en que la soberania de Dios, en su propia determinacién, es
principalmente incondicional. Pero, por otra parte, y en el sentido complementario, también
encontramos en la Biblia una dimension de los preceptos divinos que, a saber, son enteramente
condicionales, o dicho de otra manera, condiciones de vida ordenadas por el Creador, para que
todo aquel que asi lo desee, pueda conocerlas, creerlas, y asimismo obedecerlas.

Sobre lo dicho, no tengamos una idea equivocada de los preceptos divinos, porque si
prestamos buena atencidn a las indicaciones biblicas, y posteriores reflexiones, notaremos que
su voluntad condicional, en forma de mandamientos, ensefianzas, recomendaciones, promesas,
etc., no constituyen una fria imposicion hacia el hombre de parte del Dios soberano, sino una
generosa invitacion del Dios de amor, para conocerle, adorarle, servirle, y disfrutar de su
presencia, en el cumplimiento de su voluntad.

Si como cristianos queremos seguir el ejemplo de Jesus, descubriremos que hacer la
voluntad del Padre fue su tarea ya planificada desde la eternidad: «Entonces dije: He aqui que
vengo, oh Dios, para hacer tu voluntad» (He. 10:7). Tarea llevada a la practica en todo su
ministerio terrenal: «No busco mi voluntad, sino la voluntad del que me envid, la del Padre» (Jn.
5:30).

Por otro lado, bien podemos asegurar, y asi lo iremos viendo mas adelante, que en el
presente toda persona se halla contenida en uno de estos dos grupos: o «dentro», o «fuera» de
la voluntad de Dios. El Maestro instruyd a sus discipulos en forma condicional: «E/ que no es
conmigo, contra mi es; y el que conmigo no recoge, desparrama» (Lc. 11:23). Y también dijo:
«Si me amais, guardad mis mandamientos» (Jn. 14:15). En cualquier forma que lo veamos, el
Sefor no permite negociaciones intermedias, pues si El mismo advirtid que «ningun siervo

-4-



puede servir a dos sefores» (Lc. 16:13), entonces, icOmo saber en realidad a qué sefor
estamos sirviendo?

No obstante, aun tomando una determinacidn positiva, observamos que nuestro andar diario
se halla sometido a diversas variaciones y altibajos, lo cual significa que podemos acercarnos o
alejarnos —-por momentos—- en el cumplimiento de la voluntad divina. Y es en esta medida
temporal, de acercamiento o alejamiento, que comprobaremos los beneficios o perjuicios que
resultan de vivir, en mayor o menor grado, segun los mandatos celestiales. El apdstol Pablo,
dirigiéndose a los cristianos del primer siglo, les advierte: «No os enganéis; Dios no puede ser
burlado: pues todo lo que el hombre sembrare, eso también segara» (Ga. 6:7). Esta advertencia
biblica, expuesta en forma condicional, representara la orientacién que destacaremos a lo largo
de las siguientes paginas; entendiendo con ello, que la «siega» como resultado de la «siembra»,
no solo es aplicable a la eternidad, sino también a nuestra vida terrenal.

Dado que el estudio de la voluntad de Dios es un tema amplio y lleno de complejidad,
centraremos gran parte de nuestras consideraciones en torno a lo citado anteriormente, es
decir, a la «voluntad condicional de Dios». Todo ello, finalmente, examinado en funcién de los
principios establecidos por las Sagradas Escrituras, y desde nuestra perspectiva humana y
temporal.

Algunas preguntas de orden general

Seguidamente expondremos algunas preguntas de caracter general, para asi tener un
panorama definido sobre los planteamientos, muchos de ellos practicos, que generan inquietud
en el pueblo de Dios. Es probable que el lector pueda identificarse con algunas de estas
preguntas.

Sobre la vida ordinaria pueden surgir, desde luego, muchos interrogantes. Entre ellos,
algunos se preguntan respecto de su apariencia fisica, o capacidades intelectuales: éPor qué no
soy tan agraciado/a, o tan inteligente como...? En cuanto al lugar de residencia: éPor qué naci
en este pais y no en otro mejor? Sobre la familia con la que vivi gran parte de mi vida: ¢Tiene
sentido haber nacido en tal familia, con unos padres y hermanos determinados?

La preparacién académica, o el empleo, son motivos frecuentes de preocupacion entre los
jovenes. Aquel creyente que se propone estudiar en la Universidad, ¢como sabe qué carrera ha
de escoger? ¢Dios se preocupa de la formaciéon académica, o por el contrario estd ocupado en
cosas mas importantes? En cuanto a la busqueda de empleo, nos preguntamos: ¢ElI Sefior
proporcionara a sus hijos un empleo digno, o es materia ajena a su propia voluntad?

Si nos trasladamos a la esfera de los conflictos familiares, vemos que la relaciéon de algunos
joévenes con sus progenitores se muestra demasiado tensa, y por momentos practicamente
insoportable. éCual es la voluntad de Dios, entonces, que se siga soportando abnegadamente, o
bien se debe optar por la independencia familiar? En este punto, como en otros, ¢Dios
ensefiara a sus hijos el camino que han de escoger...? Visto desde la convivencia matrimonial,
qué ocurre cuando existen discusiones importantes en la pareja, y se llega a un limite en el que
ambos se preguntan: ¢{Hemos de separarnos? éCudl es la decision que se ha de tomar al
respecto...?

Tocante a la salud, o la economia, nos preguntamos épor qué muchos cristianos que han
sido ejemplo de piedad y de servicio a Dios, han tenido que soportar graves enfermedades,
injusticias, o padecimientos extremos? ¢Es esto realmente voluntad de Dios? Ademas, épor qué
el Sefior bendice a unos mas que a otros con bendiciones materiales? ¢Es voluntad de Dios que
el cristiano sufra de escasez? ¢Esta ya predeterminada su posicion econdmica en esta vida?

No es pequeno el nimero de jovenes cristianos que se preguntan acerca de la solteria, o el
noviazgo. ¢Es verdad que Dios tiene preparado el companero o la companera idénea? O,
iencontrarlo es una cuestion mas bien de suerte...! éPor qué mi hermano, amigo, se casé joven,
y yo con cierta edad todavia sigo esperando? En otro caso: Estoy conociendo a un/a joven de la
iglesia, del/a cual estoy enamorado/a. Pero, a la hora de unirme en matrimonio, écémo puedo
saber si realmente es voluntad de Dios?



Respecto a la iglesia, o el servicio cristiano, ocurre que cuando las desavenencias entre los
creyentes son irreconciliables, la duda se presenta en forma ldgica: éHe de permanecer fiel a mi
actual iglesia local, o he de buscar otra comunidad donde congregarme? ¢Por qué no encuentro
mi lugar en la iglesia? éEsta el Sefor dirigiendo mis pasos en esta situacién...? Acerca de las
decisiones ministeriales, algunos se preguntan: ¢He de estudiar en un instituto biblico? ¢Es
verdad que Dios me llama a la obra misionera, o solo es una impresion personal subjetiva en
decision de espiritu aventurero? ¢Cémo puedo saber si es voluntad de Dios que sea misionero,
pastor, predicador...?

No son pocos los cristianos que mantienen dudas permanentes sobre los planes de Dios
en relacion con su vida personal. En el momento de tomar decisiones importantes, a muchos
les suele acompafiar un exceso de inseguridad, lo que a veces se convierte en una
preocupacion extrema que no logran controlar. Y, en vista de que no encuentran respuestas, o
bien no se cumplen los deseos personales, en ocasiones el resentimiento, hacia Dios y hacia los
demas, consigue instalarse en su corazén por largo tiempo. Por lo que, llegado a tal estado de
incertidumbre y confusion espiritual, algunos optan por apartarse de la comunién con otros
cristianos, o lo que es peor, de la comunién con Dios... Para evitar cualquier insensatez, es
preciso seguir la recomendaciéon biblica: «Por tanto, no seais insensatos, sino entendidos de
cual sea la voluntad del Sefor» (Ef. 5:17).

El Dr. Packer, en su libro Hacia el conocimiento de Dios, apunta lo siguiente: <«Es
imposible dudar de que la direccion divina sea una realidad destinada y prometida a todo hijo
de Dios. Los cristianos que no la conocen evidencian por esto mismo que no la buscaron como
debian. Es razonable, por lo tanto, que nos preocupemos por saber si somos receptivos a la
direccion de Dios, y que procuremos aprender como se obtiene>.

A las preguntas planteadas en este apartado (mas aquellas que el lector desee afiadir),
deberemos hallar respuestas adecuadas. Respuestas que iremos encontrando en las sucesivas
paginas de este libro, y que resolveran muchas dudas sobre nuestra vida personal en relacion
con los propdsitos divinos. De esta manera lograremos comprobar, en la practica de la vida
cotidiana, la siempre agradable y perfecta voluntad de Dios prometida en su Palabra, que a la
vez conlleva su especial guia y direccién en todas las cosas.

En fin, ante cualquier duda o confusién, haremos bien en distinguir las indicaciones
biblicas pertinentes, asi como todas las sefiales que el Espiritu Santo, en sus diferentes formas,
nos pudiera proveer. De esta manera conseguiremos aportar estabilidad a nuestra experiencia
cristiana, y la capacitacién necesaria para ayudar convenientemente a los demas, esto es, a los
que todavia no conocen el maravilloso plan que Dios ha preparado para aquellos que le aman.
«El mundo pasa, y sus deseos; pero el que hace la voluntad de Dios permanece para siempre»
(1In. 2:17).



CAPITULO1I

EL SIGNIFICADO DE LA VOLUNTAD DE DIOS

¢Qué significa «la voluntad de Dios»? Seguramente no hay persona en la tierra capaz de
responder con exactitud a tan importante pregunta. La mente humana es muy limitada en
comparacién con la mente de Dios, eterna e infinita; motivo para no alcanzar a comprender los
propdsitos celestiales en toda su magnitud. Como bien confesaba el salmista: «Tal
conocimiento es demasiado maravilloso para mi. Alto es, no lo puedo comprender» (Sal.
139:6).

Al estudiar la voluntad de Dios en relacidon con el hombre, notamos que ésta mantiene un
lazo estrecho con el término «predestinacion». Esta palabra proviene del vocablo «proorizo»,
gue segun el texto griego se traduce por predeterminar, o sefialar con antelacién. Aparece a lo
largo del Nuevo Testamento, y su ensefianza se halla impresa en toda la Biblia: «Jehova ha
hecho lo que tenia determinado. Ha cumplido su palabra, la cual él habia mandado desde
tiempo antiguo» (Lm. 2:17).

Acerca de Cristo y su sacrificio hablé el apdstol Pedro: «Ya destinado desde antes de la
fundacién del mundo...» (1 P. 1:20). La Humanidad entera esta sometida a una predestinacién,
pues Dios «les ha prefijado el orden de los tiempos, y los limites de su habitacion» (Hch.
17:26). El cristiano ha sido predestinado por previo conocimiento de Dios, «porque a los que
antes conocié, también los predestiné» (Ro. 8:29). Inclusive las buenas obras estan
preparadas con anterioridad, «las cuales Dios prepard de antemano para que anduviésemos en
ellas» (Ef. 2:10).

En cierta manera, podemos asegurar que nuestro pasado, presente y futuro, contiene un
destino prefijado por el soberano Dios, que esta ordenado en los llamados decretos divinos.
Sefalamos, como ejemplo, la peticion que hizo el siervo de Abraham cuando buscaba esposa
para Isaac: «Sea ésta la mujer que destind Jehova para el hijo de mi sefior» (Gn. 24:44).
Subrayese la palabra «destind». Y es desde esta concepcidén, que Dios aplica lo que sucedera
en el futuro bajo lo que llamamos hoy Providencia, derivado del término «providere», que se
traduce por «ver con antelacidon». No fue diferente la conviccidon del salmista en su oracién a
Dios: «Pues aun no esta la palabra en mi lengua, y he aqui, oh Jehova, tu la sabes» (sal.
139:4). Esto no significa solamente que Dios sabe lo que va a ocurrir, sino que lo determina
bajo su infinita sabiduria, contemplando su voluntad en la Historia como un todo, sin atender a
un pasado imprevisto o futuro incierto... En el otro lado, visto desde la libertad humana,
podemos afirmar que la «providencia divina» es la voluntad de Dios predestinada vy
administrada en la vida de cada persona, teniendo en cuenta con antelacion todos los sucesos
histéricos, asi como las decisiones personales que fuéramos a tomar, sean grandes o
pequefas. Sobre el tema, iremos argumentando mas adelante.

La Confesidon de Westminster, en el Cp.5, expone la doctrina de la providencia divina
diciendo: «I. Dios, el Gran Creador de todo, sostiene, dirige, dispone, y gobierna a todas las
criaturas, acciones y cosas, desde la mas grande hasta la mas pequefia, por su sabia y santa
providencia, conforme a su presciencia infalible y al libre e inmutable consejo de su propia
voluntad, para la alabanza de la gloria de su sabiduria, poder, justicia, bondad y misericordia».

_7_



Para el Gran Disefador, ningln acontecimiento ocurre por accidente. La vida no es
producto del Azar, ni el Universo camina desprovisto de rumbo o destino. La Providencia anula
la casualidad, y no hay nada que escape al conocimiento divino, ya que Dios mantiene el
control absoluto de todas las cosas: «El Sefior ha establecido su trono en el cielo; su reinado
domina sobre todos» (Sal. 103:19). La Biblia contiene innumerables ensefianzas acerca de la
providencia y soberania de Dios, asi como de su predestinacién. En su oracion, los discipulos
en Pentecostés reconocieron la determinacién divina: «Para hacer cuanto tu mano y tu consejo
habian antes determinado que sucediera» (Hch. 4:28).

Pese a toda dificultad de comprensidén, podemos considerar la voluntad de Dios en sus
diferentes variantes: soberana, eterna, universal, historica, nacional, grupal, individual,
absoluta, condicional, permisiva, y demas implicaciones practicas. Vista la diversidad expuesta,
percibimos que su estudio contempla muchas y variadas perspectivas. Como ya citamos, es el
equivalente a la «multiforme gracia de Dios» (1 P. 4:10).

Entendemos que la voluntad de Dios es predestinada, pero a la vez tiene presente la
libertad moral del individuo. En todo es perfecta, pero en su elaboracion admitié la
imperfeccion del pecado, ya que Dios, conociendo de antemano la rebelion humana, incluyd en
su proyecto el pecado y sus consecuencias. Por un lado, |la voluntad de Dios es incondicional, y
por otro lado, también establece condiciones. Es verdad que permanece inmutable, aunque en
su planificacién, no pasé por alto las decisiones humanas.

Conforme a lo citado anteriormente, y para obtener una visidon conjunta de la voluntad de
Dios, hemos de unir los conceptos mencionados, ya que unos se complementan con los otros a
fin de establecer los llamados decretos divinos. Porque, incluso los «aspectos permisivos» de
Dios, fueron perfectamente ensamblados en sus planes, y como resultado decretados por EL.
Este es el mensaje de la Escritura, ya que Dios es creador y director de la obra, el «que hace
todas las cosas segun el designio de su voluntad» (Ef. 1:11).

El Soberano actla siempre conforme a su soberania, y decreta bajo sus sabios e infinitos
consejos. Siendo esto cierto, observamos ademas que la voluntad divina establece requisitos
de obediencia para todas las personas. En este aspecto, las Sagradas Escrituras contiene
mandamientos, y el hombre es claramente responsable, por lo que obtendra las bendiciones de
su cumplimiento, o las consecuencias de su quebrantamiento. Saber y no obedecer, es una
contradiccion ya denunciada por nuestro Sefior: «éPor qué me llamais, Sefior, SefAor, y no
hacéis lo que yo digo?» (Lc. 6:46).

El Diccionario de Teologia, de E. F. Harrison, destaca dos importantes aspectos de la
voluntad de Dios: «La voluntad decretada determina cualquier cosa que haya de suceder,
mientras que su voluntad preceptiva declara como deberia vivir el hombre». Examinado en
este Ultimo sentido practico, la voluntad preceptiva de Dios se convierte para nosotros hoy, en
mandamientos, ensefanzas, recomendaciones, promesas, advertencias, es decir, todo ello la
puesta en marcha de los deseos celestiales en el «aqui» y el «ahora»: lo que Dios quiere y lo
que demanda. {Qué pide Dios de usted, qué pide de mi...? Vivir conforme a la voluntad del
Creador, significa aceptar las condiciones establecidas en su santa Palabra, tanto en el ambito
de la «obediencia» como en el de «la conciencia».

Con esta orientacién planteada, no pensemos en ningin momento que el hombre, aun
siendo cristiano, posee la capacidad innata para desempefar la voluntad de Dios. La Biblia
revela que a la naturaleza humana le es imposible discernir el mensaje que corresponde a la
esfera espiritual, pues «el hombre natural no percibe las cosas que son del Espiritu de Dios,
pues para él son locura» (1 Co. 2:14). Antes bien, solamente es posible entender y obedecer
bajo la intervencién del Espiritu de Cristo. Por ende, si nuestra vida cristiana no permanece
unida a Jesucristo, todo ello se hace tarea impracticable: «Separados de mi nada podéis hacer»
(In. 15:5).

Efectivamente, los designios eternos de Dios se administran en el creyente Unicamente a
través de la obra, la Persona, y el poder de Jesucristo: «Conforme al propdsito eterno que hizo
en Cristo Jesus nuestro Sehdor» (Ef. 3:11). Dios se complace en Cristo Jesus, y no en el
hombre. Todo aquel que esta unido a Cristo, por la conversion, es revestido diariamente de la
gracia divina para caminar conforme a lo ordenado por el sabio Dios: «Y si por gracia, ya no es
por obras; de otra manera la gracia ya no es gracia» (Ro. 11:6).



Enfaticemos la ensefianza, porque en ninguna manera el cristiano, con sus propias
fuerzas, puede realizar la voluntad de Dios, ya que ésta se muestra santa, justa y perfecta.
Entonces, épor donde va la idea? La idea se centra, primordialmente, en la «disposicion del
corazéon». No hay obras humanas en el horizonte. Es cuestion de tomar una decision personal,
en sinceridad de corazon, sabiendo a la vez que nuestra naturaleza caida estd completamente
inhabilitada para servir a Dios. Y, con este sentimiento de incompetencia, habremos de
orientar nuestra vida al servicio del Salvador; buscando su ayuda en todo momento, pues
«Dios es nuestro amparo y fortaleza, nuestro pronto auxilio en las tribulaciones» (Sal. 46:1).

Comprendamos aqui que no se trata de «accidon», sino de «actitud». Tampoco se trata de
«obligaciéon», sino de «voluntad». En esta buena disposicion, nuestro corazén debe alinearse
con el de Dios, en un acto de confianza y sinceridad. Entonces estaremos preparados para
andar el camino... De cualquier forma que lo examinemos, la determinacién voluntaria y
personal, hecha con el corazoén, es requisito indispensable. Determinacion en la fe de Cristo, y
para la obediencia a Dios: «Mj corazén esta dispuesto, oh Dios» (Sal. 108:1), declaraba el
salmista.

Bien podemos asegurar que Dios no desea siervos autdmatas que obedezcan érdenes de
forma mecanica, sin conciencia o voluntad propia. Como bien cité nuestro Sefor: «El gue
quiera hacer la voluntad de Dios, conocera si la doctrina es de Dios, o si yo hablo por mi propia
cuenta» (In. 7:17). Extraemos la primera parte del texto biblico para formular la pregunta
principal, que en ningun caso debe ser écomo puedo cumplir con...? sino, équiero... hacer la
voluntad de Dios?

Habitar en este mundo bajo la voluntad de nuestro Creador, es la mayor dicha que el
hombre pueda experimentar en su vida. Ahora bien, en la medida que emprendamos el camino
de la obediencia a Dios, y el acatamiento de sus condiciones, nos daremos cuenta de que,
paraddjicamente, no podemos cumplir con las expectativas. Y asi la intervenciédn humana se
convierte en mera intencién, que como posibilidad también es habilitada por Dios, por lo que
nada resulta en gloria personal: «Dios produce el querer como el hacer, por su buena
voluntad» (Fil. 2:13).

Aun con todo lo dicho, si buscamos diariamente refugio en la gracia de nuestro buen
Sefor, alcanzaremos las fuerzas que nos permitirdn avanzar. Y aun siendo herramientas
inatiles, en manos del Padre celestial podremos realizar muchas labores, a veces impensables,
para la sola manifestacién de su gloria, pues «/o necio del mundo escogid Dios para avergonzar
a los sabios» (1 Co. 1:27). Renglones torcidos somos, y vacios de propédsito, donde el
Disefiador de la Historia escribe su destino; y por cierto, escribe recto.

A continuacién presentaremos dos aspectos importantes que debemos considerar por
separado. Estos dos aspectos son la «voluntad general» de Dios y la «voluntad especial».

LA VOLUNTAD GENERAL DE DIOS

En el conocimiento de Dios

Algunos se preguntan, équé es lo que tengo «que hacer» para cumplir con la voluntad
general de Dios? Esta pregunta podria ser malinterpretada, pues ofrece la sensacién de que
todo depende del cristiano, que la cuestidon es «hacer» o «no hacer»; y ése no es el camino:
«Marta, Marta, afanada y turbada estas con muchas cosas» (Lc. 10: 41), fue la respuesta del
Sefior.

Si concebimos los preceptos divinos simplemente en términos de lo que el cristiano «tiene
que hacer», facilmente podriamos caer en el orgullo. La voluntad de Dios no es cristiano-
céntrica o eclesio-céntrica, sino cristo-céntrica; se dirige hacia Cristo, no hacia el hombre. Es
una vida encaminada a la «devocion» y no tanto a la «obligacion». Por ello, el hacer la
voluntad de Dios no se conforma exclusivamente al sentido del deber. El obedecer, el cumplir,
el practicar... incluso haciéndolo de la mejor manera, por si solo no es valido. Todo ello ha de ir
acompafado con las correctas motivaciones del corazoén, las cuales no se generan por iniciativa
propia, sino que en cualquier caso derivan del conocimiento de Dios: «Conocimiento de Dios
mas que holocaustos» (Os. 6:6), citaba el profeta Oseas.

-9-



Sabemos que a Dios se le conoce a través del arrepentimiento y la conversidon, o también
llamada «experiencia de la Salvacién», ya que es el momento en que el Espiritu Santo llena
con su presencia el corazén vacio del pecador arrepentido. A partir de esa experiencia
sobrenatural, el recién convertido recibe la capacidad para seguir creciendo en el conocimiento
de Dios, sea tedrico como practico. El conocimiento tedrico lo encontramos esencialmente en la
Biblia, ya que es la propia Revelacion de Dios en forma escrita. Y afiadimos el conocimiento
experiencial, que lo encontramos en la aplicacion practica de ese conocimiento, en relaciéon y
puesta en marcha de nuestra comunién con Aquel que nos redimid: «En ti confiaran los que
conocen tu nombre, por cuanto tu, oh Jehova, no desamparaste a los que te buscaron» (Sal.
9:10).

Puesto que el Creador se ha dado a conocer a la Humanidad, su voluntad general no es
otra que el ser humano le conozca. Fue el clamor de Dios hacia su antiguo pueblo: «Para que
me conozcais y credis, y entendais, que yo mismo soy,; antes de mi no fue formado Dios, ni lo
serd después de mi» (Is. 43:10). Al fijarnos bien en el texto, advertimos que el conocimiento
del Altisimo no se resume en el saber, poco o mucho, acerca de Dios; sino principalmente, y lo
mas importante, en experimentar la presencia de su Ser. Veamos la diferencia: Yo conozco al
presidente de mi pais, pero... realmente no le conozco, porque nunca he estado con él, ni
formo parte de su familia o de sus intimos mas allegados; por lo que mi conocimiento es
solamente un conocimiento tedrico, no personal... El conocimiento de Dios, como la fe, se
recibe a través de la relacidn personal con El, espiritualmente hablando. «Para que me
conozcais y credis», hemos leido en el versiculo citado.

La declaracion de Jesucristo simplifica el propdsito de vida que Dios imparte en el corazén
del creyente: «Y esta es la vida eterna: que te conozcan a ti, el unico Dios verdadero, y a
Jesucristo, a quien has enviado» (In. 17:3). El texto biblico resalta por si mismo, pues la
voluntad divina no se traduce en saber «acerca de Dios», sino en conocer «a Dios».

En la glorificacion de Dios

Por medio de la Sagrada Escritura, observamos que la finalidad primera y ultima de la

voluntad general del Dios creador, tanto en el orden de la creaciéon, como de la salvacion, es la
glorificacién de su propio Ser: «Para gloria mia los creé, los formé, y los hice» (Is. 43:7).
) Dar gloria a Dios significa ensalzar su Ser en reconocimiento de su grandeza, por lo que
El es (observando sus atributos) y por lo que ha hecho (observando su obra). De esta manera,
en actitud constante de adoracion, la vida del creyente debe aportar honor y buena reputacién
al nombre del Sefior.

En cuanto a proyecto de vida cristiana, solo Dios debe ser admirado y engrandecido. El
juicio divino se mostrd en la antigliedad, precisamente, porque «no le glorificaron ni le dieron
gracias» (Ro. 1:21). También vemos en la Escritura que el rey Herodes fue herido por un
angel, «por cuanto no dio la gloria a Dios; y expiré comido de gusanos» (Hch. 12:23).

Asi pues, hombre o mujer que habita en este mundo, y especialmente si es verdadero
creyente, ha sido creado «para la alabanza de la gloria de su gracia» (Ef. 1:6). Hacemos bien
en recordar, de manera frecuente, que el objetivo fundamental de la voluntad de Dios, es su
propia glorificacién, pues como bien afirmé el Sefior: «Y a otro no daré mi gloria» (Is. 42:8).

En el orden natural

Nuestro Hacedor, en su infinito saber y poder, ha planificado y asi desempenado su
soberana voluntad: «Todo lo que Jehova quiere, lo hace, en los cielos y en la tierra, en los
mares y en todos los abismos» (Sal. 135:6). Sea antes, como después de la Creacién, en
ningln momento Dios ha dejado de realizar sus deseos. De forma pre-ordenada, e incluida su
voluntad permisiva, ayer como hoy sigue moviendo los hilos de la historia de la Humanidad,
para que, en ultima instancia, se lleve a cabo y por completo su programa en este mundo. Y
con este fin utiliza el orden natural de las cosas que El ha creado, bien sean llamadas
materiales, emocionales o espirituales. Todo existe bajo la programacién, el control, y la
supervisién del todopoderoso Dios... En este sentido no iba desencaminada la frase del siempre
recordado cientifico, Albert Einstein: «Dios no juega a los dados en el Universo>.

-10-



La creacién y el desarrollo de la Historia no resultan de ningun accidente fortuito. El
Eterno sigue aplicando a través de los tiempos, y no de forma casual, todos y cada uno de sus
planes celestiales. Y en esos magnificos planes, ademas incluye su abundante gracia, que se
hace manifiesta a todos en forma general: «Hace llover sobre justos e injustos» (Mt. 5:45).

En el orden de la salvacion

«Dios quiere que todos los hombres sean salvos y vengan al conocimiento de la verdad»
(1 Ti. 2:4). «Ahora manda a todos los hombres en todo lugar, que se arrepientan» (Hch.
17:30). Destacamos de los textos biblicos las palabras «quiere» y «manda», ya que expresan
la voluntad general de Dios en forma condicional, y en el marco de la Redencién. El hombre se
haya camino a la perdicién eterna, e indiscutiblemente necesita al Salvador. Con esta intencién
redentora, el propodsito del Creador para con el ser humano, es llevar a término la sublime
tarea de reconciliacion con El. Reconciliacion que se efectla a través de la cruz de Cristo,
donde el pecador puede ser perdonado, salvado y restaurado. Fue el testimonio del mismo
Sefior Jesucristo: «Y esta es la voluntad del que me ha enviado: Que todo aquel que ve al Hijo,
y cree en él, tenga vida eterna; y yo le resucitaré en el dia postrero» (In. 6:40).

El glorioso mensaje del Evangelio representa la columna vertebral de la voluntad general
de Dios, esto es, el plan de la Salvaciéon que ha provisto para la Humanidad desde antes que el
mundo fuera creado.

Nuestro Senor planifico y ejecutd la obra de la Redencidon conforme a sus soberanos
decretos, y asimismo la completara sobre la base de sus fieles promesas. Dios es fiel y cumple
lo que promete, pues <«Dios no es hombre, para que mienta» (Nm. 23:19). En esta
planificacion de las promesas divinas, el orden de la salvacion se concibe desde la eternidad
con la formacién de un pueblo predestinado por Dios, que solo El conoce, al que llamamos la
«Iglesia de Jesucristo». Por lo cual, toda persona que recibe la salvacidon en Cristo JesUs, ya ha
sido incluida previamente en el programa eterno del gran Disefiador; creandole un futuro
especifico, en el cual ordend su destino en funcion de su condicion de salvo e hijo amado:
«Segun nos escogid en El antes de la fundacion del mundo» (Ef. 1:4).

En el orden de la relacion con Dios

La voluntad general de Dios consiste, una vez ha redimido al individuo y en posicién de
hijo nacido del Espiritu, en que éste mantenga en todo momento una buena relaciéon con su
Padre. Y, partiendo de ese particular encuentro espiritual, el recorrido del camino consistira en
conocerle, amarle, agradecerle, adorarle, gozarse en El, y complacerse en su presencia. Por
ello el pecador que ha encontrado a Dios, ha encontrado el Sumo Bien. No se trata solo de
hacer buenas obras para agradar a Dios, sino principalmente de «buscar a Dios»; desear estar
con El; caminar junto a El: «¢A quién tengo yo en los cielos sino a ti? Y fuera de ti nada deseo
en la tierra» (Sal. 73:25). Es, en definitiva, disfrutar de Dios en el area de la fe y con
verdadera devociéon. Como expresaba el salmista: «E/ hacer tu voluntad, Dios mio, me ha
agradado» (Sal. 40:8).

Entendamos bien el pensamiento central, porque la voluntad general de Dios no se dirige
a que «amemos el hacer su voluntad», sino a que le amemos a El. De lo contrario todo acto se
convertiria en mera religion, identificada por el «cumplimiento del deber» y no por el «amor
personal a Dios», tal como desgraciadamente ocurre en gran parte de nuestra Cristiandad.
Encontramos en la Biblia que el rey David, hombre experimentado en la misericordia divina, no
concebia su comunién con Dios en clave de «religion», sino de «relacién». Con verdadera
devocion exclamaba: «Dios, Dios mio eres tu; de madrugada te buscaré; mi alma tiene sed de
ti, mi carne te anhela...» (Sal. 63:1). Tener a Dios es tenerlo todo, y si no le tenemos a El,
nada tenemos.

Buscar la voluntad general de Dios, no es otra cosa que buscar a Dios: «Buscadme, y
viviréis» (Am. 5:4). El que comprende bien la gracia celestial, no buscara la obediencia al
mandamiento por obligacién, o siquiera recibir recompensa alguna. Si tengo a Dios, équé
recompensa quiero? pues lo tengo todo: «Todo es vuestro», dijo el apdstol Pablo a los
corintios, 1 Corintios 3:22.

-11-



Vivir en Dios es vivir en plenitud, porque el Buen Pastor llena el alma sedienta, aporta
refugio y descanso, y direccién segura en nuestro peregrinar diario. El simil se halla en la oveja
que busca la proteccidon del pastor, o los polluelos que se refugian bajo las alas de su
protectora madre. Visto los efectos benéficos de nuestra relacién con Dios, no parece nada
extrafo el empefo del profeta: «Con mi alma te he deseado en la noche» (Is. 26:9).

En el presente puede haber personas que estén dispuestas a cumplir la voluntad de Dios
por temor, por miedo al castigo, y asi vivan un cristianismo esclavizador que finalmente se
hunde en el sinsabor de la vida... Contrariamente a esta actitud equivoca, el creyente bien
instruido no obedecera a su Sefior por temor, sino por amor: «En el amor no hay temor, sino
que el perfecto amor echa fuera el temor» (1 Jn. 4:18).

En otro sentido, existe un temor reverente a Dios, que es el principio de la sabiduria,
como hace constar Proverbios 1:7. Dicho temor constituye el inicio de nuestra relacién con
Dios. Y es en esa relacién espiritual donde comenzamos a saber cual sea su buena voluntad
para nuestra vida. Asi resume la promesa biblica: «¢Quién es el hombre que teme a Jehova? El
le ensefara el camino que ha de escoger» (Sal. 25:12). No obstante, si al temor de Dios le
llamamos «miedo», bien puede clamar el creyente fiel con alta voz que itiene miedo!... pero de
defraudar a Dios, de olvidarse de El; porque esta tan unido al Salvador, tan bendecido, tan
satisfecho, tan agradecido, que... itiene miedo! miedo de pecar, de entristecer al que se lo ha
dado todo, al que sufrio los terribles dolores de su pecado. Tiene miedo de alejarse de su
voluntad; de traicionarle al igual que Judas, por treinta monedas de plata. El cristiano fiel es
tan bienaventurado al conocerle, que no soportaria faltarle el respeto. Vive tan impresionado
por su inmenso amor, que tiene miedo de no corresponderle como deberia. Motivo por el que
en todo busca a Dios para recibir la gracia necesaria, en la tarea de aplicar su voluntad en la
forma mas perfecta posible. Y, en esta busqueda, es donde encuentra la verdadera paz,
ademas de las fuerzas necesarias para proseguir el camino.

¢Cual es la voluntad general de Dios? Lejos de compromisos eclesiales u obligaciones
religiosas, el mandamiento de Cristo se mantiene todavia presente: «Amaras al Sefior tu Dios
con todo tu corazdn, y con toda tu alma, y con toda tu mente y con todas tus fuerzas» (Mt.
22:37). Nos preguntamos, ¢hay algo mas valioso que Dios? Si no buscas a Dios, entonces équé
buscas...?

En el orden de la vida cristiana

En todas las areas de nuestra existencia, recibimos del mismo Creador ayuda y direccién
para desempefiar su voluntad general. Ahondando en este pensamiento, y puesto el enfoque
en el ambito personal, Dios se encarga primordialmente en recuperar la imagen caida del
hombre, o lo que es lo mismo, conformar al cristiano a la semejanza de su Sefior. Esta es la
meta que el Padre quiere alcanzar en todo hijo suyo. Ser como Jesucristo, en calidad humana,
es el deseo de Dios para cualquier creyente en cualquier lugar del mundo. Se trata, en suma,
de que todos los acontecimientos, busqueda de respuestas, decisiones, y demas pormenores,
sean encauzados hacia dicha finalidad: «También los predestind para que fuesen hechos
conformes a la imagen de su Hijo» (Ro. 8:29).

Fue constante la preocupacion del apdstol Pablo para con la iglesia: «Hijitos mios, por
quienes vuelvo a sufrir dolores de parto, hasta que Cristo sea formado en vosotros» (Ga.
4:19). Es menester afianzar nuestra voluntad en el gran ideal cristiano, porque sin lugar a
dudas los planes generales del Altisimo se administrardan bajo una determinada resolucion:
Transformar al creyente conforme al modelo de Jesucristo.

Vista la voluntad de Dios con una orientacién transformadora, hemos de averiguar si todo
lo que gira alrededor nuestro: proyectos, circunstancias, personas, asi como las motivaciones
internas del corazén: anhelos, deseos, etc., estan cooperando para la glorificacion de Dios, y
para la formacién del caracter de Cristo en nosotros.

Existen otros muchos aspectos de la voluntad general de Dios que requeririan un volumen
aparte. Bien podriamos destacar, por ejemplo, nuestra responsabilidad evangelizadora y la
transmisién de la ensefanza biblica, pues la voluntad de Dios es que, cumpliendo con el
mandato de Jesus, hagamos discipulos a todas las naciones, segun cita Mateo 28:19.
Igualmente, los designios generales del Eterno se han revelado en forma escrita, y es en la
Biblia donde encontraremos todas las directrices en cuanto al orden de la vida cristiana,
relativo a las relaciones familiares, sociales, eclesiales, testimoniales, etc.

_12_



LA VOLUNTAD ESPECIAL DE DIOS

El destino del creyente y del incrédulo

El Sefior recomendd en forma condicional: «Entre tanto que tenéis la luz, creed en la luz,
para que sedis hijos de luz» (IJn. 12:36). En proporcién a la luz espiritual recibida en la
conciencia, bien podemos reconocer que cada individuo es responsable delante de Dios, y no
habra excusa en el dia que tenga que rendir cuentas: «Si yo no hubiera venido, ni les hubiera
hablado, no tendrian pecado; pero ahora no tienen excusa por su pecado» (IJn. 15:22). La
Palabra de Cristo serd la que juzgara a todo aquel que rechace su oferta de salvacién. De
manera que esta en juego el estado final: salvacidon o condenacion. El hombre es causante de
su pecado, y si no se arrepiente, no podra presentar ninguna excusa en el dia final: «Porque
las cosas invisibles de él, su eterno poder y deidad, se hacen claramente visibles desde la
creacion del mundo, siendo entendidas por medio de las cosas hechas, de modo que no tienen
excusa» (Ro. 1:20).

El escritor y predicador estadounidense, A W Tozer, hace la siguiente mencién: «Los
hombres son libres para tomar sus propias decisiones morales, pero también estan bajo
necesidad de rendir cuentas a Dios por esas decisiones. Eso los hace tanto libres como
responsables, porque estan destinados a presentarse ante el juicio y rendir cuentas de las
obras hechas mientras estaban en el cuerpo». )

Nuestro mundo conserva una conciencia de Dios, porque El «ha puesto eternidad en el
corazon de ellos» (Ec. 3:11), y de alguna forma el ser humano sabe que tiene un compromiso
delante de su Creador, e inevitablemente tendrd que responder... Frente a esta realidad futura,
muchos prefieren evadir su responsabilidad temporal en aras de asumir la eterna. De cualquier
manera, los textos biblicos apuntan hacia una verdadera responsabilidad humana: «E/ que cree
en el Hijo tiene vida eterna; pero el que rehusa creer en el Hijo no vera la vida, sino que la ira
de Dios esta sobre él» (In. 3:36). «El que me rechaza, y no recibe mis palabras, tiene quien le
juzgue; la palabra que he hablado, ella le juzgara en el dia postrero» (In. 12:48).
«Rechazar» la palabra de Cristo, o «rehusar» creer en El, supone una decisiéon consciente y
voluntaria, en relacién a la voluntad condicional de Dios. Por lo que, en funcién de la decisidn
interior tomada en el ambito de la conciencia (con mayor o menor luz conferida por el
Espiritu), le correspondera entonces a cada persona vivir su periodo de vida en la Historia. Este
porvenir es preparado de antemano por Dios, para en el caso de ser incrédulo, y teniendo en
cuenta su buen o mal hacer, estipular su grado de condenacidon (mayor o menor), o de ser
creyente, su grado de bendicidn eterna (mayor o menor). Y a partir de aqui se determinara el
particular futuro de vida predestinado por Dios para cada cual, aplicado en el devenir de su
paso por este mundo... Y a este procedimiento divino le llamamos «la voluntad especial de
Dios», que por su puesto iremos comprendiendo mejor en el transcurso las sucesivas paginas.

Con esta resuelta impresién de futuro, comprendemos que la vida terrenal constituye la
«prueba determinante» (en el lugar y momento de la Historia) dispuesta por Dios para cada
individuo. Los resultados de dicha prueba configuraran en buena medida el estado final de todo
hombre o mujer en la eternidad... Seguramente el fallecimiento de los no nacidos es un gran
misterio, e incluso los nifios que no poseen capacidad de discernimiento sobre el bien y el mal.
Para despejar esta duda, algunos se aferran a las palabras del Sefor cuando dijo: «Dejad a
los nifios venid a mi... porque de los tales es el reino de los cielos» (Mr. 10:14). Aunque el
texto no se refiere exclusivamente a bebés o infantes de corta edad, podemos entender que los
nifos tienen un acercamiento especial en el reino de Dios. Sin embargo, no hay respuestas
absolutas para los misterios celestes. Pese a todo desconcierto, en este asunto u otros,
haremos bien en responder siempre con la mayor claridad biblica posible.

Siguiendo con el hilo, en la epistola a los Romanos se nos plantea un argumento muy
discutido, pero que nos servira para ilustrar el tema de la voluntad especial de Dios: «¢Y qué,
si Dios, queriendo mostrar su ira y hacer notorio su poder, soporté con mucha paciencia los
vasos de ira preparados para destruccion, y para hacer notorias las riquezas de su gloria, las
mostréo para con los vasos de misericordia que él preparé de antemano para gloria» (Ro.
9:22,23). El texto leido refleja el problema del antiguo pueblo de Israel y su programa

-13-



histérico-salvifico (como nacién), que comprendia creyentes e incrédulos. Atendiendo, pues, a
la ensefianza del propio contexto histdrico, extraemos un principio biblico suficientemente
preciso: «El (Dios) preparé de antemano». Reflexionemos aqui, porque Dios prepara los
escenarios donde reunidé entonces, y reine hoy, a los cristianos entre los no cristianos, en la
proporcién que estima oportuno. Por ejemplo, los paises o regiones donde la presencia de
cristianos es minima, es porque esos paises o regiones estan destinados, generalmente, para
todos aquellos vasos preparados para destruccion —-segun cita el texto leido-, incluyendo en tal
caso la presencia de creyentes como evidencia testimonial. Asi sucedié (y sucede) con las
religiones, culturas, pueblos, y algunas épocas de la Historia donde apenas hubo testimonio
biblico (pueblos iddlatras de la Antigliedad, época medieval de oscurantismo espiritual, etc.).

Me pregunto personalmente: ¢Qué hubiera ocurrido si «por casualidad» un servidor
hubiera nacido en el pueblo de mi tatarabuelo, situado en la Espafa profunda del siglo XVIII,
sin testimonio evangélico alguno, que yo sepa...? Seguramente mi vida cristiana se hubiera
reducido a dar testimonio de mi fe, y acto seguido la muerte segura a manos de la Inquisicion.
iGloria a Dios! si asi hubiera tenido que ser.

Por lo comun, pienso que casos de cristianos solitarios (que viven su cristianismo en
soledad) no han sido abundantes en la Historia, y generalmente asumian un propdsito de
excepcionalidad en los planes divinos. De todos modos, visto desde su desarrollo historico,
Dios prepara, reune, y dirige a la comunidad de cristianos, dado que representa el Cuerpo de
Cristo, sean pocos o numerosos. Asi como también ha preparado y reunido a los incrédulos,
clasificados por paises, pueblos, religiones, culturas, y momentos de la historia humana... Con
esto quiero decir que todos los acontecimientos, aplicados para cada individuo en relaciéon con
la salvacidn o condenacién, fueron ordenados por manos del Hacedor (histéricamente
hablando).

La Historia, sea general o individual, fue escrita en el libro de Dios antes de que ésta se
desarrollase. Resulta llamativo que hasta el mismo cddigo genético de cada persona haya sido
trazado por el Creador, e impreso en cada célula desde el momento de su concepcién. Asi lo
hace constar el salmista: «Mi embridn vieron tus ojos, y en tu libro estaban escritas todas
aquellas cosas que fueron luego formadas, sin faltar una de ellas» (Sal. 139:16). El profeta
Jeremias es objeto de aclaracion, en palabras del mismo Creador: «Antes que te formase en el
vientre te conoci» (Jer. 1:5).

Analizando el tema desde nuestra diversificada Cristiandad, nos preguntamos, épor qué
en nuestra época de grandes movimientos evangélicos y facil difusion biblica, miles de
cristianos abarrotan iglesias apdstatas, carentes del amor divino? La respuesta parece concisa:
Porque este es su destino; Dios mismo los ha juntado, agrupado en... No nos engafiemos por
las apariencias, pues habria que saber cual es la intencién de aquel que esta satisfecho con
una religién infructuosa. En cualquier forma, el Omnisciente conoce perfectamente los
corazones, y por ello cada uno es predestinado en funciéon de su verdadera disposicién interior:
«Pues el hombre mira lo que esta delante de sus ojos, pero Jehova mira el corazén» (1 S.
16:7). Cada persona esta «donde» debe y «como» debe estar respecto a la voluntad especial
de Dios, dependiendo de cuales sean sus intereses personales, «porque donde esté vuestro
tesoro, alli estara también vuestro corazén» (Mt. 6:21). En el dia final nadie podra decirle a
Dios que vivio injustamente en el momento y lugar equivocado, o que padecié en esta vida
pasajera sin sentido o propdsito alguno. El Sefior no es injusto o arbitrario con esta desdichada
Humanidad, «porque no hay acepcidn (diferencia) de personas para con Dios» (Ro. 2:11).

Por lo dicho hasta aqui, podemos concluir que cada uno esta en el hoy, y estara en el
mafiana, en la época y lugar que le corresponde; comprendiendo que El Eterno prepara y
planifica todo destino, teniendo presente las propias motivaciones humanas, que bien conoce
de antemano. Asi le ha placido en su soberania, y aplicado en su providencia.

Todas las cosas creadas, como sucesos histdricos o circunstancias personales, es decir,
desde lo mas infimo relativo a la materia o al espiritu, hasta lo mas grande e infinito del
Universo, se mantiene en estrecha vinculacion con el Ser supremo llamado Dios, y por
consiguiente con su voluntad decretada. No puede ser de otra manera. Esta fue la impresion
del poeta inglés William Blake: «Aquél que ve al infinito en todas las cosas, ve a Dios».

-14-



En cierta medida el hombre, teniendo una conciencia moral, es sabedor de que Dios es
Rey soberano, y en consecuencia adquiere el deber de conocerle, obedecerle y servirle. Pero,
por desgracia, muchos no quieren enfrentarse a tan importante requisito. En la parabola de los
talentos, el siervo que recibié un talento tenia miedo a la responsabilidad que conllevaria el
invertir lo entregado por su senor, o el precio que tendria que pagar en esta vida para
administrar lo que reconocia no era suyo; y en su propia decisién prefiri6 enterrar el talento:
«Sefior, te conocia que eres hombre duro... por lo cual tuve miedo, y fui y escondi tu talento en
la tierra» (Mt. 25:24,25). De igual manera, hoy en dia los intereses terrenales —escondidos en
la tierra- son los que prevalecen; sean intereses econdmicos, familiares, profesionales,
sociales, e inclusive eclesiales o ministeriales, y que, definitivamente, suponen el rumbo que
cada uno en particular desea seguir.

En conclusiéon, ninguna de las decisiones humanas, sean correctas o no, toman de
improvisto y por sorpresa a Aquel que lo sabe todo. Y podemos inferir, desde la razén biblica,
que el Dios omnisciente ha tenido presente al ser humano en sus futuras decisiones a la hora
de disefar cualquier destino terrenal, sea para el creyente como para el incrédulo. Como dice
la Escritura: «Vasos de ira preparados para la destruccion...y vasos de misericordia que El
prepard para su gloria» (Ro. 9:22-23).

La predestinacion de los hijos de Dios

La voluntad de Dios para cada cristiano, individualmente, se halla contemplada en lo que
llamamos «la predestinacion». Acerca de los hijos de Dios, la Biblia declara: «En amor
habiéndonos predestinado para ser adoptados hijos suyos por medio de Jesucristo, segun el
puro afecto de su voluntad» (Ef. 1:5). Notese la expresidn «de su voluntad», ya que ésta se
manifiesta principalmente en el acto de la «predestinacién». Razdén por la cual el Padre celestial
quiere llevar a cabo su perfecto plan en cada hijo suyo, incluyendo asimismo todos los
aspectos esenciales de la vida cotidiana, segun las preguntas inicialmente planteadas.

He de aclarar aqui que no me refiero tanto al destino final en relacién con la salvaciéon o
condenacion eterna, sino mas bien al destino de vida creado por Dios para cada cristiano,
segun su «providencia»; término que, como ya hemos visto, significa «ver de antemano».

Sobre el tema de la predestinacion, o mejor dicho «eleccion» para salvacion o
condenacion, no vamos a entrar en detalle. Los dos términos para nosotros asumen el
concepto de tiempo cronoldgico, y sabemos que el Creador del Universo no esta supeditado al
tiempo. De manera que en la predestinacion, o eleccidn, esta presente la caida del hombre, la
muerte de Cristo, la condenacién del incrédulo, la salvacion del creyente, y nuestra
responsabilidad humana. Son realidades en tiempo presente para el eterno Dios, vistas como
un todo, desde antes que el mundo fuese. Por eso los conceptos «predestinacion» o
«eleccion», en cierto modo no tienen cabida desde la mente eterna, infinita, y atemporal de
Dios. Solo son términos adaptados a nuestra mente limitada, para que entendamos el proceso
histérico-temporal de nuestro mundo.

Volviendo a nuestra temporalidad, y a tenor de las ensefianzas biblicas, podemos
asegurar que el Todopoderoso ha creado un destino especifico para cada creyente, asignado en
esta vida terrenal y transitoria: desde el pais de nacimiento, o la familia que no ha escogido,
como sus entornos personales, dones, virtudes... hasta la fecha de su partida a la Patria
celestial. El cristiano, como tal, se halla incluido en un programa minuciosamente planificado
por Dios desde la eternidad. Sus circunstancias actuales, sean cuales fueren, no son producto
de la casualidad, sino que responden a un propodsito celestial muy determinado. Asi parece
apoyarlo J.L. Packer, en su obra literaria Conociendo a Dios: «éTiene Dios un plan individual
para cada uno? Por cierto que si: Dios tiene un “designio eterno” (literalmente “plan para las
edades”), un designio... para realizarlo en la plenitud de los tiempos, en consonancia con lo
cual realiza todo conforme a la decision de su voluntad». Recapacitemos sobre tan maravillosa
enseflanza, porque no solo resulta de utilidad tedrica, sino que constituye motivo de maximo
regocijo, pues en la predestinacién es donde el creyente fiel, en cualquier situacion que se
encuentre, halla un completo y eficaz descanso espiritual.

-15-



Descubriendo la voluntad especial de Dios, nos fijamos en los grandes personajes de la
Biblia, y como Dios cumplié su especial propdsito en todos ellos. Destacamos la vida y obra del
sefor Jesucristo, como el nucleo de la predestinacidn: «A éste, entregado por el determinado
consejo y anticipado conocimiento de Dios, prendisteis y matasteis por manos de inicuos,
crucificandole» (Hch. 2:23). Traemos a la memoria ademas la vida de Noé y su proyecto con el
Arca; el cumplimiento de la promesa de Dios con Abraham, angustiado por no tener hijos;
Moisés y su renuncia a ser llamado hijo del Faraén; David, a punto de ser eliminado por Saul;
José, entregado por sus hermanos y encarcelado en Egipto; Juan el bautista y su labor
precursora en preparar el camino del Mesias. Y asi podriamos seguir con muchos otros
ejemplos... De igual forma que con los modelos biblicos citados, los planes celestiales se han
de ejecutar en la vida del creyente que confia en su Sefor; y en la mayoria de las veces sin
apenas notar el proceder invisible de su intervencién divina.

Conviene recordar que los cristianos no andamos carentes de rumbo o destino. Es decir,
existe un propdsito que cada cual personalmente habra de cumplir: «Porque somos hechura
suya, creados en Cristo Jesus para buenas obras, las cuales Dios preparé de antemano para
qgue anduviésemos en ellas» (Ef. 2:10). Es verdad que hay un sentido general del texto leido
(obras de caracter general), aunque también es verdad que su aplicacién contiene un sentido
marcadamente individual. Por ejemplo, para que entendamos la ensefianza: Si la Escritura
afirma que «cada uno segun el don que ha recibido, ministrelo a los otros» (1 P. 4:10), sera
porque el don es otorgado conjuntamente con el ministerio. De forma contraria, tal don no se
podria ejercer, por lo que seria un dicho absurdo en manos de un Dios razonable.

El tedlogo y predicador del siglo XIX, Benjamin B. Warfield, hablando de la voluntad
especial de Dios, realiza la siguiente mencidn: «Es el mismo nervio de la doctrina que cada
individuo de la enorme multitud que constituye la gran hueste del pueblo de Dios, y que esta
ilustrando el caracter de Cristo en la nueva vida, ahora vivida en la fuerza del Hijo de Dios, ha
sido el objeto particular desde la eternidad de la consideracion divina y que ahora esta
cumpliendo el destino elevado designado por El desde la fundacion del mundo...». Asi, con este
destino elevado designado por Dios, marcharemos con buena disposicidon hacia el cumplimiento
de su voluntad. Y, confiando en sus fieles promesas, podremos esperar que el Buen Pastor nos
guie y ayude a desarrollar el propodsito especifico determinado por El. Pablo, siendo consciente
de su particular predestinacidn, se presenta a la iglesia como «apdstol de Jesucristo por la
voluntad de Dios» (Ef. 1:1). Siglos antes, y en esta misma linea de pensamiento, el salmista
afirmaba en su corazén: «Jehova cumplird su propdsito en mi» (Sal. 138:8).

Dios conoce de antemano nuestras decisiones

En reconocimiento de la presciencia de Dios, el salmista atestiguaba: «Tu has conocido mi
sentarme y mi levantarme. Has entendido desde lejos mis pensamientos» (Sal. 139:2). Resulta
l6gico admitir que nuestra vida futura se construya, en buena medida, sobre la base de todas
las decisiones que Dios sabe que vamos a tomar. Con esto no pretendo decir que Dios, en una
especie de espiritu servil, esté obligado a sujetar su voluntad a nuestras decisiones personales.
Sin embargo, parece tener bastante sentido que en los designios del Creador, y bajo su eterna
sabiduria, tuviera presente todos los aspectos practicos de la existencia humana, aplicada a la
responsabilidad de cada individuo, sea creyente o incrédulo.

Juzguemos bien la frase «Dios sabe con antelacién». La Biblia esta escrita para el hombre,
por lo que se revela con expresiones del lenguaje humano, a fin de que entendamos el
proceder de Dios contemplado desde nuestro espacio-tiempo. La omnisciencia divina va mucho
mas alld, pues no esta sujeta a la limitacién del tiempo, como ya venimos indicando. Para Dios,
el pasado o futuro también es presente: «Mas, oh amados, no ignoréis esto: que para con el
Sefor un dia es como mil afios, y mil afios como un dia» (2 P. 3:8). Y en esta atemporalidad es
donde «vuestro Padre celestial sabe que tenéis necesidad de todas estas cosas» (Mt. 6:32).
Dios ya «sabe lo que va a ocurrir», por lo que en términos biblicos leidos, «sabe lo que
necesitamos». En cierta manera podemos advertir que nuestro Hacedor crea un destino
especifico en funcion de las necesidades que El ya sabe de antemano, y también de las
decisiones que tomaremos, que son la expresion de las intenciones albergadas en el corazén
de cada persona. En este sentido general, Dios respeta nuestras voluntades antes de nacer,
porque para él ya son presentes. De no ser asi, la predestinacién de vida se convertiria

-16-



en programacion automatica, lo cual no seria compatible con el concepto de responsabilidad
humana. El pensador cristiano CS Lewis, en su libro E/ problema del dolor, escribia en forma
irbnica: «Existen dos clases de personas. Aquellos que le dicen a Dios: Que se haga tu
voluntad; y aquellos a quien Dios les dice: Muy bien, que se haga como usted quiera»

Sin duda alguna, El Eterno determina los tiempos y las circunstancias segun su sola
autoridad, y situa los limites del proceso histérico bajo su absoluta soberania. Pero, dicha esta
verdad, magnanimo es Dios, que en su soberania y gran amor no ha querido ser indiferente a
la libertad moral de cada individuo. Con esta orientacién, notamos que Dios planificé la muerte
de Cristo antes de la fundacion del mundo, porque precisamente sabia que el hombre pecaria
voluntariamente contra sus mandamientos. Y es en funciéon de esta errdénea decisidn humana,
que dispuso el rumbo de la Historia: «Ya destinado (el sacrifico de Cristo) desde antes de la
fundacidon del mundo» (1 P. 1:20).

Volviendo a la Confesion Westminster, Cap. 5:2, leemos: «Aunque con respecto a la
presciencia y decreto de Dios, quien es la primera, todas las cosas sucederan inmutable e
infaliblemente, (1) sin embargo, por la misma providencia las ha ordenado de tal manera, que
sucederan conforme a la naturaleza de las causas secundarias, sea necesaria, libre o
contingentemente». Leido el texto, veamos el ejemplo en la prueba de José en Egipto. La causa
primaria fue por decreto divino, para salvar de la hambruna a la familia de Abraham. Y en esta
causa primera decretada, se incluye la causa secundaria, es decir, que José fuera vendido por
sus hermanos. Dios tenia previstas las dos causas, y por ende aceptamos que también las dos
decretadas. Estas fueron las palabras de José a sus hermanos: «Vosotros pensasteis mal
contra mi, mas Dios lo encamind a bien» (Gn. 50:20).

Hagamos un inciso para explicar que en cuanto a la direccion de Dios sobre lo que ya esta
predestinado, hemos de saber que en cierto sentido el Espiritu Santo no determina si hemos de
comer manzanas rojas o verdes, o si hemos de comprar un lapicero azul o marrén. En esta
posicion ordinaria, hay ciertos aspectos de la vida que no poseen repercusiones eternas, y si
bien es Dios quien controla todo detalle, muchos no conllevan un caracter de predestinacion
especifica, y como tal carecen de importancia.

Siguiendo lo anterior, parece razonable, que también biblico, aceptar que Aquel que todo
lo sabe y todo lo puede, construya un entorno historico, social, familiar, profesional, eclesial,
etc., que represente el camino preparado para cada creyente, teniendo en cuenta previamente
y desde la eternidad, el futuro grado de compromiso y obediencia a su Palabra. Es desde este
enfoque, que todas las buenas obras del cristiano estan preparadas de antemano, segun
consta en Efesios 2:10. Por lo demas, si el creyente peca, o dicho de otro modo, «siembra para
la carne», asimismo el destino ya incluye las consecuencias de su pecado, <«Segando
corrupcién», como cita Galatas 6:8; asi como destinadas las posibilidades de perddén y
restauracidn espiritual: «Venid luego, dice Jehova, y estemos a cuenta...» (Is. 1:18).

Contemplando la voluntad condicional y permisiva de Dios, que es donde descansa su
voluntad especial, podemos concluir en que el Soberano decide, en su soberania, el predestinar
toda accion respetando la voluntad humana. En consecuencia, debemos reconocer que el
pecado del hombre y sus resultados, como los momentos de perddn divino y restauracién, o el
grado de obediencia de cada cual, ya estaban predestinados e incluidos en la voluntad especial
de Dios.

Comprendiendo el destino del creyente

Algunos podrian ver la postura aqui planteada como absolutamente fatalista, suponiendo
gue hemos de resignarnos estoicamente ante cualquier situaciéon. Esta no es la idea. No
solamente es licito, sino que también necesario, cambiar los acontecimientos que favorezcan
nuestra vida aqui en la tierra, y asi no quebranten la ley de Dios. Estamos Ilamados a cambiar
para bien nuestra vida, y a colaborar en lo posible para mejorar la vida de los demas. Pero,
atendamos a la ensefianza, porque sabemos que esos cambios efectuados, en decision propia o
ajena, ya estaban previstos por Dios, y por consiguiente forman parte de su predestinacion.

Asi es como el Todopoderoso interviene con anterioridad planificando nuestra futura vida,
para que todas nuestras decisiones, sin excepcién alguna, contribuyan a su plan final. De lo
contrario seria contradictoria la promesa biblica para el cristiano fiel: «Y sabemos que a los que
aman a Dios, todas las cosas les ayudan a bien» (Ro. 8:28).

-17-



El pensamiento aqui no reside en que Dios tiene un plan para mi, y dicho plan fracasara si
no lo cumplo, dado que entonces El no lo puede aplicar. En ninguna manera los planes del
Creador se frustraran si descuidamos el hacer su voluntad. El Omnipresente no pierde el
tiempo creando un destino que el hombre no va a poder cumplir, ni queda defraudado por la
rebeldia humana. En cuanto al cristiano, las bendiciones resultantes de practicar la voluntad de
Dios, estan preparadas —-en Cristo- para aquellos que las van a recibir, dependiendo del grado
de disposicion, consagracion y buena voluntad.

En definitiva, el Padre celestial planifica el porvenir teniendo en cuenta de antemano
nuestras decisiones futuras, para asi proporcionarnos un destino adecuado a éstas. Y en todo
ello, naturalmente, se halla la absoluta gracia divina, de principio a fin. De manera que, las
bendiciones de nuestra fidelidad a Dios (bendiciones bdasicamente espirituales) y las
consecuencias de nuestro pecado, bien sean temporales o eternas, estaban especialmente
previstas por Dios. La Escritura asi lo hace notar: «Porque a los que antes conocid, también los
predestind...» (Ro. 8:29).

Jonds desobedecié el mandamiento, pero Dios lo sabia, por eso le predestind un gran
pez: «Pero Jehova tenia preparado un gran pez que tragase a Jonds» (Jon. 1:17). El destino
para Jonas estaba conformado segun la decisién que él tomaria, y que no sorprendid a Dios.
Igualmente Sansdn no tenia otro destino que la piedra de molino, preparada por Dios, porque
ya sabia la errdonea decisidn que iba a tomar. Planificado y profetizado fue el episodio de la
traicion de Jesus; las treinta monedas de plata; el campo y la horca donde se desarrollé el
fatidico final de Judas Iscariote. Fueron éstos designios de Dios conforme a su voluntad
permisiva, no asi originaria, porque Dios no genera lo malo, sino que mas bien lo incorpora en
su predestinacibn como consecuencia propia. En relacion al tema, la Biblia contiene
innumerables predicciones escritas para momentos especificos y personas determinadas; y
todas ellas se cumplieron sin excepcién. A esto le llamamos la «voluntad especial de Dios».
Ejemplo claro lo encontramos en las cientos de profecias cumplidas acerca de la persona y obra
de Jesucristo.

El tedlogo y reformador francés Jean Calvin, en su libro Institucion de la Religién
Cristiana, escribid: «La voluntad de Dios es la causa primera y duefia de todas las cosas,
porque nada se hace sin su mandato o permisién». La voluntad de Dios decretada, vista desde
el propio destino histérico y personal, contiene un componente permisivo, que aun no
conviniendo con los deseos originales de Dios, si constituyen la puesta en marcha de un plan
que respeta nuestras futuras decisiones (dentro de los limites dispuestos por Dios, claro esta).
Decisiones previstas bajo su permiso y a la vez bajo su absoluto control. En efecto, el
Soberano ha decretado su voluntad permisiva, pero al mismo tiempo le afiade los limites y las
condiciones para que el mal no sobrepase los linderos por El mismo establecidos, ni tampoco
logren quebrar sus proyectos; sino mas bien para que en toda situacidon contribuyan al
cumplimiento de éstos. En el caso del creyente fiel, también los males cooperaran en beneficio
suyo.

El relato del rico y Lazaro, presentado por el Sefior Jesucristo, resulta clarificador. Aunque
en el evangelio se muestra a modo de parabola, podemos considerar como fiel su veracidad
histérica: «Pero Abraham le dijo: Hijo, acuérdate que recibiste tus bienes en tu vida, y Lazaro
también males; pero ahora éste es consolado aqui, y tu atormentado» (Lc. 16:25). Lazaro
recibié males en su vida; y con toda seguridad éstos fueron dispuestos por Dios con antelacion
a su nacimiento, pues habia un propdsito de orden eterno. De hecho, el escenario final fue
altamente revelador. Podia haber sido un buen final para el rico, pero decidié voluntariamente
no compartir sus bienes con el necesitado; y también esta injusticia estaba prevista por Dios.

Como bien se infiere en el relato biblico, el pecado del rico no fue en si las riquezas, sino
mas bien el no querer compartirlas. Seguramente pensaba que sus bienes terrenales eran
suyos y buenamente merecidos, que no providencia divina; y con ello mostraba su indiferencia
a la voluntad de Dios, quien nos manda amar a nuestro préjimo en forma practica. Tal
insensibilidad hacia la necesidad ajena, no hacia mas que evidenciar su incredulidad y
desobediencia a los mandamientos divinos: «Abrirds tu mano a tu hermano, al pobre y al
menesteroso en tu tierra» (Dt. 15:11). Por tanto, el rico se condend por no haber creido en la
Palabra de Dios, y su vida egoista fue consecuente con su incredulidad. iQué importaba la
eternidad! Lo que al parecer le interesaba era vivir el presente lo mejor posible (no es otra la
mentalidad de hoy). Dios ya conocia sus decisiones, y en tal conocimiento lo predestiné bajo su

-18-



propia responsabilidad, procurandole un examen que debia superar, que es el amor al
bienestar material: «Raiz de todos los males es el amor al dinero» (1 Ti. 6:10). Finalmente las
riguezas fueron solamente una prueba, que en cierta manera demuestra que el hombre es
egoista por naturaleza.

Alguien podria preguntarse: Entonces, aquel que es pobre, que padece necesidad, o que
sufre injusticias en este mundo, ¢estad destinado por Dios para tal propdsito? Debemos afirmar
la respuesta con un rotundo «si»: «¢Quién sera aquel que diga que sucedié algo que el Sefor
no mandé?» (Lam. 3:37). Puede parecer confuso, pero en cualquiera de sus formas el
sufrimiento contiene, en manos de Dios y para todo creyente fiel, una dimension gloriosa que a
la vez profundamente transformadora. Comprendamos bien que la pobreza o riqueza no
representan por si mismas un bien o un mal; solo es algo temporal que el hombre administra
para la eternidad. La carta de Santiago se muestra muy enfatica al respecto: «Hermanos
mios amados, oid: ¢No ha elegido Dios a los pobres de este mundo, para que sean ricos en fe y
herederos del reino que ha prometido a los que le aman? Pero vosotros habéis afrentado al
pobre» (Stg. 2:5). Esta declaracién no supone que la pobreza sea voluntad originaria de Dios,
sino mas bien una eleccion divina para algunos, con el objeto de ser probados; utilizando esa
pobreza material en beneficio de la riqueza espiritual. Igualmente, toda carencia en este
mundo constituye una prueba para el cristiano, pues estamos llamados a compartir nuestros
bienes con aquellos que lo necesitan: «En todo os he ensefiado que, trabajando asi, se debe
ayudar a los necesitados, y recordar las palabras del Sehor Jesus, que dijo: Mas
bienaventurado es dar que recibir»> (Hch. 20:35).

Dicho esto, no creamos en ningun modo que los valores eternos se construyen con
dinero. Mas rico fue Lazaro (riqueza espiritual) que el propio rico. Y para tal estado contribuyd,
paraddjicamente, su pobreza material.

Como bien sabemos la vida del creyente no se halla exenta de pruebas, y algunas de ellas
se muestran en forma de grandes penalidades, como le acontecié a Lazaro. Pero, todas las
aflicciones, en el control de Dios, contienen siempre propdsitos victoriosos. El académico y
novelista C.S. Lewis, resalta la excelencia de las pruebas diciendo: «Las dificultades preparan a
personas comunes para destinos extraordinarios». A veces, hasta los destinos extraordinarios
son preparados por Dios a través de las dificultades, sean de caracter econdmico, familiar,
eclesial, o de cualquier otra indole.

Definitivamente, la pobreza en este mundo, asi como las demas injusticias humanas, son
medidas con las que Dios prueba al hombre, que también al creyente; para que una vez
completada la prueba, finalmente se determine el estado de nuestra eternidad. Y ese futuro
estado se configurard, en aquel dia sin fin, sobre nuestras decisiones tomadas en el «hoy
temporal», visto desde la voluntad condicional de Dios. El sabio predicador, en su reflexidon
sobre las injusticias de la vida, exponia la ensefianza: «Es asi, por causa de los hijos de los
hombres, para que Dios los pruebe...» (Ec. 3:18).

Reflexionemos con espiritu biblico, porque lo que hagamos de bien en la vida, sea mérito
o buena obra, sea disposicidon u obediencia, no merece retribucién alguna de parte de Dios. No
necesitamos ahondar mucho en el problema del pecado, para ver que todas nuestras buenas
obras son hechas en imperfeccién, pues siervos inutiles somos, Lucas 17:10. Ahora bien, pese
a nuestra gran deficiencia, Dios mismo ha determinado premiar la buena disposicion del
creyente a través de los méritos de Cristo. Como prometié el Maestro en Mateo 10:42, ni un
vaso de agua, ofrecido en su nombre a uno de sus discipulos, carecera de recompensa. Esta
recompensa en ningun caso supone mérito propio o justicia humana, sino benevolencia divina.

Llegados a este punto, a continuacion estableceremos la diferencia entre la voluntad de
Dios general y la especial, utilizando como base el conocido texto biblico de Mateo 6:33.

TEXTO BIBLICO DE REFERENCIA: Mateo 6:33

«Mas buscad primeramente el reino de Dios y su justicia» (Mt. 6:33a). Esta parte del
versiculo expresa cual es la «voluntad general» de Dios para todo creyente, desde su
perspectiva condicional. Dicho mandamiento dado por el Sefior Jesus, significa que los deseos
del soberano Dios han de ser motivo y propdsito de nuestra existencia, por encima de todo lo
demas, e inclusive de nuestras necesidades particulares... Es oportuno preguntarnos si existen
deseos propios que en nuestro corazén se sobrepongan a los deseos de Dios. En este analisis,

-19-



resultaria justo pensar que si no logramos ofrecer en todo el primer lugar a Dios y a su
Palabra, no podemos esperar entonces que El, pasando por alto nuestra indiferencia, responda
con su bendicién a todas nuestras necesidades.

«Y todas estas cosas os seran afadidas» (Mt. 6:33b). La segunda parte de este versiculo
(la promesa) es el resultado de la primera (el mandamiento condicional), es decir, de buscar el
reino de Dios en primer lugar (su voluntad general). La expresién «todas estas cosas» se
relaciona con las respuestas a las preguntas que formuldbamos en la introduccién, y que
pertenecen a las necesidades de la vida cotidiana (la voluntad de Dios especial). En esto, el
eminente tedlogo holandés, L. Berkhof, en su Teologia Sistematica, parece concluir
acertadamente: «Debe decirse que constituye un concepto antibiblico de Dios, decir que El no
se ocupa ni puede ocuparse de los detalles de la vida, que no puede responder a la oracion,
qgue no puede ayudar en los apuros e intervenir milagrosamente a favor del hombre... La Biblia
ensefa que hasta los mas pequenos detalles de la vida tienen lugar en el orden divino».

Teniendo presente que todas las promesas biblicas permanecen fieles y verdaderas,
estamos convencidos de que El Eterno suplird, como asi lo promete, lo que de antemano sabe
gue necesitamos (no lo que nosotros creemos necesitar). Por ello, no hariamos bien si
intentaramos conseguir «todas estas cosas» por nuestra cuenta y riesgo, antes que esperar en
Dios y buscar su reino en primer lugar. En tal caso, «todas estas cosas», siendo muchas o
pocas, a la verdad no iran acompafiadas de la bendicidn especial de lo Alto.

Recordemos que el cristiano fiel no vive por cuenta propia, sino por la de Dios. En el
sentido opuesto, sucede que algunos no buscan la voluntad divina, sino mas bien que ésta se
adapte a su propia voluntad, alejandose asi del mandato de Jesus: «Si permanecéis en mi, y
mis palabras permanecen en vosotros, pedid todo lo que queréis, y os sera hecho» (In. 15:7).

No parece conveniente acudir a Dios para buscar su aprobacion celestial en decisiones
que ya hemos tomado, sin haber consultado previamente con El. En todo caso, lo correcto es
buscar la conformidad divina antes de tomar cualquier decisidon que sea relevante. Santiago
concluyé apropiadamente en su epistola: «Si el SeAor quiere, viviremos y haremos esto y
aquello» (Stg. 4:15).

«No os afanéis, pues, diciendo: ¢Qué comeremos, o qué beberemos, o qué vestiremos?»
(Mt. 6:31). Aqui podemos seguir incluyendo todas las preguntas anteriormente citadas... Si en
todo momento buscamos el desempefio de la voluntad de Dios, entonces habremos de confiar
en el control minucioso que El mantiene sobre nuestras necesidades. Es, precisamente, la
confianza en sus promesas, lo que nos permitird habitar tranquilos, sin preocuparnos
desmedidamente. Las palabras del Maestro son mas que alentadoras: «No temais; mas valéis
vosotros que muchos pajarillos» (Mt. 10:31).

Asi pues, en la medida que nuestro corazén se disponga a cumplir con la voluntad general
de Dios, se ird afadiendo todo aquello que precisamos para nuestra vida diaria. Solamente
hemos de procurar el mantener una buena relacidn con Dios, en la devocion y practica de sus
mandamientos (siempre con su ayuda), que bien se encargara El de aplicar en nosotros su
especial y perfecta voluntad.

Ahondemos en el conocimiento anticipado del Altisimo, ya que por lo general no nos va a
proveer de todo aquello que nosotros deseamos o pedimos; sino, en cualquier caso, de lo que
El sabe que realmente necesitamos. Y, bien podemos afirmar, que toda bendiciéon afiadida
guardara siempre una estrecha relaciédn con su voluntad especial. Y esa voluntad, en su
concepcion original, posee una marcada «perspectiva de eternidad».

Hoy mas que nunca, y descubriendo cdmo se aceleran los tiempos del fin, nos sentimos
motivados a contemplar la vida con unos anteojos de largo alcance: «Poned la mira en las
cosas de arriba, no en las de la tierra» (Col. 3:2). Al fin y al cabo, el propdsito mas importante
que debemos perseguir, es el estado final de nuestra eternidad con Cristo.

Uno de los problemas fundamentales de la esencia humana es «no saber esperar». Y
como somos impacientes por naturaleza, en ocasiones queremos adelantarnos a las
previsiones divinas. En tal caso, hay espiritus impulsivos que no estan dispuestos a esperar los
tiempos ordenados por Dios, tomando por contra decisiones fuera de su voluntad. La
recomendacion biblica no se presta confusa: «Pacientemente esperé en Jehova. Y se incliné a
mi, y oyé mi clamor» (Salmo 40:1). J.L. Packer, hablando sobre la providencia divina, apunta

-20-



a este importante factor: «Falta de disposicion para esperar. "Espera en Jehova” es uno de los
estribillos constante en los Salmos -consejo necesario porque frecuentemente Dios nos hace
esperar-. El no tiene tanto apuro como nosotros, y su modo de proceder es el de no darnos
mas de lo que necesitamos para el tiempo presente, o lo que necesitamos como guia para dar
un paso a la vez. Cuando estemos en duda sigamos esperando en Jehova y no hagamos nada.
Cuando sea necesario, la luz necesaria vendra».

Por otra parte, entendemos que el Padre celestial no cubre las necesidades de todos por
igual, dado que sus proyectos, en este mundo, son diferentes para cada hijo suyo; por eso,
parece razonable que a cada cual le aplique una medida distinta.

Alcanzamos a reconocer en el texto de Mateo 6:33, que «todas estas cosas»
(necesidades cubiertas) no son «finalidad» en si mismas, sino los «medios» que Dios utiliza
para llevar a cabo la misién encomendada; la cual, como hemos citado, contiene una
acentuada proyeccidon de eternidad. Ante la pregunta de sus discipulos, «Jesus les dijo: Mi
comida es que haga la voluntad del que me envid, y que acabe su obra» (IJn. 4:34). Nos
preguntamos, ¢no deberia ser ésta nuestra mayor aspiracion en la vida?

Considerando la propia libertad humana (valga la expresion), el creyente puede buscar en
primer lugar, o no, el reino de Dios y su justicia: es una decisiéon personal. Decision tan
importante marcara la diferencia entre vivir dentro o fuera de la voluntad Dios. Consideremos
aqui la determinacion de Moisés: «Escogiendo antes ser maltratado con el pueblo de Dios, que
gozar de los deleites temporales del pecado» (He. 11:25). Aun no siendo el mismo escenario
que el de Moisés, igualmente cada uno habra de elegir.

Sobre el tema, no fue diferente la ensenanza de nuestro Maestro: «Y decia a todos: Si
alguno quiere venir en pos de mi, niéguese a si mismo, tome su cruz cada dia, y sigame» (Lc.
9:23). Subrayese la expresion «si alguno quiere». Dios no impone sus mandamientos, ni obliga
a nadie que no desee obedecerlos; por el contrario, respeta las decisiones tomadas... El
llamamiento antiguo del Sefior para con su pueblo fue en todo similar: «Y no queréis venir a mi
para que tengais vida» (In. 5:40). Parafraseando la frase conocida del poeta, podriamos decir:
«Querer o no querer, esa es la cuestion». Traigamos a la mente las palabras de Jesus en otro
texto: «Cudntas veces quise juntar a tus hijos, como la gallina juntos sus polluelos debajo de
sus alas, y no quisiste» (Mt. 23:37). Como cualquier decisidon en la vida, «querer» o <«no
querer», en el sentido mencionado, constituye en su propia naturaleza una prueba de amor a
Dios.

Por otro lado, cumplir con los planes divinos no representa para el hombre vivir en estado
de perfeccién, o impecabilidad absoluta. Desgraciadamente el cristiano todavia queda sujeto a
la influencia de su naturaleza caida... La idea principal, en este asunto, va siempre encaminada
hacia disponer nuestra voluntad en direccion a la de Dios. El que es Omnisciente ve la
intencion del corazén y no tanto la actividad propia. Somos y seremos insuficientes en hacer
nada aceptable para Dios. Por eso, necesitamos la gracia y el poder de Dios, pues hemos de
reconocer que solo El puede hacer su obra en nosotros.

En esto, como en todo, la gracia de Dios se muestra de forma completa, porque tampoco
merecemos que El responda con su rica bendicidon a nuestra obediencia, por muy fiel que ésta
se manifieste. Es decir, la remuneracidon a nuestro buen obrar es posible porque asi le ha
placido a Dios en su generosidad, y al mismo tiempo determinado por gracia: «Y si por
gracia, ya no es por obras» (Ro. 11:6).

Visto lo visto, no impacientemos el alma buscando cual sea la voluntad de Dios en todos
los temas que atafien a la vida cotidiana. «No os afanéis», dijo el Sefior. Nuestra preocupaciéon
debe ser, fundamentalmente, la de buscar el reino de Dios y su justicia. En el tiempo
determinado el Buen Pastor afiadira todas las demas cosas, o dicho de otro modo, cumplira con
su voluntad especial en nuestra vida.

¢POR QUé CUMPLIR CON LA VOLUNTAD DE DIOS?
La respuesta seria tan sencilla como decir que Dios es soberano, y por lo tanto el que
manda. No ignorando esta premisa biblica, también como Padre bondadoso desea lo mejor

para sus hijos, y por ello sus mandamientos no son fastidiosos, conllevando siempre resultados
favorecedores para el ser humano, mayormente para aquellos que son receptores de su amor

-21-



divino. De igual forma, esto es una concesion que el Padre ha otorgado a sus hijos, para que
seamos sus colaboradores: «Porque nosotros somos colaboradores de Dios» (1 Co. 3:9).

Aqui hemos de precisar bien, porque para que podamos desempefiar lo encomendado por
el Creador, es necesario mantener unas motivaciones correctas, como venimos enfatizando.
Toda decision tiene su razén de ser. De modo que, las «motivaciones del corazén» son las que
dispondran nuestra vida a favor o en contra de la buena voluntad de Dios.

Por lo general no hemos de obedecer a Dios para..., sino principalmente por... No para
alcanzar la salvacién, naturalmente, ni tampoco para ser merecedores del favor celestial. Si
alguno piensa que es merecedor de algo, aun con la mejor intencién, no piensa bien. El Padre
solamente tiene su complacencia en el Hijo, segun Marcos 1:11, y por ello todas sus
bendiciones nos vienen a través de Cristo (sobre la base de su obra en la Cruz).

La disposicion y los motivos

Por agradecimiento

Los cristianos somos poseedores de la preciosa verdad del Evangelio. Y estamos tan
agradecidos a Dios por su gracia, amor, y por todos los beneficios de su salvacién, que no
parece existir otra alternativa que no sea la de buscar el cumplimiento de su voluntad: «Dad
gracias en todo, porque esta es la voluntad de Dios» (1 Te. 5:18).

Agradecemos al Sefior por los beneficios materiales y espirituales. Agradecemos a Dios
por su amor, por su bondad, por la muerte y resurreccion de Cristo, por el don de la Salvacion,
por el perdén de los pecados, por el regalo de la vida eterna, por el Espiritu Santo que nos ha
dado, por la condicidn de hijos de Dios, por su direccidén, por sus promesas, por la iglesia, por
los dones, por su cuidado y proteccién, por la esperanza que tenemos, por la eternidad que nos
espera, y por un largo etc. iHay tantos motivos por los cuales agradecer a nuestro buen Padre
Dios!

Porque glorifica a Dios

Los proyectos celestiales, siendo eternos, han de llevarse a cabo en este mundo temporal.
Y todos los proyectos contienen una finalidad sublime, la de adorar y glorificar a nuestro Padre
celestial: «Glorificad, pues, a Dios» (1 Co. 6:20). Glorificamos al Sefior pensando en lo que por
naturaleza El es, principalmente en sus atribuciones divinas; y por lo que ha hecho, hace, y de
seguro hara en nuestras vidas.

Alabar y enaltecer el nombre de Dios, en la obra de Jesucristo, es el motor que no solo
debe impulsar nuestros labios, sino también nuestros hechos.

Queda claro que el buscar su voluntad en ninguna manera ha de repercutir en la
glorificacién personal, pues «a El sea la gloria por los siglos» (Ro. 11:36).

Porque no nos pertenecemos

El creyente verdadero ha sido comprado por Dios, y no es dueno de su vida. Ha sido
rescatado de la esclavitud del pecado, y también de un terrible destino final: el infierno.
«Porque habéis sido comprados por precio; glorificad, pues, a Dios en vuestro cuerpo y en
vuestro espiritu, los cuales son de Dios» (1 Co. 6:19,20). Luego, si fuimos comprados, es
porgue alguien pagd el precio. La muerte de Jesucristo es el precio que el Padre pagd para
poder redimirnos; motivo suficiente para sentirnos deudores. Gracias a la muerte expiatoria de
Cristo (y a su resurrecciéon) muchos pecadores han sido rescatados, que no es poca cosa.

Verdad es, los cristianos recibimos en forma gratuita la salvacién, pero icuan grande fue
el costo que Dios pagd por ella...! De manera que somos suyos, le pertenecemos. Y, por tan
hermosa condicidn de redimidos, nuestra responsabilidad como cristianos es administrar, con
diligencia y buena voluntad, los deseos de nuestro Senor, o dicho de otro modo, de nuestro
Duefio.

-22-



Porque es para nuestro bien

«Y sabemos que a los que aman a Dios (la motivacidon correcta), todas las cosas les
ayudan a bien, esto es, a los que conforme a su propdsito son llamados» (Ro. 8:28). En la
conversion, el pecador convertido en cristiano ha recibido el gran amor de Dios, el cual le
habilita de forma adecuada para poder amarle. Como resultado, todo lo que acontece en su
vida —previa condicién amar a Dios—, va a colaborar para su bien. Un bien en el hoy terrenal:
«Todo lo que hace, prosperard» (Sal. 1:3), y lo mas relevante, un bien eterno: «Entra en
el gozo de tu Sefior» (Mt. 25:21). Es verdad, no hay nada en este mundo que traiga tanta
satisfaccion al alma humana, que vivir conforme a la voluntad de Dios, pues ello aporta vida, y
vida en abundancia. Es la bondadosa oferta de nuestro Senor: «Yo he venido para que tengan
vida, y para que la tengan en abundancia» (Jn. 10:10).

Porque posee una proyeccion eterna

Nos preguntamos, a través del sentido comun, équé importancia conlleva el vivir ochenta
o noventa afios en este mundo lleno de sinsabores, si lo comparamos con toda una eternidad
repleta de satisfacciones? «Porque équé es vuestra vida? Ciertamente es neblina que se
aparece por un poco de tiempo, y luego se desvanece» (Stg. 4:14). Conscientes de la
transitoriedad de la vida, corta y efimera, habremos de caminar estrechamente unidos con la
eternidad que nos espera. Vivir el hoy con sentido del mafiana, es buena medida para no
desviar el significado de nuestro paso por este mundo

Comprobemos nuestro caminar diario, porque el grado de nuestro sometimiento a la
voluntad de Dios en el «hoy», marcara nuestro destino final en el «mafiana». El estado de
privilegio y gozo en los cielos nuevos y tierra nueva, asi como nuestra cercania con Jesus y
participacion de su gloria, va a depender, con todo, de nuestra labor en este mundo; o mejor
dicho, de la labor que Dios haga a través nuestro, porque en todas las cosas habra de
acompafarnos su gran poder e inagotable gracia.

Regresando al texto biblico de referencia, insistimos en que no parece razonable
preocuparse demasiado (afanarse) por los avatares de la vida cotidiana; ya sea empleo,
posicidon econdmica, estabilidad familiar, enfermedad o salud... Todo ello es como nada si lo
contemplamos con los ojos del futuro: «Pues tengo por cierto que las aflicciones del tiempo
presente no son comparables con la gloria venidera que en nosotros ha de manifestarse» (Ro.
8:18). Con esta visidon expectante camina el cristiano fiel, convencido de que la promesa del
Sefior no tardaréa mucho en hacerse realidad: «He aqui, vengo pronto, y mi galardon
conmigo...» (Ap. 22:12).

-23-



CAPITULO II
REQUISITOS DE LA VOLUNTAD DE DIOS

Es preciso hacer un alto en el camino y preguntar si andamos conforme a la voluntad
general de Dios, para de tal manera estar seguros de que su voluntad especial, en forma
prospera y benéfica, se cumplira en nosotros. Y, para poder comprobarlo, tendremos en cuenta
tres aspectos fundamentales. Primero, nuestra relacién con Dios: entrega, buena disposicion, y
vinculacién con la Palabra y la oracién. En segundo lugar, nuestra relacién con el entorno: las
personas y las circunstancias. Y, finalmente, nuestra relacion interior (con nosotros mismos):
sentimientos y convicciones. Todo ello, contemplado bajo las sefiales que el Espiritu Santo, en
sus diferentes formas, pudiera mostrar; lo cual veremos con mas definicién al final del capitulo.

LA RELACION CON DIOS

Recuperar la comunion del ser humano con el Creador, rota desde la caida en el huerto
del Edén, es el proyecto inicial que encontramos en sus planes eternos. De todos los
verdaderos cristianos, se declara en la Escritura: <«Porque siendo enemigos, fuimos
reconciliados con Dios por la muerte de su Hijo» (Ro. 5:10).

A continuacion observaremos que la propia relacidon del creyente con su Padre celestial,
comprende varios requisitos elementales: Entrega incondicional, conocimiento, aplicacion de la
Biblia, y la practica de la oracion.

Una verdadera disposicion de entrega a Dios

Parece razonable pensar que si Dios es nuestro Padre, deberiamos entonces mantener
una buena relacién con El. Ello se alcanza, principalmente, cuando el cristiano entrega su
corazon a Dios. No me refiero aqui a la entrega del corazdén para «salvacidén», sino para
«santificacion». La primera constituye un instante, la segunda requiere de toda una vida.

Rendir nuestra voluntad a la de Cristo, es el primer paso. Y no podemos esperar
respuestas del cielo, si en verdad todavia no hemos entregado nuestra vida a Aquel que si la
entregd por nosotros. Es lo que pide el Sefior: «Dame, hijo mio, tu corazdn, y miren tus ojos
por mis caminos» (Pr. 23:26).

Para aquel lector que habiendo examinado su vida, asi lo considere necesario, puede
renovar sus votos realizando una oracion de entrega a Dios, implorandole: iSefor! aqui estoy,
en tu presencia, reconociendo que mi vida sin tu direccion no tiene sentido. Te pido perddn por
mi falta de entrega y disposicion del corazén. Hoy tomo la firme decision de hacer tu voluntad.
Te entrego mi corazoén, mi vida y circunstancias, depositandolo todo por fe en tus poderosas
manos, para que cumplas el propdsito especial que tienes para mi. Enséfiame el camino y
guiame a hacer tu buena voluntad. Pongo toda mi confianza en ti y en las promesas de tu
Palabra. iEn el nombre de Jesus!

-24-



Después de esta oracién, aun cabria preguntarse: éCoémo saber, pues, que nos hemos
entregado a Dios de corazén, y no es solamente una decision hecha a la ligera? Veamos
seguidamente algunas condiciones biblicas que nos ayudaran a discernir si verdaderamente
hemos entregado nuestra vida, y como resultado andamos en armonia con la providencia
divina.

En actitud no egocéntrica

Una entrega desprendida de todo egoismo: La voluntad de Dios no esta orientada para en
primer término satisfacer mis necesidades particulares: «Pedis, y no recibis, porque pedis mal,
para gastar en vuestros deleites» (Stg. 4:3). Los planes divinos no se encaminan
principalmente hacia los intereses personales, sean de caracter particular, profesional,
familiar, e inclusive eclesial. En lo que a propdsito de vida se refiere, el énfasis en los «yo»
«me» «mi» ha de permanecer ausente del corazén. San Agustin declard en su rogativa a Dios:
«De sobre todas las cosas que me has de librar, librame de mi mismo». La enseflanza se hace
palpable, pues el yo-ismo es enemigo acérrimo de la voluntad de Dios: «Ya no vivo yo» (Ga.
2:20), afirmaba el apdstol en actitud de sincero desprendimiento personal.

La disposicion del creyente para seguir la voluntad de Dios no ha de ser ego-céntrica, sino
teo-céntrica (pone su énfasis en Theos = Dios), por eso se le llama la voluntad de... Dios. Esto
no significa que debemos anular nuestra personalidad, ni que tal decision contemple el auto
desprecio de nuestro ser. La idea reside esencialmente en la intencionalidad, o lo que es lo
mismo, en la propia motivacidon de las acciones: épara quién vivimos, y con qué propdsito lo
hacemos?

El modelo es Cristo, y su ejemplo aleccionador para poder seguirlo: «Padre mio, si es
posible, pase de mi esta copa,; pero no sea como yo quiero, sino como tu» (Mt. 26:39). No fue
facil para Jesus beber la copa amarga del juicio a causa de nuestros pecados, pero... era la
voluntad de Dios.

En sinceridad

La entrega del corazén con sincera disposicion: La decisidon tomada en ningin modo ha de
ser hecha superficialmente. A veces el creyente puede tener cierto deseo de servir al Sefior,
pero al tiempo los intereses del corazdn se dirigen hacia otros lugares que, finalmente, se
sitlan fuera del propdsito divino. El requisito biblico es: «Me buscaréis y me hallaréis, porque
me buscaréis de todo vuestro corazdn» (Jer. 29:13). En este sentido, la doble intencién no es
valida para habitar con integridad en el reino de Dios.

Algunos se jactan de vivir para Dios, pero en la practica lo hacen para ellos mismos, y asi
es como se auto engafian. El Sefor recrimind al pueblo antiguo por su hipocresia: «Dice, pues,
el Sehor: Porque este pueblo se acerca a mi con su boca, y con sus labios me honra, pero su
corazon esta lejos de mi» (Is. 29:13). La verdadera sinceridad ha de contener siempre el
sentido contrapuesto del texto leido, es decir, lo que el cristiano exprese con los labios, ha de
mantenerse acorde con la intenciéon de su corazén; y con mayor razén si se trata de nuestra
relacion con Dios.

En obediencia

Una entrega en actitud de obediencia: Si en verdad somos sinceros con nuestro Creador,
deseando ademas cumplir con su voluntad, desarrollaremos al tiempo una actitud de
obediencia a sus mandamientos. Fue la recomendacion del profeta Samuel al rey Saul:
«Ciertamente el obedecer es mejor que los sacrificios» (1 S. 15:22). Aunque, observemos
también el significado inverso, porque si la resolucion de nuestro corazén se resiste a
obedecer, entonces, é{para qué tanto empefio en querer conocer su voluntad? El encargo de
Cristo es notablemente practico: «Si sabéis estas cosas, bienaventurados seréis si las
hiciereis» (Jn. 13:17).

-25-



Es cierto que la obediencia absoluta no existe, dado que el creyente habita todavia en
naturaleza pecadora, y por ello la perfeccidn en esta tierra es inalcanzable. Pese a tal
incapacidad, se hace indispensable una verdadera disposicion a obedecer la voz de Dios. Y es
probable que en la practica fallemos muchas veces. Pero a pesar de toda resistencia al bien, el
corazon ha de estar siempre disponible para dejar el pecado, y acercarse a Dios en obediencia
a su Palabra. Este fue el propio sentir del salmista: «Mi corazdn incliné a cumplir tus
mandamientos» (Sal. 119:112).

Aqui surge la pregunta: ¢Qué ocurre si pecamos una y otra vez...? La respuesta divina se
muestra inequivoca: «No dejara para siempre caido al justo» (Sal. 55:22). Lo importante en
este asunto es «no permanecer caido». Para nuestra restauracion espiritual, la formula es
biblica: «Si confesamos nuestros pecados, él es fiel y justo para perdonar nuestros pecados, y
limpiarnos de toda maldad» (1 Jn. 1:9).

Aunqgue la entrega del alma humana al Dios santo no hace al hombre impecable, resulta
obligatorio, en todo caso, una disposicién interior a obedecer su Palabra. Si caemos, nos
levantamos confesando todo pecado (Dios nos levanta) y, confiando en sus promesas, hemos
de proseguir el camino. Y asi, en la medida que el cristiano crece espiritualmente, también
decrece su natural orientacion hacia el mal.

¢Estamos abiertos a escuchar la voz de nuestro Padre celestial, y en consecuencia a
obedecerla? Visto el requisito sagrado, seria una presuncién fuera de lugar el pretender que
Dios afiada sus ricas bendiciones a nuestra vida, sin poseer primero una verdadera actitud de
obediencia. iQue nadie viva tal contradiccion!

En Santidad

Una entrega demostrada en santidad: El pecado rompe la comunién del hombre con el
Creador, e impide la buena relaciéon con El. Por tanto, la actitud de obediencia se manifestara
en una vida apartada de aquello que no agrada al Sefor. Tal disposicidén llevara al cristiano de
forma natural a rechazar el pecado, y de esta manera a crecer en santidad. No fue otro el
pensamiento de Dios, ya planificado en la eternidad para todos sus hijos: «Segun nos escogid
en él antes de la fundacion del mundo, para que fuésemos santos y sin mancha delante de él»
(Ef. 1:4).

Esta condicidn santificadora se muestra en la Escritura en términos de lo que no debemos
hacer: «No os conforméis a este siglo... para que comprobéis cual sea la buena voluntad de
Dios, agradable y perfecta» (Ro. 12:2). Si queremos comprobar —-no solamente saber- la
agradable y perfecta voluntad de Dios en nuestra vida personal, entonces haremos bien en no
conformarnos (formarnos con) a los valores de esta sociedad, ciertamente estropeada por el
pecado... El reconocido escritor Jhon Stott, en su libro el Sermdén del Monte, expuso la misma
idea: «Probablemente la mayor tragedia de la iglesia durante su larga y variada historia, ha
sido su constante tendencia a conformarse a la cultura reinante, en vez de desarrollar una
contracultura cristiana».

Un creyente, nacido de nuevo, no puede vivir como un incrédulo: «No améis al mundo, ni
las cosas que estan en el mundo» (1 Jn. 2:15). A saber, no es compatible el tener un
corazon entregado al Sefior y en paralelo una vida de libertinaje espiritual, adaptada a los
valores de una sociedad grandemente corrompida: «Cualquiera, pues, que quiera ser amigo del
mundo, se constituye enemigo de Dios» (Stg. 4:4). Segun la indicacion biblica, si algun
cristiano desea apegarse a las cosas terrenales, al mismo tiempo se estara constituyendo como
enemigo de Dios. Y de ser asi, como es légico no podemos pensar que el Sefior justo vaya a
conceder nuestros deseos, cuando realmente éstos se sitlan fuera de su voluntad general.

«La voluntad de Dios es vuestra santificacion» (1 Ts. 4:3), expone la revelacién biblica. La
santificacién es sinéonimo de crecimiento espiritual, desarrollo personal, madurez, superacion,
progreso, perfeccionamiento; lo cual entendemos que no proviene de nuestra capacidad
humana, sino de Dios: «El mismo os perfeccione, afirme, fortalezca y establezca» (1 P. 5:10).
Porque, en la medida que nos vamos despojando del pecado, también vamos creciendo en
santidad. La ensefianza se halla aqui en proseguir adelante, pero no por nuestra cuenta, sino
en dependencia del poder de Dios, pues solo El es santo y el que santifica: «Que el mismo Dios
de paz os santifique por completo» (1 Ts. 5:23).

-26-



Analizando bien el significado de «santidad», vemos que ésta en ningin modo reprime la
libertad de la persona, sino que mas bien la encamina para disfrutar de la vida con mayor
intensidad, con excelencia, y en su perspectiva correcta. La santidad también nos ayuda a
contemplar el sufrimiento con mayor serenidad, y con verdadero sentido de la eternidad.

Entonces, si nuestro corazon no esta dispuesto a vivir en santidad, tampoco podemos
esperar que la gracia especial de Dios ampare nuestra vida: «Seguid la paz con todos, y la
santidad, sin la cual nadie vera al Sefior» (He. 12:14).

En Humildad

Una entrega en actitud de humildad: Aun viviendo en santidad, y con la disposicidon de
rechazar el pecado, no creamos que somos mejores que los demas. El orgullo religioso frena la
intervencion del Espiritu Santo. Y no podemos ir a Dios con reivindicaciones o exigencias,
porgue no tenemos ningun derecho, dado que no merecemos nada bueno. Nuestra dignidad
esta en Jesucristo, no en nosotros. Es por la obra perfecta de Cristo en la Cruz, que a nuestro
Hacedor le place santificarnos y capacitarnos para poder vivir bajo su buena voluntad. Somos y
siempre seremos insuficientes para tan sublime tarea: «Y para estas cosas, équién es
suficiente?» (2 Co. 2:16).

Nuestra imperfeccion es grande; razén sobrada para mantener una constante apertura de
mente, como también de corazén, a las directrices divinas. Asi reza la Escritura: <«Mis
pensamientos no son vuestros pensamientos, mi mis caminos vuestros caminos» (Is.
55:8). Aun siendo recto nuestro camino, hemos de saber que tal vez podemos estar errados en
muchas de nuestras ideas, o convicciones. En cualquier caso, es conveniente dejar la
terquedad de pensamiento, los absolutos en cuestiones relativas, el dogmatismo de las formas
doctrinales, los triunfalismos personales o eclesiales, y el complejo de sabelotodo. Reconocer
nuestras limitaciones humanas, es el primer paso que abre las puertas a la intervencién del
cielo: «Porque Jehova es excelso, y atiende al humilde. Mas al altivo mira de lejos» (Sal.
138:6).

Siendo el creyente incapaz de realizar el proyecto de Dios por si mismo, necesita
depender de la accidon mediadora del Espiritu Santo. Una actitud de humildad, por tanto, nos
llevara a recibir de Dios la guia necesaria para marchar con pie firme y seguro. Y con esta
humilde disposicién, hemos de confiar en que el Buen Pastor nos mostrard el camino:
«Encaminara a los humildes por el juicio, y ensefiara a los mansos su carrera» (Sal. 25:9).

En Confianza

Una entrega hecha con toda confianza: «Pero sin fe es imposible agradar a Dios,; porque
es necesario que el que se acerca a Dios crea que le hay, y que es galardonador de los que le
buscan» (He. 11:6). La fe es la medida de todas las cosas en la vida cristiana. La voluntad de
Dios, pues, demanda que nuestra vida se rija exclusivamente por fe, y no tanto por vista, que
tampoco por sentimientos: «Por fe y para fe» (Ro. 1:17).

En el proceso histérico de la salvacién, expresado en el Antiguo Testamento, se
cumplieron todas y cada una de las profecias dadas por Dios mismo: «No falté ni una palabra
de las buenas promesas que el Sefior habia hecho a la casa de Israel; todas se cumplieron»
(Jos. 21:45). Dios es fiel, y todas sus promesas se cumplen en Cristo... En su aplicacion mas
personal, encontramos un sinfin de promesas en la Escritura que forman parte de la voluntad
de Dios para sus hijos. Por eso hemos de conocerlas, recibirlas, y confiar en ellas: son los
dichos certeros del Todopoderoso: «Porque todas las promesas de Dios son en él Si, y en él
Amén, por medio de nosotros, para la gloria de Dios» (2 Co. 1:20).

Ahora, en este punto guardemos suma prudencia, porque en la Escritura hallamos
promesas que fueron solamente temporales o especificas para personas y momentos
histéricos... Siendo esto cierto, nos enfocamos en el sentido presente, porque son innumerables
las promesas biblicas que todavia prevalecen inmutables para todos los cristianos. Tan solo hay
que comparar la promesa leida con la ensefianza general de toda la Escritura, en materia de
doctrina, para comprender si la promesa sigue vigente o no.

-27-



Hacemos bien en revisar nuestros pasos, porque si hasta aqui concluimos en que
efectivamente nos hemos entregado a Dios, en decisién no egocéntrica, sincera, obediente,
santa, humilde... entonces nos resta el «confiar» en sus promesas establecidas. Promesas que
hablan de la providencia divina: del cuidado, la guia, y la provisidon de Dios para todo cristiano
fiel. En esto, si algun creyente con buena intencién se pregunta: No sé qué camino escoger en
esta situacion que se me presenta. ¢Me ensefara Dios a tomar la decision correcta...? No hay
lugar para la incertidumbre. El Sefior prometid: «Te ensefiaré el camino en que debes andar;
sobre ti fijaré mis ojos» (Sal. 32:8). Y aunque observamos en el contexto biblico que Dios se
estaba dirigiendo al rey David, el espiritu de la promesa es aplicable perfectamente para
nuestros dias, puesto que no agrede la «analogia biblica» (el conjunto de textos biblicos que
hablan del tema).

Con la misma determinacion el libro de Los Proverbios nos invita a confiar plenamente en
Dios: «Fiate de Jehova de todo tu corazdén, y no te apoyes sobre tu propia prudencia;
recondcelo en todos tus caminos, y él enderezara tus veredas» (Pr. 3:5,6).

Podriamos destacar aqui infinidad de promesas biblicas especialmente disefiadas por Dios
para todos sus hijos (agenda de trabajo para el lector).

Aceptadas las condiciones de entrega, alguno todavia se podria preguntar: Cuando la
Biblia no me ofrece indicaciones claras, écomo sé cual es la voluntad de Dios? La respuesta se
determina bajo otra pregunta: {Te has entregado verdaderamente?

La Palabra de Dios
Relativo a la voluntad general de Dios

Una vez el creyente ha rendido su alma al Creador, habra de mantener en forma
permanente dicha entrega, lo cual requiere una buena dosis de «perseverancia». Por
tal razon, dia a dia los cristianos hemos de conocer mejor a Dios y su voluntad general. Y ésta,
como bien sabemos, se halla impresa en la Palabra escrita, es decir, la Biblia. Es pues, la
voluntad de Dios que la leamos, meditemos y estudiemos, en constante actitud de obediencia.
En la medida que conozcamos su Palabra, conoceremos mejor el plan general de Dios para
nuestra vida.

El conocimiento de la Sagrada Escritura, recibida en forma adecuada, nos permite
descubrir los propdsitos insondables de nuestro Creador. Estos contienen ensefianzas
universales que todo creyente en Cristo habra de conocer. Muchas de ellas son de caracter
practico, y relativas a nuestra relacidon con Dios, con la familia, con la sociedad, con la iglesia,
con nosotros mismos, y demas pormenores de la vida diaria. Para tal finalidad, existen
multitud de normas, ensefanzas e instrucciones, registradas en la Biblia (el Manual escrito de
la voluntad divina) como testimonio de los deseos del Padre celestial para todos sus hijos. Ella
nos ofrece luz y guia para andar por camino recto: «Lampara es a mis pies tu palabra, y
lumbrera a mi camino» (Sal. 119:105).

La Santa Biblia habla de Jesucristo, es el tema central en todas sus paginas: «Ellas
son las que dan testimonio de mi» (In. 5:39), afirmd nuestro Salvador. Por consiguiente,
conocer a Jesucristo como el Salvador, y ademas seguirle como Maestro, forma parte de la
voluntad de Dios general para todo cristiano.

Distingamos con claridad, porque en la medida que disponemos nuestro corazén a
conocer la Palabra, y también a obedecerla, estaremos abriendo una puerta grande a la
aplicacion especial de la providencia divina, en su orientacién positiva.

Nos preguntamos por la relacion que mantenemos con la infalible Palabra de Dios: éLa
leemos, meditamos y estudiamos con regularidad? ¢Mantenemos cada dia un tiempo
devocional, valorando asi el tesoro escrito que Dios nos ha proporcionado?

Relativo a la voluntad especial de Dios

Podemos afirmar, con toda seguridad, que la Biblia es herramienta indispensable para
encontrar las respuestas de parte de Dios. Cuando no sabemos bien por donde dirigir nuestros
pasos, o bien son confusas las direcciones, buscamos la guia en los principios generales de la
Escritura, que bien nos iluminaran el camino en asuntos personales. Y en dicha busqueda, en
ocasiones hallaremos

-28-



versiculos, pasajes especiales, o ejemplos de personajes biblicos, que se destacaran por si
solos llamando nuestra atencién, de tal manera que serd como rayo del cielo que ilumina toda
sombra de oscuridad en el camino.

El Espiritu Santo, bajo su accion iluminadora, puede utilizar cualquier porcion biblica para
hablarnos, desde luego. Sin embargo, siempre habremos de respetar la correcta interpretacion
del texto, pues la Escritura no es de interpretacién privada, como hace constar 2 Pedro 1:20.

Siguiendo este orden, nuestras decisiones han de coincidir primero con la voluntad
general de Dios, es decir, con el espiritu de toda la Biblia. En contra de lo que algunos
practican, no es recomendable el método de escoger textos biblicos al azar, con el objeto de
buscar respuestas acerca de la voluntad de Dios en situaciones dificiles, o que requieran
contestacién inmediata. Por lo general, no podemos fiarnos demasiado de lo que nos diga un
solo versiculo, texto o pasaje, para dar respuesta segura a nuestras dudas en contextos de
inseguridad personal. Es cierto que Dios mostrara su voluntad a través de su Palabra, en esta
forma especial, en el momento que asi lo estime oportuno; pero sepamos que no es una regla
fija que todo creyente haya de seguir.

En muchos casos la ensefanza general de la Biblia es bastante clara, y nos indica si
debemos o no tomar la decisidn que nos planteamos. Por ejemplo, si alguien se pregunta:
¢He de casarme con una persona no creyente? En este caso la Escritura es suficientemente
diafana: «No os unais en yugo desigual con los incrédulos...» (2 Co. 6:14). Cabe afadir otro
ejemplo: A causa de diversos desenganos, son innumerables los creyentes que no desean
asistir a una iglesia, ni tampoco tener mas relacidon con otros hermanos en la fe, arguyendo en
tal caso que Dios les comprende... éCudl es la voluntad de Dios en esta situacion? Una vez mas
la respuesta es biblica: «No dejando de congregarnos, como algunos tienen por costumbre»
(He. 10:25).

Con independencia de cual fuere la situacidon, la ensefianza de la Escritura, vista en su
conjunto (analogia biblica ya mencionada), contiene suficiente luz para ayudarnos a tomar
decisiones. Dicha luz serd mas clara y precisa en la medida que conozcamos mas ampliamente
la totalidad del contenido biblico. Con esta condicion, la Palabra también reafirmara nuestro
camino en tanto no nos encontremos la voz de Dios hablandonos en contra.

Seria recomendable comprobar si nuestro rumbo se aviene a las reglas fundamentales de
la doctrina biblica. Y, si en esta consideracion, nos damos cuenta de que caminamos en
direccidn opuesta, entendamos entonces que es la oportunidad para pedir perdon a Dios,
volver al camino recto, y comenzar a disponer nuestro corazén en la direccién adecuada...

La oracion

Junto con la lectura y la meditacion biblica, también se hace necesario conservar nuestra
entrega a Dios por medio de la oracién. La «comunicacion» es elemento basico en las
relaciones personales, por lo que para mantener una buena relacion con Dios, inevitablemente
deberemos comunicarnos con El: «Mas la oracion de los rectos es su gozo» (Pr. 15: 8).

En la oracion sometemos nuestra voluntad a la voluntad del Padre. Por ello, resulta
imprescindible permanecer comunicados con Aquel, que estando presente, siempre escucha:
«Porque los ojos del Sefior estan sobre los justos, y sus oidos atentos a sus oraciones» (1 P.
3:12).

Para que nuestra vida cristiana esté sujeta a la voluntad del Creador, hemos de poner
constantemente nuestras decisiones en sus poderosas manos. No se trata de orar muchas
veces al dia, sino de conservar en todo momento un espiritu de oracion; teniendo en cuenta la
presencia del Sefor y su aprobacién en todas las areas de nuestra vida: «Recondcelo en todos
tus caminos, y él enderezara tus veredas» (Pr. 3:6). Con gran determinacién el salmista pedia
a Dios en oracidon: «Enséfiame a hacer tu voluntad, porque tu eres mi Dios» (Sal. 143:10).

En contra de lo que algunos piensan, la oracién no es una férmula magica con la cual
conseguimos las bendiciones celestiales. La oracion, principalmente, es el espiritu mismo de
nuestra devocion a Dios. Por lo cual, cuando oramos, entramos en el santuario divino buscando
la comunidén con nuestro Bienhechor, para de forma reverente conversar con El. Y, en nuestra
conversacion, primero le alabamos, le agradecemos, le adoramos. Después, confiados en sus
promesas, dejamos en sus manos todo asunto, y descansamos en EL; sabiendo que todas las
peticiones, de acuerdo con su voluntad, seran concedidas: «Y todo lo que pidiereis al Padre en

-29-



mi nombre, lo haré, para que el Padre sea glorificado en el Hijo» (IJn. 14:13). Aceptemos de
buen grado el consejo biblico, porque todo creyente necesita hablar con el Padre celestial, para
buscar su direccion y aprobacién en todas las cosas: «A Jehova he puesto siempre delante de
mi. Porgue esta a mi diestra, no seré conmovido» (Sal. 16:8).

¢Puede un hijo de Dios tomar decisiones importantes sin consultarlas con su Padre? De
ser asi, no esperemos que Dios responda a todas las preguntas planteadas en principio. En la
Biblia encontramos el siguiente caso: «Asa enfermd gravemente de los pies, y en su
enfermedad no buscé a Jehova, sino a los médicos» (2 Cr. 16:12). Dos anos después, el rey
muri6. De igual forma ocurrié con el rey Saudl: «Saul no consulté a Jehova,; por esta causa lo
matdé» (1 Cr. 10: 14). El profeta Sofonias hablé por boca de Dios recriminando a su pueblo: «Y
a los que se apartan de en pos de Jehova, y a los que no buscaron a Jehova, ni le consultaron»
(Sof. 1:6).

Recibamos el consejo, y no dejemos de consultar todas nuestras cosas al Sefior, y buscar
en ellas el beneplacito de Aquel que todo lo sabe y todo lo puede, maxime cuando el camino es
confuso. De esta manera lograremos depender de Dios, asi como un nifo depende de su
padre: «Echando toda vuestra ansiedad sobre él, porque él tiene cuidado de vosotros» (1 P.
5:7).

¢éQué, y como hemos de pedir? A veces no sabemos lo que realmente conviene, ni
sabemos pedirlo adecuadamente, pero el Espiritu nos ayuda en nuestras deficiencias
personales e intercede por nosotros, nos recuerda Romanos 8:26. Debido a nuestra limitacién
humana, es obligado poner en sus manos el control de nuestro corazén y nuestros deseos. Y
todo ello para no pedir mal, porque en nuestras oraciones por momentos se encuentran
peticiones de indole egoista: «Para gastar en vuestros deleites», cita Santiago en su carta.

Recordemos que todas las peticiones respecto a nuestras necesidades, habran de
ajustarse, especificamente, a la voluntad general de Dios ya preestablecida: «Y esta es la
confianza que tenemos en él, que si pedimos alguna cosa conforme a su voluntad, él nos oye.
Y si sabemos que él nos oye en cualquiera cosa que pidamos, sabemos que tenemos las
peticiones que le hayamos hecho» (1 In. 5:14-16). Subrdyese la expresion: «pedimos...
conforme a su voluntad».

En resumidas cuentas, el buen Dios sabe qué es lo mejor para nosotros, y desea guiarnos
en el camino. Y su expreso deseo, en esta relacion paterno-filial, es que sus hijos se
comuniquen con El, sea para adorarle, agradecerle, pedirle, consultarle, etc... Es lo que declara
la promesa biblica: «Deléitate asimismo en Jehova, y él te concedera las peticiones de tu
corazon. Encomienda a Jehova tu camino, y confia en él; y él hara» (Sal. 37:4,5).

¢Estamos poniendo cada dia en manos del Sefior nuestras dudas, deseos, e inquietudes?
¢éBuscamos en oracidn la aprobacién divina en nuestras decisiones personales, por muy
insignificantes que parezcan?

LA RELACION CON EL ENTORNO

Hasta aqui hemos visto que para vivir conforme a los designios divinos, hemos de iniciar
una buena relacién con Dios, entregando nuestro corazén a El, y manteniendo esa entrega a
través de la lectura de la Palabra y la practica de la oracién. Si, pues, conservamos una buena
relacién con el Creador, podemos estar seguros de que al mismo tiempo conservaremos una
buena relaciéon con nuestro entorno.

Concerniente a la voluntad general de Dios

En esta linea de pensamiento que estamos trazando, admitimos que Dios aplica sus fieles
promesas -condicionales- a nuestra vida personal, teniendo presente el cumplimiento, por
nuestra parte, de su voluntad general. Y ésta contempla, ademas de una correcta relacién con
Dios, también la necesaria relacién con el entorno. Es labor nuestra, por tanto, examinar la
interaccion que mantenemos con aquello que nos rodea, bien sean personas o circunstancias.

-30-



Relacion con la iglesia

El cristiano, desde su conversién, ha sido hecho participe de un pueblo, un rebano, una
familia, un cuerpo, y demas figuras biblicas asociadas al concepto de Iglesia. Luego, la Iglesia,
en esta concepcion, es un proyecto del cielo que Dios utiliza para aplicar su voluntad en todo
creyente; y en ninguna manera podemos desecharla.

En actitud correcta deberiamos preguntarnos: éBusco la comunion espiritual con otros
cristianos? ¢Pongo mis dones a disposicion de la iglesia? ¢Me preocupo por los problemas de
los demas, e intento serles de ayuda? éRecibo con solicitud y humildad los consejos de mis
hermanos en la fe? {¢Asisto a las personas nuevas en la iglesia, y colaboro para su
integracion...?

Relacion con la familia

La familia, sean matrimonio, padres o hijos, son la base social donde construir el reino de
Dios en la tierra. Nos preguntamos: é{Mantenemos con regularidad reuniones familiares, donde
la Palabra y la oracién estén presentes? O bien le damos paso a la television, a Internet, o a
otros entretenimientos que no edifican, relegando la Palabra a un segundo plano...

Acerca del matrimonio: ¢Hacia donde giran nuestras conversaciones u objetivos
familiares? éen torno solo a preocupaciones terrenales?

Sobre nuestros hijos: ¢éEducamos desde el hogar a nuestros hijos en el temor de Dios?
éLes enseflamos la Palabra desde su tierna infancia, y los encaminamos en los propodsitos
divinos? O, tal vez nos desentendemos, dejando que las nuevas tecnologias o demas
influencias terrenales se encarguen de su educacion...

Relacion con vecinos, compaiieros de estudio o trabajo

Nuestras relaciones sociales, fuera de un entorno familiar, cristiano o eclesial, son
verdaderamente importantes en los propdsitos celestiales. No podemos pensar que la vida
espiritual es solo patrimonio de los domingos, o que la evangelizacidon sea un mero acto de
culto en el entorno de una congregacion. Nuestra vida social, entendida como proyecto divino,
también se incluye en la voluntad especial de Dios.

En este aspecto consideraremos si tenemos cuidado de dar buen testimonio delante del
mundo, o mas bien nos adaptamos cdémodamente a los valores del presente siglo...
¢Aprovechamos las oportunidades que Dios nos presenta para dar testimonio de nuestra fe? O
desistimos de todo compromiso cristiano. ¢éIntentamos conservar nuestra vida cristiana
apartada de las influencias pecaminosas que nos rodean? O descuidamos el testimonio
cristiano, debido a la falta de fe e integridad espiritual...

Relacion con la economia

Los cristianos reconocemos que todo lo recibimos de Dios, y que a la vez somos
administradores de su economia. Entonces, épor qué la ofrenda a Dios es mas bien algo
secundario? ¢Ddénde invertimos, en el banco de este mundo, donde las riquezas no
permaneceran, o en el banco del cielo, donde disfrutaremos por la eternidad de los intereses
producidos? ¢Compartimos nuestros bienes generosamente con los necesitados? ¢Ddnde esta
nuestro tesoro, o dicho de otro modo, quién o qué representa nuestro tesoro en esta vida...?

En definitiva, si estamos fallando en el area de la relacion con nuestro entorno, resultaria
una clara presuncion el pretender conocer la voluntad de Dios en el drea de las propias
necesidades particulares... Cabria mas bien primero revisar todo lo mencionado, para
comprobar si en estos aspectos, como en otros, nuestra voluntad armoniza con la de Dios. De
lo contrario, se hard necesario primeramente reconducir nuestro rumbo espiritual en forma
adecuada: «El hombre entendido endereza sus pasos» (Pr. 15:21).

-31-



Concerniente a la voluntad especial de Dios

¢Cémo saber cudl es la voluntad especifica de Dios en circunstancias especiales...? Todo
camino que hayamos de andar, o decisiones que vayamos a tomar, han de estar en linea con
la voluntad general de Dios, como venimos recalcando. Con esta especial atencion, hemos de
observar nuestro entorno, y ver si tenemos el apoyo de la Palabra, la iglesia, la familia, los
amigos, las circunstancias que nos acompafan, etc. En muchas ocasiones seguro que
encontraremos indicaciones, sean éstas a favor o en contra de nuestras previsiones.

También puede ocurrir que yendo por camino recto, todo alrededor gire en contra de
nuestras perspectivas. Si asi fuese, no nos preocupemos, porque en su momento y de la forma
mas oportuna, el mismo Sefior se encargara de hacernos saber su buena voluntad. Profetas
como Elias, Ezequiel, Jeremias, Habacuc, y otros, tuvieron en contra muchas personas y
acontecimientos, pero Dios en ningun momento les desampard, y al tiempo determinado les
hizo saber su voluntad. Por ello la Biblia descubre que «la comunidon intima de Jehova es con
los que le temen, y a ellos hard conocer su pacto» (Sal. 25:14).

En relacion con la iglesia

Debemos aclarar que cuando hablamos de iglesia, no nos referimos exclusivamente a la
iglesia local, sino mas bien al conjunto de hermanos en la fe con los que pudiéramos tener
comunidn. El cristiano, por lo general, es una oveja torpe que muy facilmente se descarria. Y
es debido a nuestra humana debilidad, que el Buen Pastor decide pastorear a sus hijos a traves
de su pueblo. La iglesia es el pueblo de Dios, y El desea utilizarla como herramienta de
orientacidon para aplicar su voluntad especial en la vida del cristiano. La pregunta parece
obligatoria: A la hora de tomar decisiones, {estamos abiertos a recibir los consejos de nuestros
hermanos en la fe?: «Atended el consejo, y sed sabios, y no lo menospreciéis» (Pr. 8:33).

Aunque es cierto que los consejos, por si solos, no pueden determinar la resolucion de
nuestras dudas, se hace necesario el prestar buena atenciéon a las personas que nos rodean,
sobre todo a nuestros hermanos en la fe, pues tal vez Dios nos proporcione sefiales por medio
de ellos, maxime si las opiniones vertidas son coincidentes. Resulta apropiado, por tanto,
buscar consejo en personas maduras espiritualmente, sean pastores, lideres, u otros hermanos
con experiencia en la vida cristiana. Anadido a estos consejos, también podemos aceptar
recomendaciones de allegados no creyentes, bien sean familiares directos o personas de
entornos conocidos, que Dios puede utilizar para hablarnos.

Asimismo, rechazar el empleo de los dones que el Espiritu ha otorgado a la iglesia, es un
grave error. Muchos viven apartados de la gracia especial de Dios por no tener presente el
Cuerpo de Cristo. No son pocos los que hoy descuidan la voz del Sefor evocada a través de su
pueblo; los que seducidos por las cosas temporales, extravian su corazéon del verdadero
camino. Algunos, después de haber recibido indicaciones celestiales, lamentablemente cierran
sus oidos a toda recomendacién: «Pobreza y vergiienza tendra el que menosprecia el consejo»
(Pr. 13:18).

En relacioén con las circunstancias personales

Para recibir respuesta a las preguntas introductorias, es recomendable hacer una pausa
en el camino, y comprobar si los pasos que estamos dando se cifen al espiritu de la Palabra; si
tengo que confesar algun pecado, o reafirmar alguna virtud: «Examina la senda de tus pies, y
todos tus caminos sean rectos» (Pr. 4:26). Cada decision en la vida requiere un previo analisis,
para sobre todo no incurrir en malos entendidos, o en interpretaciones erréneas de aquellas
sefales recibidas por parte del Espiritu Santo.

El Dios proveedor facilita al cristiano fiel aquello que necesita, incluyendo Ilas
circunstancias que le acompafan. Para ello abrird o cerrard las puertas que asi considere
adecuado, sobre cualquier aspecto de la vida: profesional, familiar, conyugal, eclesial,
econdmico, ministerial, etc. Hemos de saber que mientras las puertas se hallen cerradas,
significa que de momento los proyectos de Dios van por otro camino, y asi habremos de
aceptarlo. Seria del todo inapropiado, pues, el decir que vivimos por fe, y al tiempo
desconfiamos de la guia de nuestro buen Padre y de sus fieles promesas.

_32_



Al apdstol Pablo y sus colaboradores «les fue prohibido por el Espiritu Santo hablar la
palabra en Asia... intentaron ir a Bitinia, pero el Espiritu no se lo permitié» (Hch. 16:6,7). Asi es
como, en ocasiones, el Espiritu Santo cierra las puertas en la vida del creyente y no permite
que avancen las circunstancias; poniendo Dios mismo los impedimentos que considera
necesarios, para garantizar la correcta guia y proteccién de sus hijos.

A veces las respuestas de Dios se comparan con las luces de un semaforo. En rojo, si la
respuesta es un «no». En verde, un «si». O en amarillo, un «espera».

Si hemos comenzado un camino determinado, y percibimos que no hay indicadores en
contra, o sucesos que lo impidan, entenderemos que las puertas permanecen abiertas, y como
norma habremos de seguir adelante confiando en Dios. En esta confianza andaremos la senda
estrecha, sabiendo que su poderosa intervencion puede disponer las cosas de modo que nos
libre de tomar decisiones equivocadas, o bien guiar las circunstancias de manera que nos
faciliten la orientacidn correcta, aun sin entender el «cdmo» o el «porqué». Si en verdad
buscamos hacer la voluntad de Dios, en ningun caso nuestro Padre dejard que nos desviemos,
«porque El tiene cuidado de vosotros» (1 P. 5:7).

Asi, mientras las puertas permanezcan abiertas y no haya impedimento alguno, debemos
seguir avanzando, como buenos peregrinos, hacia la ciudad celestial. En cambio, si el semaforo
se encuentra en rojo y las puertas se cierran, habremos entonces de aplicar humildad y
aceptar cualquier situacién; en ningln caso rebelarnos contra el destino. Toda rebeliéon crea
descontento, y con el tiempo puede generar raiz de amargura interior. Lejos de dar cabida a la
gueja, hemos de contentarnos en cualquier situacién; convencidos, a la vez, de que por
muchos cerrojos que amarren las puertas, tales cerrojos los puso Dios.

Por otro lado, estando el semaforo en el amarillo de la espera, tampoco la providencia
divina estd encaminada a resolver las incégnitas de nuestro destino, o contestar preguntas
especificas sobre el mafiana, en una especie de adivinacion futura. Son muchas las ocasiones
en las que para que aprendamos a esperar, Dios guarda silencio... Y en este misterioso
silencio, pudiera parecer que Dios estd ausente. Pero, aun hallandonos en plena oscuridad, El
«es poderoso para hacer todas las cosas mucho mas abundantemente de lo que pedimos o
entendemos, segun el poder que actua en nosotros» (Ef. 3:20).

En esta misma linea, algunos creyentes buscan primero resolver sus problemas, para
segun se cree, poder servir mejor al Sefior. Asi se alarga el tiempo y los problemas no se
resuelven, y se cae en el desdnimo. Como resultado, el servicio al Senor queda relegado a un
mafana incierto... Aun con problemas y aflicciones, nuestra intencidon ha de dirigirse hacia el
«hoy». Nuestra obediencia al Sefior es para el «aqui» y el «ahora». ¢Qué quiere Dios de mis
circunstancias actuales? perduren por un minuto, horas, dias, o por toda la vida. ¢Cédmo tengo
que obrar en el lugar donde estoy, con los recursos que ahora tengo...? Sin depender de la
situacion en que nos encontremos, hemos de buscar su voluntad en el presente, para que
también el futuro no sea incierto. De todas formas, el porvenir estard en buenas manos si
confiamos en las promesas de nuestro Padre, pues el mismo afirmd: «Yo soy Jehova Dios tuyo,
gue te ensefa provechosamente, que te encamina por el camino que debes seguir» (Is.
48:17).

Dios puede comunicarse hoy en multitud de formas, como crea conveniente, y a veces de
manera sorprendente o milagrosa. El Todopoderoso se encargara de utilizar lo que bien le
plazca, para que entendamos su mensaje con claridad. Aparte de su Palabra, y otros medios ya
citados, ademas utiliza las herramientas naturales de la vi@a cotidiana; vemos como utilizé un
viento recio para separar el mar rojo, segun el libro de Exodo 14:21. Sin duda hoy nuestro
Dios dispone de los elementos que El ha creado para hablarnos de forma natural, o bien para
directamente despejar todo camino.

Ahora bien, visto como regla habitual, las indicaciones aisladas no deberan ser
determinantes para hallar respuestas. Sino que tales indicaciones se habran de analizar
globalmente con todas las demas, para poder hacer una completa valoracion. Sepamos que
«Satanas se disfraza como angel de luz» (2 Co. 11:14), y por ello no podemos guiarnos
solamente por sefales puntuales, bien que resulten de la lectura de la Palabra, de la
recomendacion de la iglesia, o de los entornos personales. Asi, todas las sefales recibidas
tendran que valorarse en conjunto, con el objeto de llegar a una conclusidon adecuada sobre
cualquier situacién o decisidon que vayamos a tomar.

-33-



LA RELACION CON NOSOTROS MISMOS

Una vez examinados los acontecimientos que nos rodean, afiadimos aqui un factor no
menos importante, esto es, un auto analisis de nuestro propio ser interior: alma y corazén al
descubierto, es decir, una observacion minuciosa de nuestros pensamientos, sentimientos e
intenciones, comparandolos a través de la revelacidn biblica, con los pensamientos,
sentimientos e intenciones de Dios... En esta esfera -la del espiritu-, el Sefior puede
proporcionar sefiales, que aunque impalpables, han de tenerse en cuenta. Y, para facilitar su
comprension, habremos de valorar nuestro estado actual, animico y espiritual: «Si, pues, nos
examindasemos a nosotros mismos no seriamos juzgados» (1 Co. 11:31). Un autoexamen de
conciencia, por tanto, es tarea imprescindible para no ser reprendidos por Dios.

Resulta provechoso realizar frecuentemente un viaje a nuestro desconocido mundo
interior, para analizar reflexivamente sobre las causas de nuestros afectos, sentimientos,
impresiones, dudas, convicciones, etc., y juzgar si todo ello se encamina de forma correcta
segun la voluntad general de Dios: «Examinaos a vosotros mismos si estais en la fe; probaos a
vosotros mismos...» (2 Co. 13:5).

Hemos de permanecer atentos a las sefales, porque el Espiritu Santo también puede
utilizar nuestro fuero interno, ya que no en vano habita en el corazén del creyente: «¢No
sabéis que sois templo de Dios, y que el Espiritu de Dios mora en vosotros?» (1 Co. 3:16).

Prestemos atencidon, porque podemos fracasar en la vida espiritual a causa de no
examinar bien nuestra alma. Y muchas veces el fracaso es motivado por una actuacion
precipitada; por un impulso del corazén que nos lleva a tomar decisiones ciertamente
erroneas. Como ya mencionamos anteriormente, el corazén humano no sabe esperar, y en
ocasiones tampoco quiere... Si nos preguntamos por qué Dios no evita el fracaso de sus
hijos, la respuesta se muestra sencilla: El Padre celestial promete guiar, proteger vy
bendecir, la vida de todo aquel que le ama de corazén; por lo que, naturalmente, no
sabemos bien qué intenciones esconde el corazén del creyente que desvia su camino.

Conviccion del alma

El cristiano que desea consolidar sus caminos, no ha de olvidar hacer primero una
verdadera revisién del alma, reafirmando asi sus propias convicciones personales.
«Bienaventurado el que no se condena a si mismo en lo que aprueba» (Ro. 14:22). Muchas de
esas convicciones pueden provenir del Espiritu Santo, que de algun modo nos indicara el
estado espiritual, y también los pasos que debemos seguir en el camino.

Visto en el sentido paralelo, si estamos convencidos positivamente en nuestro interior,
respecto de cualquier situacién o decision tomada, y no percibimos la voz de Dios hablando en
direccidn contraria, hemos de creer entonces que nos hallamos en el camino recto;
confiando, asimismo, que si andamos equivocados, el Buen Pastor se encargarda de
hacérnoslo saber: «Asi que... si otra cosa sentis, esto también os lo revelara Dios» (Fil. 3:15).
Con esta indicacion biblica, aceptemos que a la equivocacion, sea por ignorancia o por
deliberacion, no se le puede llamar equivocacion; porque la vida del cristiano, fuera de la
voluntad de Dios, en ningln caso se presta equivocada, sino descarriada.

Conviccion del corazon

Manteniendo la prudencia necesaria en lo concerniente a las emociones, es menester
atender al corazoén, y estar alertas a todas las impresiones provenientes de nuestro ser
interior: «Amado, si nuestro corazén no nos reprende, confianza tenemos en Dios» (1 In.
3:21). Aceptemos en buena medida que el corazén, como la base de nuestros sentimientos,
deseos, impulsos, emociones, voluntades, aspiraciones, etc., es un bien creado por Dios, y por
consiguiente un medio que utiliza para aportar claridad a nuestros caminos... Acertadamente
se pronunciaba el matematico vy filésofo cristiano, Blaise Pascal: «Es el corazdn el que percibe a
Dios y no la razén».

-34-


http://www.miconcordancia.com/biblia.php?w_tbl=tbl_capitulos&Libro=47&Capitulos=13

También ocurre, que con este pensamiento se producen declaraciones bastante comunes
entre algunos creyentes, como por ejemplo: iel Sefor me dijo! o isiento en el corazén que
este es el camino que debo seguir! Frente a expresiones tan subjetivas, tengamos en mente
lo que la Escritura ensefia, que el corazdén es enganoso y perverso, segun Jeremias 17:9; y por
ende, como parece sensato, no deberiamos confiar solo en nuestros propios sentimientos,
deseos 0 emociones, para tomar decisiones o bien reafirmar nuestras impresiones personales.

No obstante lo dicho, es verdad que en momentos especiales, Dios puede mostrarnos el
camino produciendo una mayor conviccién en el corazén sobre cualquier tema o decisién que
vayamos o0 no a tomar. Muchas son las situaciones en que no sabemos bien cudl es el camino
que debemos seguir, ni como pedir al Sefor que nos guie convenientemente. Pero, no hay que
preocuparse en exceso, pues el Espiritu intercede por nosotros: «Pues qué hemos de pedir
como conviene, no lo sabemos, pero el Espiritu mismo intercede por nosotros con gemidos
indecibles» (Ro. 8:26). Asi es, debido a nuestra torpe naturaleza pecadora y evidentes
limitaciones humanas, precisamos de la ayuda del Espiritu Santo para poder recibir una
correcta orientacién. La promesa biblica no se muestra confusa: «Y de igual manera el
Espiritu nos ayuda en nuestra debilidad» (Ro. 8:26).

Tal vez no sepamos cuadl sea la voluntad de Dios en un caso u otro, pero Dios que conoce
bien nuestro corazén, y también su voluntad especial para nuestra vida, no nos deja solos en
medio de la duda: «Mas el que escudrifia los corazones sabe cual es la intencién del Espiritu,
porque conforme a la voluntad de Dios intercede por los santos» (Ro. 8: 27). El Omnipresente
examina nuestro corazdn, y de alguna forma que no comprendemos, intercede produciendo
convicciones personales, que simultdneamente se convierten en indicadoras de su voluntad. El
mismo Sefior concluyd: «Yo soy el que escudrifia la mente y el corazén» (Ap. 2:23).

Conviccion del intelecto

Una vez mas la condicidén del texto biblico resulta categdrica: «Transformaos por medio de
la renovacion de vuestro entendimiento, para que comprobéis cual sea la buena voluntad de
Dios, agradable y perfecta» (Ro. 12:2). Toda transformacién espiritual dependerd, en suma, de
la renovacién del intelecto; conformando el pensamiento humano al pensamiento renovador de
la Palabra divina. No es tarea facil, pero de esta forma, que no de otra, podremos
experimentar la agradable y perfecta voluntad de Dios.

El sabio Creador tiene a bien utilizar aquello que El ha creado, y desde luego que la mente
es instrumento Util: «Cada uno esté convencido en su propia mente» (Ro. 14:5). Por lo
general, cada decision tomada -primero puesta en manos de Dios- ha de pensarse con
calma; y una vez pensado, llevar «cautivo todo pensamiento a la obediencia a Cristo» (2 Co.
10:5). Con esta condicidn, estemos seguros de que la intervencidn invisible del Espiritu Santo
guiard nuestros pensamientos a favor o en contra, pues Dios ha creado mentes razonables.
Este es motivo suficiente para no dejarnos llevar por el corazén, sin primero utilizar la
razon. Por ejemplo, alguno puede afirmar, sin previa reflexién: iSiento que El Sefior me envia
como misionero/a a otro pais para evangelizar...! cuando hallamos que en el barrio donde
vive todavia no ha compartido el Evangelio con ninguna persona... Como en todas las cosas,
utilizar el sentido comun es buena medida para no extraviar nuestras motivaciones personales.

Seflalamos aqui, que la intermediacidon de Dios sobre el intelecto no se supedit6
solamente a los apdstoles, sino que hoy es perfectamente aplicable, en buena medida, a
todos los verdaderos creyentes: «Mas el Consolador, el Espiritu Santo, a quien el Padre enviara
en mi nombre, él os ensefara todas las cosas, y os recordara todo lo que yo os he dicho» (Jn.
14:26). El espiritu de la promesa biblica, que subyace al texto, se hace presente cuando el
Espiritu Santo nos ensefa el camino. Y, para ayudarnos en dicha tarea, ocasionalmente trae a
nuestra mente textos biblicos, ideas, pensamientos, convicciones, experiencias, etc., que
contribuyen notablemente al esclarecimiento de su voluntad.

-35-



Conviccion interna por la Palabra

La mayoria de las veces, la conviccion de la mente y del corazén se genera por la lectura
y meditacidn serena de la Palabra, que no por casualidad el Espiritu Santo la inspird. Con
bastante frecuencia ocurre que un texto, o versiculo biblico, sobresale de tal forma que nos
martillea el alma, indicdndonos nuestro estado interior. Fue lo que ocurrié con el monje
agustino llamado Martin Lutero, padre de la Reforma protestante (histéricamente hablando),
que recibié el impacto del Evangelio a través de un versiculo biblico: «Mas el justo por la fe
vivird» (Ro. 1:17).

Asi sea general como particular, la voluntad de Dios es confirmada en nuestro ser interior
por la Palabra. No parece nada extrano, «porque la palabra de Dios es viva y eficaz, y mas
cortante que toda espada de dos filos; y penetra hasta partir el alma y el espiritu...» (He.
4:12). Igualmente, cuando leemos la Biblia con buena disposicién, la voz del Sefior se
manifiesta en lo mas intimo de nuestro ser, bien sea en la misma direccién de nuestros
sentimientos, o en la opuesta. En ambos casos, serd primordial adoptar una actitud de
humildad y sumisién, para poder aceptar la palabra de Dios y no la nuestra: «Dios atiende al
humilde, pero al soberbio mira de lejos», cita Salmos 138:6.

No ampliaremos aqui el tema, ya que hemos hecho mencién en el apartado de la voluntad
especial de Dios y la Palabra.

Conviccion del Espiritu Santo

Todo cristiano verdadero ha sido adoptado por el Padre. Y, como hijo, es tratado por parte
Dios de una forma especial, ofreciéndole la necesaria guia y direcciéon en todo asunto, sea de
caracter publico o privado: «Porque todos los que son guiados por el Espiritu de Dios, éstos son
hijos de Dios» (Ro. 8:14). El Maestro Jesucristo nos dejo su fiel promesa: «Pero cuando
venga el Espiritu de verdad, él os guiara a toda la verdad...» (Jn. 16:13). Noétese la expresidn
«0S guiara a toda la verdad». Es cierto que los apdstoles fueron inspirados por el Espiritu Santo
para transmitir la Palabra de Dios (Nuevo Testamento), y esta accion divina es insustituible e
irrepetible. Sin embargo, en el testimonio biblico queda claro que el Espiritu de Dios nos
ilumina -en ocasiones de forma imperceptible—, para saber cudl es el camino. Y en este camino
nos puede ayudar a resolver muchas dudas, bien sean sobre futuras decisiones que hayamos
de tomar, o sobre cualquier situacion actual que nos afecte personalmente.

Reconocemos que el Espiritu Santo interpela a nuestro espiritu respecto de la salvacion:
«El Espiritu mismo da testimonio a nuestro espiritu, de que somos hijos de Dios» (Ro.
8:16). De la misma manera, a veces, sin que lleguemos a entenderlo muy bien, hay un
testimonio interno del Espiritu que en determinados momentos alumbra nuestro andar diario;
recibiendo una especial ayuda en las decisiones que vayamos a tomar, o en diversas
circunstancias personales que hayamos de cambiar, 0 en cualquier caso aceptar. Recordemos
el texto biblico: «El Espiritu nos ayuda en nuestra debilidad» (Ro. 8:26).

Nuestro Sefior Jesucristo, hablando sobre el Espiritu Santo, asegurd: «Cuando él venga,
convencera al mundo de pecado» (Jn. 16:8). La labor del Espiritu Santo es convencer al
pecador de su error. Pero, puesto que también vive en los cristianos, podemos asegurar que
asi hagamos las cosas bien o las hagamos mal, de alguna forma el Espiritu nos va a convencer
de ello. Luego, hemos de permanecer sensibles a su voz, que nos defiende o acusa, nos
convence de pecado o por el contrario afianza nuestros caminos.

Conviccion por el fruto del Espiritu

Para obtener una profunda conviccidn de la voluntad especial de Dios, es preciso
mantener nuestro espiritu receptivo a los frutos del Espiritu Santo. Por ello, la inspeccién
periddica del alma es tarea de todo cristiano, con la finalidad de poder identificar, en mayor o
menor medida la manifestacién del Espiritu, que se hace presente en el amor, gozo, paz,
paciencia... Véase Galatas 5:22. De todas las virtudes producidas por el Espiritu Santo en el
corazon del creyente, cabe destacar entre ellas: «la paz de Dios». A saber, si se experimenta

-36-



paz en el corazon, es buena indicacién. Mala indicacién seria el mantener por largo tiempo
conflictos espirituales, disconformidad interior, quejas, insatisfaccién, y demas sintomas
opuestos al fruto del Espiritu. No por demas el salmo cita: «En tu presencia hay plenitud de
gozo» (Sal 16:11).

«La paz os dejo, mi paz os doy» (In. 14:27), fue la promesa del Buen Pastor. La
tranquilidad de conciencia, generada por la paz de Cristo, es sefial de que nuestro rumbo
parece seguro. Empero, también es verdad que hay quien dice tener la conciencia tranquila,
llevando a la vez una vida desordenada. Tal confesidon no es mas que la version mundana
denominada «conciencia endurecida». Por esta razén, entre otras, las convicciones del corazén
se han de contrastar con la experiencia de vida cristiana, y ésta en clara comparacion con las
indicaciones de la Palabra divina, para que de tal manera nuestra impresion permanezca
segura y estable.

No cabe duda de que el Sefor puede guiar nuestra mente y corazoén, y asi hablarnos de
modo que aquello que pensamos y después decidimos, sea conforme a su buena voluntad para
nuestra vida... Hemos de preguntarnos: éLogro experimentar, con mayor o menor intensidad,
el fruto del Espiritu? éLa Palabra convence a mi corazén de que estoy en lo correcto? éTengo
paz interior? ¢COmo me da testimonio el Espiritu, a favor o en contra?

En fin, como ya venimos apuntando, se han de recoger todas las sefales descubiertas
para examinarlas en conjunto. Solo de esta manera podremos responder con seguridad a
muchas de las preguntas planteadas en principio, y que conciernen a la especial voluntad de
Dios para cada hijo suyo.

-37-



CAPITULO III
LA ACEPTACI()N DE LA VOLUNTAD DE DIOS

Aceptar la voluntad de Dios, con independencia de nuestras circunstancias personales o
predicciones futuras, constituye una decisidon que todo creyente, en algin momento de su
vida, habra de tomar. Por ello, he querido dedicar al tema un capitulo aparte, pese a su
corta extension de contenido en comparacidén con otros capitulos.

Podemos afirmar, con cierta seguridad, que uno de los motivos del fracaso en la vida
cristiana, es la falta de aceptacion. Una vez el hijo de Dios logra mantener buena relacion
con su Padre, obteniendo plena conviccidn de la Palabra, de los acontecimientos, y de las
impresiones del corazon, le restara el aceptar los planes divinos, sean cuales fueren, tanto
presentes como futuros.

La aceptacién de la voluntad de Dios, que es hecha desde nuestro interior, conlleva la
decisidén voluntaria de recibir con valentia todo lo que viniere, sea bueno o aparentemente
malo. Bien es cierto que tenemos que luchar por cambiar todo lo que a primera vista
parezca malo o negativo, y hacer lo que buenamente esté en nuestra mano con tal
intencion. Ahora, de no poder cambiarlo, en ningln caso hemos de caer en la desesperacion,
porque Dios sabe bien lo que necesitamos, como venimos sefialando. Asi testificaba el
apostol a los gentiles: «He aprendido a contentarme, cualquiera que sea mi situacion» (Fil.
4:11).

Son muchas las ocasiones en que el cristiano pasa por adversidades, y sucede que a
veces son observadas por nuestra percepcién a modo de injusticia personal. Por ejemplo,
en cuanto a la enfermedad o sufrimiento: {Por qué a mi? En cuanto a las privaciones: ¢Por
qué a él/ella si y a mi no? Desde una impresidn superficial, pareciera que Dios esta siendo
injusto con el escenario de nuestra vida, y de manera consciente o inconsciente surge la
negacién y el descontento; no nos conformamos a la actual o nueva situacion...
Personalmente escuché a un miembro de una iglesia, en su oracidn, casi amenazar a Dios,
debido a la dura prueba que estaba soportando y que al parecer no aceptaba. Como en este
caso algunos quizd no amenacen, pero sea manifiesta, o encubiertamente, se enfadan con
Dios echandole la culpa de sus desgracias. Esto ocurre por no comprender en su verdadera
dimension los decretos de Dios, ni tampoco su gracia benevolente, la cual sin merecerla,
nos aporta ayuda en medio de la afliccién. Por eso, la recomendacién biblica es estar
«contentos con lo que tenéis ahora; porque él dijo: No te desampararé, ni te dejaré» (He.
13:5).

El que no acepta la voluntad proveniente del cielo, por muy oscura que pudiera
parecer, es porque de alguna manera cree tener derecho a su propio bienestar, a recibir
aquello que pide o reclama. Tal persona no entiende la gracia de Dios, porque a la vez no
entiende la pecaminosidad humana. Los cristianos, pese a ser salvos, todavia somos
culpables y merecedores del mal. Por lo cual, si tenemos derecho a algo, es a sufrir las
consecuencias de nuestro pecado, y en ningun caso a recibir el bien. {Qué merecemos
realmente...? Veamos, el criminal que ha cometido un homicidio, incluso cuando su delito
haya sido pagado, serd siempre culpable por ese delito. El hecho de cumplir con la pena
impuesta por el juez no lo convierte en inocente. Por ello, los cristianos, aun siendo

-38-



redimidos por Dios, todavia nos hallamos culpables; y si algo o mucho de bien recibimos, es
solo por gracia y a causa de la obra de Cristo, que asumi6 el pago de nuestra condena;
motivo entonces de agradecimiento y no de queja.

Decir si a la providencia divina, en cualquier entorno y por tenebroso que parezca, es
asumir con toda confianza nuestra realidad presente, aceptando con humildad toda prueba
gue pudiera sobrevenir. De esta forma, hacemos nuestra la oracidon modélica de Jesus:
«Hagase tu voluntad, como en el cielo, asi también en la tierra» (Mt. 6:10).

De no aceptar cualquier situacion de privacion o carencia, écomo entonces
aplicaremos el salmo 23?: «El Sefor es mi pastor, nada me faltara...». La expresion biblica
«nada me faltard», que también se traduce del hebreo por «nada me falta», es aceptar que
en Dios lo tengo todo, y no hay absolutamente nada que me pueda faltar para llevar a cabo
sus planes. Planes que, como venimos expresando, estan preparados con anterioridad al
tiempo y al espacio de nuestro mundo temporal.

Si damos por buena la llamada «teologia de la prosperidad», practicada por algunas
iglesias llamadas cristianas, la rica provisién prometida de Dios para sus hijos, entraria en
contradiccion con la vida de pobreza y enfermedad que muchos cristianos han padecido a lo
largo de la Historia. Ya mencionamos el caso de Lazaro como ejemplo paradigmatico. La
vida de Jesus, o del apdstol Pablo, también podrian ser referencia maxima de precariedad y
tribulacién. Pero, no hay contradiccion, ya que la mente humana interpreta las cosas con las
gafas de la cultura que le rodea; y en nuestro caso, es la cultura del bienestar, incluida la
extrema mentalidad materialista de nuestro Occidente cristianizado, cada dia mas alejado de
Dios. La advertencia biblica es la siguiente: «Cuando venga el Hijo del Hombre, éhallara fe
en la tierra?» (Lc. 18:8).

Aceptemos los acontecimientos de nuestro pasado, presente y futuro, como las partes
representativas de la prueba, o dicho de otro modo, como el examen de nuestra vida. Unos
examenes vendran de forma natural y no podremos evitarlos; habremos de aceptarlos de
buen grado, y situarlos en las manos de Dios para que El se glorifique. Otros, seran la
consecuencia de vivir una vida de fidelidad al servicio de nuestro Sefior. Esta fue la
advertencia de Pablo a Timoteo: «Y también todos los que quieren vivir piadosamente en
Cristo Jesus padeceran persecucion» (2 Tim. 3:12). El mismo Jesucristo ya lo predijo: «En
el mundo tendréis afliccion» (Jn. 16:33). No podemos negarlo, la voluntad general de Dios
supone mandamientos cuya obediencia comportan diversas pruebas, y a veces no pequeifias.
La Escritura esta repleta de ejemplos... Sin ir mas lejos, predicar el Evangelio es un
verdadero reto en nuestra cada vez mas incrédula sociedad, y ello conlleva rechazo e
incomprensidén, y en los peores casos, la muerte.

Como es de esperar, en las pruebas se habrda de pagar un precio, sea privacion,
esfuerzo, sufrimiento, escasez, incertidumbre, o demas contratiempos... Por lo cual, antes
de asentir con la cabeza y aceptar toda previsién futura, hemos de considerar el precio. En
verdad no sabemos el precio que hemos de pagar en el futuro. Muchos son los creyentes
fieles que a lo largo de la Historia han pagado con sus propias vidas a causa del testimonio
cristiano. Leemos en el libro de Los Hechos que Esteban, en plena juventud, dio un
maghnifico testimonio a los lideres judios del momento, asumiendo su particular examen con
valentia. Ciertamente podria haberse librado de la muerte si su boca hubiera estado cerrada,
pero... aceptd la prueba que le correspondia especialmente a él, y no le importd morir por el
nombre de su Sefior.

Pese a cualquier dificil prondstico, la confianza en Dios nos permite aceptar con
optimismo todo lo que pudiera venir, porque no en vano descansamos en las manos del
Todopoderoso. La actitud del apdstol Pablo fue de absoluta conformidad: «En todo y por
todo estoy ensefado, asi para estar saciado como para tener hambre, asi para tener
abundancia como para padecer necesidad» (Fil. 4:12).

Es verdad que hay cristianos que prefieren evitar todo tipo de pruebas (algunas
inevitables), aunque éstas sean por determinacién divina, y se entiendan como la especial
voluntad de Dios para sus vidas. Asi es como después de haber recibido la luz del
mandamiento, muchos escapan -tal como lo hizo Jonds—, mirando hacia otro lado... Con
todo, nadie puede ignorar lo determinado por el Creador, porque multiples son las formas en
las que revela a sus hijos cual sea su voluntad. Por lo que, sea pequefia o grande la luz
recibida de parte de Dios, no deberemos en ningun caso desecharla: «Andad entre tanto que
tenéis luz, para que no os sorprendan las tinieblas» (IJn. 12:35).

_39_



Sirva a modo de prueba el ejemplo del patriarca Abraham. Por lo que sabemos él
entendidé que debia entregar a su hijo Isaac, y que dicha peticidon era la voluntad divina para
ese preciso momento. Trayendo, pues, el ejemplo a nuestros tiempos, algunos cristianos
reciben la luz del mandamiento, pero en ningun modo estdn dispuestos a entregar aquello
gue mas quieren: «sus hijos» (sea literal o metafdrica la aplicacion). No querer obedecer, es
no querer pasar la prueba. Descubramos el panorama, porque son muchos hoy los que se
auto engafan, y aun teniendo poca o mucha luz, hacen la vista gorda, resistiéndose a la
voluntad de Dios. Y, para conseguir sus objetivos prefieren luchar con las propias fuerzas, en
el cumplimiento de sus deseos. No parece extrafio, como advirtié el Sefor, que las tinieblas
les atrapen.

Claro esta que la futura voluntad de Dios probablemente no siempre serd a mi medida,
0 como yo imagino, deseo y espero, segun mis aparentes necesidades. C. H. Spurgeon,
predicador y evangelista del siglo XIX, dijo: «Si hubiera una esquina donde yo tuviera la
garantia divina de que trabajando como limpiabotas Dios podria ser mas glorificado que lo
es mientras doy testimonio ante una gran congregacion, agradeceria la informacion, y le
obedeceria». Este reconocido predicador decidié glorificar a Dios en su vida, y por lo tanto
estaba dispuesto a aceptar cualquier propuesta proveniente del cielo. Ser limpiabotas o
predicador de una gran iglesia, dependera siempre de la providencia divina, que en
cualquiera de los dos casos habremos de aceptar con humildad. No obramos con justicia
cuando ocupamos un lugar que no nos corresponde, ya sea en la iglesia o en la vida
cotidiana. A cada cristiano le corresponde su lugar, y asi hemos de aceptarlo, dado que es el
preparado por Dios para nosotros.

Agustin de Hipona, el mas ilustre tedlogo del siglo IV, confirmaba la ensefianza: «iQué
bueno es Dios para los que no se lamentan, para aquellos que someten su voluntad a la
divina, y no intentan acomodar la de Dios a la suya propial...». Es probable que existan
peticiones, en relacién con la salud, la familia, el hogar, el empleo, etc., que sean
completamente licitas y razonables. Ahora, puede ocurrir que muchas de esas peticiones no
concuerden con la voluntad de Dios; y aqui es donde se produce un repentino conflicto.
Conflicto que, indudablemente, ha de ponerse en manos del Buen Pastor, aceptando, en
acto de fe, su voluntad especial para nuestra vida. En caso de no hacerlo, y con el
sentimiento de no haber conseguido lo deseado, se podria crear un grave descontento
interior, al que suele acompanarle la queja, y en los peores casos la amargura. Pablo le pidid
al Sefior que le quitase el aguijon de la carne (probablemente un defecto importante en la
vista), pero la voluntad de Dios fue el permitir su especial aguijon con un propdsito
determinado: «Bdstate mi gracia;, porque mi poder se perfecciona en la debilidad» (2 Co.
12:9). Como citaba el santo Job: «¢Recibiremos de Dios el bien, y el mal no lo recibiremos?»
(Job 2:10). La pregunta aqui se presta en forma personal, y a cada uno en particular: Si el
plan divino incluyera el cumplimiento de los peores presagios que pudieras imaginar,
¢aceptarias con valentia y buena disposicion tal destino de parte de Dios?

El pastor y defensor de los derechos humanos, Martin Luther King, manifestaba: «E/
propdsito de la vida no es ser feliz, ni tampoco obtener placer y evitar el dolor, sino hacer la
voluntad de Dios, venga lo que venga». La voluntad de Dios requiere, sin lugar a dudas, de
la aceptacion interna y consciente de cualquier acontecimiento, presente o futuro, por muy
sombrio que éste parezca. En el caso de resistirnos y no querer aceptar, consecuentemente
estariamos aplicando desconfianza en nuestro Padre, y a la vez menospreciando sus fieles
promesas.

La rebeldia del creyente contra los planes celestiales es un sintoma bastante comun en
nuestro entorno cristiano, pensando que al parecer, el Dios que todo lo puede, no se
muestra favorable a nuestras legitimas peticiones. Habremos de preguntar, pues, con qué
motivaciones estan hechas... La rebelidon contra Dios no es mas que el producto del lamento
en el corazén, por ver que no han salido las cosas como esperabamos. Y esta actitud
negativa no es mas que el resultado de una visidon egoista, que se acompafia con una
evidente falta de fe; lo que en tal caso deberiamos revisar.

-40-



El problema no es nuevo, ya ocurria con el antiguo pueblo de Israel: «Vosotros, que
Sois duros de cerviz e incircuncisos de corazon y de oidos, resistis siempre al Espiritu Santo;
como hicieron vuestros padres, asi también hacéis vosotros». (Hch. 7:51). Vista como un
acto de resistencia a la autoridad divina, la rebeldia constituye una constante en la historia
de la Humanidad, incluyendo al pueblo de Dios, desgraciadamente.

LA VOLUNTAD DE DIOS Y EL SUFRIMIENTO

Los designios del Creador contienen elementos de misterio, que en muchas situaciones
no logramos comprender con claridad, incluido el sufrimiento. éQuién puede entender sus
propios caminos? mucho menos entenderd el camino de Dios... En la obra Escogidos en
Cristo, el autor J].M. Martinez, hace la siguiente analogia: «La providencia divina y su
interaccion de factores da lugar a muchos problemas, puesto que nosotros no vemos mas
que el revés del tapiz, el cual parece una confusion laberintica de hilos multicolores, pero
las Escrituras nos aseguran que el dibujo anverso es hermosisimo». Resulta significativa la
ilustracion, ya que viendo solo el revés del tapiz, lleno de hilos enrevesados, no alcanzamos
a contemplar el dibujo tan precioso que constituye nuestra vida en poder del Gran
Disefiador. Asi ocurre con buena parte de lo predestinado por el cielo para todo cristiano,
que a veces no llegamos a comprender con claridad.

Como indicamos al principio, el Todopoderoso ya sabe nuestro destino, y conforme a
éste predetermina nuestras condiciones, sean fisicas, psiquicas, circunstanciales, familiares,
eclesiales, etc. De esta forma, prevemos que ademas en todas ellas habra cierta dosis de
sufrimiento, y como es de esperar, también planificado de antemano en el programa eterno
de Dios.

Los planes divinos designados al creyente, no transcurren exentos de aflicciones,
enfermedades, tristezas, padecimientos... Y, aunque pudiéramos suponer que el sufrimiento
en el cristiano es causa de algun pecado personal, en ocasiones ocurre precisamente al
revés: es la aplicacion especial del favor divino. El comentarista biblico Matthew Henry, cita
al respecto: «Las aflicciones extraordinarias no son siempre el castigo de los pecados
extraordinarios, sino que a veces son el padecimiento de las gracias extraordinarias».

Para el apdstol Pablo, su aguijéon en la carne formaba parte de la voluntad de Dios. Y a
buen seguro le constituyd dura prueba; prueba determinante que, con toda certeza,
contribuyd para que su labor fuese todavia mas eficiente. Asi concluia: «Cuando soy débil,
entonces soy fuerte» (2 Co. 12:10).

Al parecer, la «escuela del dolor» ensefia lecciones que en ninguna otra parte se
pueden aprender: es la escuela de Dios. Reparemos en esta leccidn, porque las experiencias
dificiles del creyente fiel, en manos de la divina providencia, no se hallan desprovistas de
significado, sino que responden a un plan estratégicamente disefiado por el Dios proveedor.
Es tal y como lo hace constar el tedlogo briténico, J.L. Packer: «La doctrina de la providencia
les enseha a los cristianos que ellos nunca se encuentran a merced de unas fuerzas ciegas
(la fortuna, el azar, la suerte, el destino), que todo cuanto les sucede se halla en los planes
de Dios, y que cada suceso llega como una nueva convocacion a confiar, obedecer y
regocijarse, sabiendo que todo es para su bien espiritual y eterno».

El propdsito de la prueba aqui, se dirige a que seamos mas conscientes del pecado, y
de los estragos que ha hecho en este mundo perdido. Con esta conciencia podremos
detectar mejor nuestros propios errores, y asimismo comprender con mas tolerancia los del
projimo. La prueba nos proporciona elementos de madurez personal, y asi es como nuestra
visidon espiritual se torna cada vez mas profunda y cabal. Como resultado, vamos
adquiriendo una mayor responsabilidad y sentido de nuestra labor cristiana, que sera
aplicada, y con mejor eficacia, en el servicio a los demas.

-41-


https://bible.knowing-jesus.com/Espa%C3%B1al/Hechos/7/51
https://bible.knowing-jesus.com/Espa%C3%B1al/Hechos/7/51

Con la prueba, todas las desdichas, a la postre, nos ayudaran a sentirnos débiles, y a
no dar cabida al orgullo; para que, acompanados de este sentimiento, podamos depender de
la absoluta gracia divina. Es la manera como nuestro ministerio cobrard una mayor calidad
espiritual, y nuestra vida un verdadero significado de eternidad: «De modo que los que
padecen segun la voluntad de Dios, encomienden sus almas al fiel Creador, y hagan el bien»
(1 P.4:19).

Consideremos como elemento de gran importancia, el hecho de que la prueba
contribuya a la buena y necesaria transformaciéon de caracter: un cambio de vida en
direccién a imitar el modelo de Jesucristo. Y, como no podia ser de menor importancia,
también nos ayuda a desligarnos del presente mundo materialista, cada vez mas alejado de
la buena voluntad de Dios.

Sepamos que el sufrimiento no proviene de la voluntad original del eterno Dios. Pero,
lo permite, lo incluye en su programa, y lo utiliza en bien de sus hijos. Y, por si fuera poco,
al mismo tiempo fija los limites necesarios para que no sobrepase la capacidad del cristiano
en soportar las adversidades. En ningun caso Dios probard a sus hijos mas alla de lo
que puedan resistir: «Pero fiel es Dios, que no os dejara ser tentados mas de lo que podéis
resistir, sino que dard también juntamente con la tentacion la salida, para que podais
soportar» (1 Co. 10:13).

«La voluntad de Dios no te llevara donde su gracia no te pueda sostener», citaba el
misionero James Elliot, sin saber que su destino seria la pronta muerte a manos de una tribu
indigena, junto con otros cuatro misioneros. Tales muertes parecian un sinsentido, hasta
gue buena parte de la tribu se convirtié al Sefor gracias a la propia familia de los misioneros
que prosiguieron con su labor evangelizadora. Tanto las muertes de los misioneros, como la
conversion de los indigenas, ya estaban previstas por Dios.

Estemos seguros de que el Altisimo no nos dara una carga tan pesada que no logremos
sobrellevar, y las dificultades seran proporcionales a las capacidades que El buenamente nos
quiera conceder. También esto es voluntad de Dios.

En definitiva, la prueba -incluidas las aflicciones— constituye parte del proyecto eterno
de Dios para todo creyente en Cristo. Y por lo comun, utiliza las circunstancias normales de
la vida cotidiana, que en su debido tiempo las puede reconducir a modo de prueba. Las
preguntas planteadas en el principio: la familia, el empleo, la formacién, la salud, etc.,
pueden formar parte de la prueba. Todo ello son experiencias decisivas que ordenaran el
rumbo de nuestra vida cristiana. El amor al Sefnor, asi como nuestra fe en El, han de ser
probados.

«Porque mejor es que padezcais haciendo el bien, si la voluntad de Dios asi lo quiere,
que haciendo el mal» (1 P. 3:17). Es de esperar que algunos cristianos, sabiendo que el
porvenir en manos de Dios puede contener elementos de sufrimiento, opten por rebelarse y
no querer aceptar cualquier perspectiva que parezca incierta. Estemos atentos, porque
venga lo que viniere, sea lo que fuere, en ningln caso hemos de atemorizarnos; pues
nuestro Padre celestial mantiene, en todo tiempo, un control riguroso sobre nuestras vidas.
¢Por qué entonces habriamos de desconfiar en EI? Pregunta similar fue la de nuestro Sefior:
«éPor qué teméis, hombres de poca fe?» (Mt. 8:26).

-42-



CAPITULO IV
CONSECUENCIAS DE LA VOLUNTAD DE DIOS EN EL CREYENTE

GRADOS DE COMPROMISO CON DIOS

Necesariamente la obediencia y la fe han de mantenerse unidas, pues la una depende
de la otra. El destacado tedlogo aleman, Dietrich Bonhoeffer, en su libro El precio de la
gracia, proclamaba: «Es verdad que la obediencia y la fe deben estar separadas a causa de
la justificacion, pero esta separacion no puede suprimir la unidad que existe entre ellas y
qgue consiste en que la fe solo se da en la obediencia, nunca sin ella, y en que la fe solo es fe
en el acto de la obediencia».

Después de lo hasta aqui expuesto, alguno se inquietard pensando que debido a su
falta de compromiso con el Sefior, todavia no se halla amparado bajo la buena voluntad de
Dios. Para resolver esta duda, vamos a intentar aclarar algunos conceptos basicos en este
apartado.

Volvamos al texto de referencia: «Mas buscad primeramente el reino de Dios y su
justicia» (Mt. 6:33a). El cristiano puede buscar primero el reino de Dios, o no buscarlo.
Ahora bien, en el caso de tomar la decision correcta, se requiere proseguir adelante en el dia
a dia con un grado de entrega hacia el Senor y su obra. En cierta manera, la perseverancia e
intensidad con la que experimentamos la voluntad de Dios, puede ser mayor o menor;
nuestra andadura cristiana puede marchar con superior o inferior altura de consagracion.

Permaneciendo en esta decisién (el buscar primero el reino de Dios), podremos vivir la
voluntad de Dios con un nivel de compromiso generoso, o bien, en el lado contrario,
mostrarse escaso. Nuestra vida espiritual, igualmente, puede permanecer fuerte, o en
cambio revelarse débil. Cada cual elige seguir a Jesucristo con mayor o menor grado de
renuncia: «E/ que halla su vida, la perdera; y el que pierde su vida por causa de mi, la
hallard» (Mt. 10:39). ¢Con qué medida de egoismo estoy viviendo? Cuanto mas viva para
mi, mayor es la pérdida de la vida de Cristo.

No deberiamos, en esta reflexion, obviar la importante aclaracién de nuestro Sefior:
«Por sus frutos los conoceréis» (Mt. 7:16). Como venimos deliberando, el cristiano puede
caminar, en mayor o menor medida, conforme la voluntad de Dios. Sobre esta base, nos
preguntamos, éiqué tipo de fruto estoy produciendo? ¢éEs un fruto pequefio y de pésima
calidad, o por el contrario abundante y de buena calidad? En todo caso, entendemos que el
fruto tendrd mayor o menor utilidad dependiendo del arbol que lo produzca. Un arbol
saludable y robusto producird buen fruto. De esta manera, el creyente que permanece fiel
«sera como arbol plantado junto a corrientes de aguas, que da su fruto en su tiempo» (Sal.
1:3). En cambio, creyentes cuyo desarrollo espiritual es minimo, el fruto también se
expresara minimamente. Sea mayor o menor el fruto que logremos producir —por la accién
del Espiritu Santo-, éste sera proporcional al grado de compromiso con Dios y su Palabra.

En este punto, recordemos la advertencia biblica ya mencionada: «No os enganéis;
Dios no puede ser burlado: pues todo lo que el hombre sembrare, eso también segara» (Ga.
6:7). Aquel que siembra muy poco para la vida espiritual, es de esperar que siegue muy
poco. Y el que siembra mala calidad de grano, segara mala calidad de cosecha: «Pero esto
digo: El que siembra escasamente, también segara escasamente; y el que siembra
generosamente, generosamente también segara» (2 Co. 9:6). Luego, un compromiso débil

-43-



con Dios y su Palabra, producird como consecuencia una vida cristiana débil, carente de la
necesaria fortaleza interior. De la misma manera, la pobre disposicién de amor a Dios,
resultard en una pobre efectividad ministerial. La féormula que contiene la causa y el efecto,
parece sencilla: «Acercaos a Dios, y El se acercara a vosotros» (Stg. 4:8).

Nuestro gran Maestro declard: «Mas si no perdonadis a los hombres sus ofensas,
tampoco vuestro Padre os perdonard vuestras ofensas» (Mt. 6:14). Observamos aqui que la
medida del favor divino hacia nosotros, es correspondiente a la medida de nuestro favor
hacia los demas. Por lo tanto, segun el texto leido, no pretendamos recibir las mejores
atenciones de nuestro Padre celestial, si con nuestra actitud de indiferencia logramos ignorar
a nuestros hermanos, o bien obramos con espiritu de rencor ante alguna ofensa.

«Conforme vuestra fe os sea hecho» (Mt. 9:29). Segun esta declaraciéon biblica,
dependiendo de nuestra fe, que por otra parte recibimos por gracia, asi sera la medida de
bendicion destinada. En otras palabras, Dios aplicara su voluntad especial a nuestra vida, en
funcion del grado de confianza en El: «Pero pida con fe no dudando nada; porque el que
duda es semejante a la ola del mar... No piense, pues, quien tal haga, que recibird cosa
alguna del Sefor» (Stg. 1:6,7). éVemos aqui la voluntad de Dios condicional? De manera
que, nuestra confianza en Dios y en su Palabra, puede expresarse débil o fuerte, pequefia o
abundante... Y para fortalecer la fe recibida de Dios, hemos de estar siempre abiertos a
escuchar su voz, pues «la fe es por el oir, y el oir, por la palabra de Dios» (Ro. 10:17).
¢Notamos la relacion que existe entre las diversas condiciones divinas? Asi pues, la buena
intervencion del Espiritu en nuestra vida, sera proporcional al grado de fe que profesemos; y
al tiempo, esta fe también proporcional al grado de nuestro amor y entrega a su Palabra.

Consideremos cual sea nuestra medida de amor hacia el préjimo, segun cita la
condicion biblica: «Si nos amamos unos a otros, Dios permanece en nosotros» (1 Jn. 4:12).
Podriamos inferir del texto que, si nuestro aprecio al préjimo se muestra en todo ausente,
tampoco el amor divino permanecera en nosotros. La voluntad condicional del Sefior es
inequivoca: «Si guardareis mis mandamientos, permaneceréis en mi amor» (Jn. 15:10). Una
muestra de amor escasa, por ende, provendra de una escasa relacidon con Dios y su Palabra.
De forma inversa, el amor divino se perfeccionara en nosotros, en la medida que decidimos
ponerlo en practica. En esto, la formulacién biblica es de caracter vital: «El que permanece
en amor, permanece en Dios, y Dios en él» (1 In. 4:16). El versiculo muestra la voluntad de
Dios condicional de forma clara. Por tanto, somos receptores del amor de Dios, con la
condicién de que nos dispongamos voluntariamente a amarle a El; amor que naturalmente
debera reflejarse en el préjimo. Una vez mas la causa y el efecto se repite: «Con la
medida con que medis, os sera medido» (Mt. 7:2).

Comprendamos bien lo anteriormente expuesto, porque podemos vivir dentro de la
voluntad de Dios, y sin embargo hacerlo con un minimo grado de fidelidad. La propia
Escritura exhorta a no vivir conforme a la carne: «Asi que, hermanos, deudores somos, no a
la carne, para que vivamos conforme a la carne» (Ro. 8:12). Aqui, parece oportuno revisar
nuestra vida de entrega hacia Dios, como hacia los demas, realizando al tiempo un sincero
analisis de conciencia. Es lo que dice la Biblia: «La ciencia del prudente esta en entender su
camino» (Pr. 14:8).

Nos preguntamos, cada uno, por el nivel de compromiso en relacion con Dios y su
Palabra: compromiso con la evangelizacidon, con la iglesia, con la familia, con la sociedad,
con nuestros bienes terrenales, etc. ¢En qué grado se halla usted? Si en grado mayor, digalo
con humildad, si en grado menor, con pesar en el corazén.

Aunque el desarrollo espiritual en el creyente puede ser mas o menos acelerado,
siempre la voluntad de Dios conlleva crecimiento; y si no hay crecimiento, se produce el
efecto contrario: decrecimiento. Vamos hacia arriba o hacia abajo, avanzamos o
retrocedemos, subimos o bajamos de grado: «E/ que no es conmigo, contra mi es; y el que
conmigo no recoge, desparrama» (Mt. 12:30).

Vivir con una medida reducida de entrega, conlleva experimentar la buena voluntad de
Dios con medida reducida. En el sentido opuesto, vivir la voluntad de Dios en grado
supremo, conlleva recibir las bendiciones también en grado supremo: <«Porque si Vvivis
conforme a la carne, moriréis; mas si por el Espiritu hacéis morir las obras de la carne,
viviréis» (Ro. 8:13). Segun las palabras del apdstol dirigidas a los creyentes en Roma, y

-44-



perfectamente aplicables para nosotros hoy, revelan que la vida cristiana conlleva, en si
mismo, un estado espiritual de acercamiento a Dios (vida), o de alejamiento de Dios
(muerte).

Podemos aceptar, ademas, que el Sefior se relacione con cada uno en particular,
dependiendo del estado de comunidon con El y de consagracién. Y asi serdn las bendiciones
espirituales recibidas: muy pobres, si nuestro compromiso es pobre, pero vida abundante, si
abundante es nuestra entrega. Reproducimos nuevamente el texto sagrado: «E/ que siembra
generosamente, generosamente también segara» (2 Co. 9:6). Comprendamos bien, porque
los efectos benéficos de la siega generosa, se contemplan esencialmente en el ambito
espiritual, pues los bienes terrenales por si mismos no poseen ningun valor espiritual.

Por otro lado, es muy frecuente la tipica excusa de que todos pecamos y fallamos, y asi
el Sefor entiende nuestras debilidades. Es verdad, el Sefior nos comprende mas que nadie.
Pero, entonces, é¢para qué sirven sus recomendaciones biblicas, o qué sentido tiene el
llamamiento a la santidad? Si bien Dios nos da los mandamientos, también las fuerzas para
poder cumplirlos. Recordemos que David pecé gravemente, y aun siguiendo dentro de la
voluntad de Dios, tuvo que sufrir las propias consecuencias de su mala accién;
consecuencias previstas por Dios. Mucha tristeza le causd la rebelion de su propio hijo
Absalén... De forma paralela Sansén no gusté de las bendiciones celestiales por desobedecer
el mandato divino, descubriendo su secreto a la persistente Dalila. Asi como ocurrié con
Sansén a causa de su desobediencia, puede ser que muchos creyentes en rebeldia se hallen
«ciegos» y arrastrando «piedras de molino». La amonestacién es de parte del Dios justo:
«Yo Jehova, que escudrifio la mente, que pruebo el corazén, para dar a cada uno segun su
camino, segun el fruto de sus obras» (Jer. 17:10).

Siguiendo con la misma idea, el cristiano puede vivir por un tiempo en grado minimo, y
todavia hallarse dentro de la voluntad de Dios; hasta que, de persistir en el declive
espiritual, irremediablemente llegara a perder la gracia especial de Dios. Bien pudo en su
tiempo haber tomado la decisién de vivir con espiritu de entrega y abnegacion personal.
Pero, con el transcurrir de los afos, se dejo llevar por los deseos terrenales del viejo hombre
y, arrastrado por el pecado, se fue apagando espiritualmente. Ello generé un marcado
retroceso en su vida cristiana; no hizo caso de la recomendacion biblica: «Para no vivir el
tiempo que resta en la carne, conforme a las concupiscencias de los hombres, sino conforme
a la voluntad de Dios» (1 P. 4:2).

El modelo de la iglesia de Laodicea, en El Apocalipsis, es vivo ejemplo... para en ningun
modo copiarlo. Esta iglesia de finales del primer siglo vivia bajo la buena y agradable
voluntad de Dios, hasta que la «tibieza» se instalé en el corazén de sus miembros, dando
paso a un proceso de lamentable decadencia espiritual. Con el tiempo se descubrié en la
iglesia un grado extremadamente escaso de relacién con Cristo y su Palabra, llegando a tal
punto que finalmente el mismo Sefior se encuentra llamando a la puerta de sus corazones.
Habian dejado al Salvador fuera de la vida cristiana: «un cristianismo sin Cristo». é¢CoOmo es
posible tal descarrio...? El estado de comodidad y relajacion espiritual habia llegado a su
limite. Y el Senor, por medio del apodstol Juan, les tuvo que amonestar duramente. Desde
luego no dejaron de realizar, en sus fuerzas, actividades eclesiales; pero, a tenor del pasaje
biblico, prescindian de la gracia divina por creerse autosuficientes, por lo que su relacién con
Dios se revelaba practicamente nula. Se habia convertido en una iglesia eclesio-céntrica: el
yo, me, mi, presidia la dindmica religiosa de esta singular congregacion.

A veces ocurre que el cristiano permanece estancado por un largo tiempo en altura
minima de compromiso con Dios, hasta que llega un momento en que el Sefor, harto de
paciencia, realiza una llamada de atencidon (lo hizo con la iglesia de Laodicea). La
advertencia de Cristo es para ayer y para hoy. Asi cita el texto biblico: «¢Cémo escaparemos
nosotros, si descuidamos una salvacion tan grande?» (He. 2:3).

No pensemos que el Padre celestial rechaza a sus verdaderos hijos. Por el contrario, su
amor incondicional permanece inalterable. En esa relacién paterno-filial, el Sefior siempre
mantiene un cuidado especial y misericordioso hacia su pueblo: «No ha hecho con nosotros
conforme a nuestras iniquidades, ni nos ha pagado conforme a nuestros pecados» (Sal.
103:10). Nuestro Pastor es perdonador, paciente y bueno, y como cita Isaias 46:4, «nos
soporta hasta las canas».

-45-



Aunque Dios es infinitamente misericordioso, también es infinitamente justo, asi que no
puede mirar de reojo cuando el cristiano peca. El Creador ha constituido sus mandamientos
condicionales, con las bendiciones o perjuicios provenientes de su cumplimiento o
incumplimiento. Es decir, al obrar del cristiano le sigue la consecuencia propia: es la ley
natural de la siembra y la siega.

No estamos ensefiando aqui que todo llamado creyente, que vive en la carne, sea un
cristiano nacido de nuevo. Sin ninguna intencion de juzgar, pero aquel que vive apartado de
la vida cristiana en forma permanente, sin discernir sus propios errores, o carente de amor a
Dios y a los demas, es muy probable que nunca haya conocido al Salvador, es decir, que no
sea realmente cristiano: «El que no ama, no ha conocido a Dios; porque Dios es amor» (1
Jn. 4:8). Aun con las impresiones mas correctas, no hemos de concluir de antemano, sino
dejar crecer la cizafa juntamente con el trigo, como bien nos aconsejo el Sefior, Mateo
13:30.

Finalmente, todo creyente en el dia sefalado dara cuenta de lo bueno que haya hecho
en esta vida (viviendo conforme al Espiritu), o bien de lo malo (viviendo conforme a la
carne): «Porque es necesario que todos nosotros comparezcamos ante el tribunal de Cristo,
para que cada uno reciba segun lo que haya hecho mientras estaba en el cuerpo, sea bueno
o0 sea malo» (2 Co. 5:10).

Consecuencias de transgredir la voluntad de Dios

En este mundo

Una vez inmerso en el proceso de frialdad espiritual mencionado, con el tiempo el
cristiano puede llegar al extremo de encontrarse fuera de la voluntad divina. Fue el mismo
apostol Pablo, el que con temor y temblor se puso como ejemplo: «No sea que habiendo
sido heraldo para otros, yo mismo venga a ser eliminado» (1 Co. 9:27). La leccién se brinda
sola: O seguimos confiando en Dios y creciendo en grado de comunién con El, o incluso
habiendo comenzado el camino, bien podemos retroceder: «Mas el justo vivira por fe. Y si
retrocediere, no agradara a mi alma» (He. 10:38).

Las consecuencias de vivir bajo el desagrado de Dios, se revelan negativamente. Una
de ellas es que la «gracia especial» deja de amparar al creyente, y en buena medida ya no
es receptor del auxilio celestial, en el sentido mencionado... Hablando de la disciplina en el
creyente, la Escritura no advierte en vano: «Mirad bien, no sea que alguno deje de
alcanzar la gracia de Dios» (He. 12:15). Este es el motivo por el que la rutina se apropia del
creyente apartado, y asi las cosas del Sefor le son una carga fastidiosa. El Espiritu Santo se
entristece, y por ello no da sefiales evidentes de fruto espiritual: «No contristéis al Espiritu
Santo de Dios» (Ef. 4.30). Asi es como el gozo se apaga y llega a convertirse en permanente
descontento, o lo que es peor, en raiz de amargura. A la vez, el Sefior priva de luz espiritual
a aquel que rechaza su oferta de gracia: «Vendré a ti, y quitare tu candelero» (Ap. 2:5).

Dios es luz, y el cristiano que no mantiene comunion con El, por ende no recibe su luz,
ni para entender la Palabra, ni para iluminar a los demas. No es sorprendente que pierda
toda visidon espiritual, al igual que una vela cuya llama se desvanece. De esta forma también
su ministerio resultara del todo ineficaz: «Si alguno destruyere el templo de Dios, Dios le
destruira a él» (1 Co. 3:17). Tal cristiano ha roto la comunién con su Salvador, y por ello no
logra disfrutar de la vida espiritual con genuina satisfaccion. Y, sin apenas distinguir bien, el
poder del Espiritu Santo se retira del escenario ministerial, porque «si alguno ministra,
ministre conforme al poder que Dios da» (1 P. 4:11).

Es verdad que tales cristianos pueden seguir leyendo la Biblia, orando, cantando
iSefior te amo!, procurando sus ofrendas... Pero, la realidad intencional de su corazén es
muy distinta. Es lo que podriamos denominar «paradoja farisaica», con la que Jesus
tuvo que enfrentarse: «Porque vosotros los fariseos limpidis lo de fuera del vaso y del
plato, pero por dentro estais llenos de rapacidad y de maldad» (Lc. 11:39).

-46-



Sin duda que el hijo desobediente sigue siendo hijo: ayer, hoy y manana, por lo que no
pierde su condicion adoptiva designada por el Padre. Si bien, acorde con los datos biblicos,
de seguir en rebeldia podria perder algo muy preciado: la comuniéon con Dios; ademas de
todas las bendiciones derivadas de esa comunion espiritual. De la siguiente forma el Sefnor lo
expresdé a su iglesia: «Pero por cuanto eres tibio, y no frio ni caliente, te vomitaré de mi
boca» (Ap. 3:16). Tal y como ocurrié en aquel tiempo, es probable que también hoy algunos
creyentes sean vomitados de la boca de Jesus. Pensemos en ello, pues no son tiempos
mejores los presentes, los cuales caminan sin retorno hacia la Apostasia: «Por tanto, es
necesario que con mas diligencia atendamos a las cosas que hemos oido, no sea que nos
deslicemos» (He. 2:1).

Es cierto que todos caemos y fallamos muchas veces, segun 1 Juan 1:8. Sin embargo,
una cosa es caer y arrepentirse (a renglén seguido Dios te levanta), y otra distinta es
permanecer caido por largo tiempo. En este ultimo sentido, la historia revela vidas de
cristianos que a lo largo de su trayectoria han mostrado un claro «antes» y un «después» en
su vida personal. No son pocos los que llevan anos apartados de la comunién con Dios.
Otros, pese a seguir en el sistema eclesial, mantienen una actitud de terquedad, con el
consiguiente estado de insatisfaccion. En otros, apenas se logra percibir la accidon del Espiritu
Santo en su ministerio cristiano. Algunos recibieron una prueba decisiva de parte de Dios, y
no estuvieron dispuestos a aceptarla; se dejaron llevar por la necesidad personal, y no
entregaron a su hijo Isaac (metaféricamente hablando). Con el descarrio de ciertos
creyentes, se puede notar que el semblante ya no es el mismo. El gozo desaparecié de un
dia para otro, y la frescura del Espiritu se marchité por el fuerte sol de la prueba... Por otra
parte, a ciertos lideres se les sube tanto el cargo eclesial a la cabeza, que con el tiempo se
vuelven casi irreconocibles; una especie de enajenacidn mental se apodera de sus mentes.
Ya lo advirti6 el Sefior a su pueblo: «Para que no se vuelvan a la locura» (Sal. 85:8).

Huelga decir como autor, que expreso mis conclusiones hacia el pueblo de Dios sin
animo de juicio, y con la debida comprension; y sobre todo con gran debilidad personal,
pues no soy yo mejor que otros. Por lo demds, aun permaneciendo en la realidad biblica
expuesta, que nadie descalifique ni menosprecie a su hermano. iSi alguien esta libre de
pecado, ya sabe lo que tiene que hacer...! en referencia a Juan 8:7. Como siempre, hay
lugar para el arrepentimiento y la restauracion espiritual, pues nuestro buen Dios espera,
cual padre paciente, al regreso del hijo prédigo.

En la eternidad

Aunque no en el mismo sentido que el incrédulo, el creyente pasara por el juicio de
Dios (Tribunal de Cristo), para dar buena cuenta de sus obras. Parece razonable que el Juez
justo pida cuentas a todos, incluido a los cristianos. Ya lo avisaba el escritor del antiguo libro
de Eclesiastés: «Porque Dios traera toda obra a juicio, juntamente con toda cosa
encubierta, sea buena o sea mala» (Ec. 12:14).

Pensando en las consecuencias eternas para el cristiano que no persevera en la
voluntad de Dios, nos atrevemos a decir que consistird basicamente en la pérdida de
bendiciones celestiales. Podriamos considerar, por ejemplo, el reconocimiento del mismo
Sefior sentado en su trono; los grados de felicidad en el entorno celestial; los cargos en las
funciones del reino de Dios; la mayor cercania con Jesus, o la participacién de la gloria
divina, entre otros varios... Todo ello se definird en el llamado Tribunal de Cristo, como ya
hemos indicado. No lo confundamos con el gran juicio del Trono Blanco, donde la humanidad
perdida serd juzgada por sus obras, para determinar el grado de condenacién eterna.

Y partiendo de esta evaluacion final en el haber de cada cristiano, podemos aseverar
que toda labor realizada fuera de la voluntad de Dios, no llevara fruto para la eternidad.
Igualmente ocurre que la falta de entrega y servicio a Dios, que repercutird, como hemos
mencionado, en la pérdida de muchas bendiciones celestiales: «Mirad por vosotros mismos,
para que no perdais el fruto de vuestro trabajo, sino que recibais galardén completo» (2 In.
1:8).

-47-



El profeta Juan, gran visionario del futuro, advirtié a los creyentes de la época: «Y
ahora, hijitos, permaneced en él, para que cuando se manifieste, tengamos confianza, para
gue en su venida no nos alejemos de él avergonzados» (1 Jn. 2:28). Podemos predecir,
conforme al texto leido, que todo cristiano que no sirvid fielmente en este mundo —en mayor
o menor medida-, en el futuro encuentro con Cristo experimentara de alguna manera cierto
pesar momentaneo, por haber descuidado la voluntad de su Sefior.

Llegados hasta aqui, podemos concluir que todo aquel cuya vida cristiana se caracteriza
por una falta de entrega y compromiso con Dios, en forma permanente, en el dia de su
partida a la Patria celestial nada de valor podra llevarse que tenga utilidad para la eternidad:
«Sera salvo como por fuego» (1 Co. 3:15), afirma la Escritura. Sera salvo, pero como si un
fuego le obligara a dejar su hogar de forma repentina... Y en esa acciéon inmediata él mismo
logra salvarse, pero no le acompafiara recompensa en el dia final: «La obra de cada uno
cual sea, el fuego la probaréa» (1 Co. 3.13). Por eso hemos de preguntarnos, ¢donde
estamos edificando? sobre madera, heno, hojarasca (cosas que el fuego no resistird), o bien
edificamos sobre oro, plata, y piedras preciosas, segun 1 Corintios 3:12.

Consecuencias de practicar la voluntad de Dios

En este mundo

Una vez examinadas las consecuencias negativas de transgredir la voluntad de Dios,
también en el sentido contrario se descubren consecuencias favorables. Los efectos positivos
de andar segun los proyectos celestiales son varios. Y si bien pueden ser de caracter
material, principalmente éstos se revelan en el orden espiritual, pues nuestra vida aqui
constituye en todo una inversion para la eternidad.

Mas alla de las bendiciones materiales, que podamos o no recibir en este tiempo, los
resultados se experimentan principalmente en el alma. Y sus extraordinarios efectos, se
descubren de muy diversas formas en el ambito espiritual. Senalamos, por ejemplo, la
maravillosa experiencia interna que supone el crecimiento espiritual, o la transformacion
progresiva del caracter cristiano. Destacando, a la vez, las dimensiones profundas y
enriquecedoras que constituye el adquirir sabiduria e inteligencia espiritual. O la plena
satisfaccion interna lograda con el tiempo, que sobreviene en la madurez personal, en la
serenidad interior, 0 en la estabilidad espiritual. Son todos rasgos de vida cristiana que
incorpora la buena voluntad de Dios; que lejos de ser desagradable, fastidiosa, o aburrida,
se muestra en ultimo término siempre agradable: «El hacer tu voluntad, Dios mio, me ha
agradado» (Sal. 40:8).

A todo ello le acompania el fruto del Espiritu, que es generado en el alma del creyente
fiel: amor, gozo, paz... Y con todo el bienestar espiritual recibido, no parece extrafo que se
cumpla el texto biblico: «Se alegrara el justo en Jehova, y confiara en él» (Sal. 64:10). Con
tan magnifica condicidon habita todo siervo de Dios, yendo con paso firme y seguro hacia la
eternidad. Y en tanto camina por este complicado e imprevisible mundo, al mismo tiempo le
acompafa una grata sensacién interior de que «todas las cosas le ayudan a bien», Romanos
8:28, y por lo tanto su perspectiva futura permanece en todo momento positiva. El gran
predicador britanico George Whitefield, recomendd la formula cristiana, diciendo: «Pelea la
buena batalla de la fe, y Dios te dara bendiciones espirituales».

Hechas estas precisiones, necesitamos recalcar una y otra vez, que toda retribucién
divina, sea en este mundo como en el venidero, procede de la abundante gracia de Dios.
Nada merecemos, como ya venimos insistiendo. Nuestros esfuerzos personales son
aceptables solamente en los esfuerzos de Cristo, en su obra expiatoria... Es por gentileza
divina que nuestro Padre se dispone a retribuir en proporcidon a lo que el cristiano sembrare.
Y esto es favor celestial, oportunidad concedida por Dios mismo; ademas de que todos
nuestros logros son hechos con la ayuda y el poder de lo Alto, y no cabe atisbo de gloria
alguna para el hombre. Hoy, como ayer, la oferta divina sigue mostrandose por pura gracia,
y como es de esperar, toda la gloria es y serd para Dios. Sentimiento de ineptitud, o
insuficiencia personal, son los que deben prevalecer en nuestras conciencias. Por ello, una
vez terminada la labor, nuestro Sefior nos indica el titulo honorifico que hemos de
atribuirnos: «Asi también vosotros, cuando hayais hecho todo lo que os ha sido ordenado,
decid: Siervos inutiles somos, pues lo que debiamos hacer, hicimos» (Lc. 17:10).

_48_



En la eternidad

¢Podemos imaginar el acontecer diario sin esperanza de futuro? La verdad, nuestro
peregrinaje no tendria mucho sentido. Incluso llegado el momento de pasar por el umbral de
la muerte, el texto biblico declara: «Mas el justo en su muerte tiene esperanza» (Pr. 14:32).
La esperanza de una eternidad con Cristo, y nuestra plena confianza en su Palabra, es lo que
anade fortaleza espiritual para proseguir en la blusqueda diaria del reino de Dios.

«Bienaventurados de aqui en adelante los muertos que mueren en el Sefior... porque
sus obras con ellos siguen» (Ap. 14:13). Una vez traspasada la puerta oscura de la muerte,
el hijo de Dios es acompanado a la eternidad con todo el equipaje de su labor realizada en
este mundo, para ser retribuido en el cielo. Sobre esto, L. Berkhof hace la siguiente
observacion: «También es evidente segun la Escritura, que habra grados de bendicién en el
cielo, Dn. 12:3, II Co. 9:6 Nuestras buenas obras seran la medida de nuestra recompensa
de gracia, aunque no la merezcan. Sin embargo, y a pesar de todo esto, el gozo de cada
individuo sera perfecto y pleno».

Las puertas del reino celestial se abriran con toda holgura para el creyente fiel, siendo
recibido por el mismo Rey de reyes y Sefior de sefiores: «Por lo cual, hermanos, tanto mas
procurad hacer firme vuestra vocacion y eleccion... Porque de esta manera os sera otorgada
amplia y generosa entrada en el reino eterno de nuestro Sefor y Salvador Jesucristo» (2 P.
1:10,11).

A todo ello, afiadimos las extraordinarias moradas celestiales que esperan ser
habitadas por los hijos de Dios. Jesucristo fue a prepararlas: «Voy, pues, a preparar lugar
para vosotros» (In. 14:2). ¢(Seran todas las moradas iguales, o seran conformadas
dependiendo del grado de fidelidad de cada uno...? Junto con las moradas celestiales, los
tesoros recibidos en la tierra e invertidos en el cielo, seran guardados para aquel dia
glorioso. Asi lo recomendd el buen Maestro: «Haceos tesoros en el cielo» (Mt. 6:20). Esos
mismos tesoros que logramos invertir en el banco celestial, seran entonces devueltos con
mayor esplendor y validez, para que el cristiano fiel los disfrute en forma eterna. Todo
servicio a Dios, hecho con nuestros bienes, incluidas las carencias temporales en el
presente, repercutird en gloriosas acumulaciones celestiales.

Pero, no pensemos tanto en las recompensas, sino en el gozo que supondrd el
permanecer por siempre en la gloriosa presencia de Dios. Es lo que comparativamente
ensefa la parabola del siervo fiel: «Y su sefor le dijo: Bien, buen siervo y fiel; sobre poco
has sido fiel, sobre mucho te pondré; entra en el gozo de tu sefior» (Mt. 25:21).

Muchos bienes recibiran los felices habitantes del futuro reino de los cielos. La medida
de bendicién sera justa, esto es, a mayor grado de esfuerzo y disposicion, mayor bien
recibiremos. Gran galardon para aquellos que también grande ha sido el compromiso con su
Sefior. Es lo prometido para los fieles hijos de Dios: «Gozaos y alegraos, porque vuestro
galardén es grande en los cielos» (Mt. 5:12). Pensemos con inteligencia, porque las
aflicciones de este mundo pronto pasan, pero las bendiciones eternas no tienen fin.

Sea mucha o poca la labor del siervo fiel, no serd olvidada por su Sefor: «He aqui yo
vengo pronto, y mi galardén conmigo, para recompensar a cada uno segun sea su obra»
(Ap. 22.12). Noétese en el texto que el galardon no resulta del mérito propio, pues Jesus lo
gand en la Cruz por derecho propio: «mi galardon». En ninglin caso el cristiano sera
merecedor del bien, por muy fiel que se comporte... Aun con todo y ello, la extraordinaria
gracia divina se mostrara en aquel dia ofreciendo recompensa por la obra que cada uno en
particular haya realizado: «Entonces pagara a cada uno conforme a sus obras» (Mt. 16:27).

No seran pocas las ocasiones en las que cumplir con la voluntad de Dios demandara un
cierto grado de sufrimiento. Sin embargo, toda afliccion anclada en la fe de Cristo Jesus, al
fin se encontrara revestida de gloria eterna: «Si sufrimos, también reinaremos con él» (2 Ti.
2:12). La eternidad mas cerca de Cristo, con mayor participacién de su gloria, serd la
recompensa de aquellos que han pagado el precio de la vida cristiana, para el servicio de
Dios y de su iglesia: «Manifestados con él en gloria» (Col. 3:4).

-49-



CONCLUSION

Hasta aqui la presente reflexidon sobre la voluntad de Dios. En nuestra mano esta el
conocerla, creerla, amarla, vivirla, y proclamarla.

Llegados al final de esta exposicion biblica, tal vez ahora seria el momento adecuado
para considerar cual sea nuestra posicién, y confirmar si en verdad tenemos un corazén
dispuesto para cumplir con la voluntad de Dios, o por el contrario estamos descuidando
labor tan importante.

Ciertamente el Creador, que es nuestro Buen Pastor, tiene un plan general para
nuestra vida, y éste se halla en las paginas de la Biblia: es su voluntad general. Pero,
también tiene un plan especial, que aunque no lo hallemos expresamente en la Escritura,
Dios nos lo hard saber en el momento adecuado, o bien lo aplicard directamente sin
necesidad de revelarlo con anterioridad: es su voluntad especial

Reiteramos la ensefianza, porque en la medida que nos dispongamos a cumplir con
la voluntad general de Dios, El llevara a cabo, en forma prdéspera y benéfica, su especial
voluntad en nuestra vida. Motivo por el cual no debemos preocuparnos excesivamente por el
futuro en esta tierra, pues en la intencidn del Dios todopoderoso esta el afadir todo aquello
gue necesitamos. Por lo demas, estemos seguros de que el cuidado, la guia y direccidén de
nuestro buen Padre celestial, estd garantizada para todo el que desee, con sinceridad de
corazon, hacer su voluntad.

Recordemos que para alcanzar las bendiciones celestiales, hemos de entregarnos a
Dios en forma sincera, y mantener asi una buena relacién con El, a través de la lectura de la
Palabra y la oracién, principalmente. Con tal entrega, y en dependencia del Espiritu Santo,
estaremos preparados para evaluar nuestra relacion con el entorno (familia, trabajo, iglesia,
economia, circunstancias personales), y con nosotros mismos (nuestro mundo interior),
considerando los elementos en conjunto para asi poder confirmar el cumplimento de la
voluntad de Dios, tanto general como especial.

La prueba, incluida las aflicciones, vendran. Pese a todo desconcierto, no desistamos en
la busqueda permanente del reino de Dios y su justicia. Es menester tomar una decision
firme y seguir avanzando, ya que todo creyente fiel posee las extraordinarias fuerzas,
nacientes del Espiritu, para poder desempefar aquellas labores planificadas por el Creador
desde antes de la fundacién del mundo.

Y frente a las buenas o aparentemente malas previsiones futuras, habremos de aceptar
lo establecido por el sabio Dios, porque en ultimo término su voluntad se muestra
altamente satisfactoria: «/a buena voluntad de Dios, agradable y perfecta» (Ro. 12:2). Es
agradable y perfecta porque forma un todo con los designios del cielo para la tierra, que son
planificados en perfeccion, toda vez que son para nuestro provecho personal.

Las bendiciones de vivir segun los planes establecidos por el Sefor son incalculables, y
no pensemos que solo seran descubiertas —esas bendiciones- con esplendor en la eternidad,
sino que ademas todo creyente las puede recibir y experimentar ya en esta vida temporal:
«Hay bendiciones sobre la cabeza del justo» (Pr. 10:6), cita la Escritura. Y tales
bendiciones, mas alld de los bienes materiales que podamos o no recibir, se obtienen de la
poderosa intervencidon del Espiritu Santo en el corazén del cristiano fiel, llenandolo de
plenitud espiritual, completo significado, y propdsito eterno...

-50-



Hacemos bien en fijar nuestra mirada en Cristo, en su ejemplo, y proseguir la carrera,
que con guia firme y segura llegaremos a la meta: a nuestra morada celestial, la cual esta
preparando nuestro Salvador, hasta que regrese con poder y gloria; que por cierto, no
tardara mucho. Y mientras vivamos en este mundo temporal, la promesa se mantiene
expectante con el influjo de la eternidad: «Porque este Dios es Dios nuestro eternamente y
para siempre; El nos guiarad aun mas alla de la muerte» (Sal. 48:14).

Examinemos con solicitud cudl sea nuestra relacién con Dios, con el entorno que nos
rodea, y con nosotros mismos. Y comprobemos asi en qué grado estamos cumpliendo con
los mandatos celestiales... Si en esa comprobacién, descubrimos que nos hallamos en grado
minimo, o tal vez nulo, entonces hay tiempo para acudir al Buen Pastor con espiritu
arrepentido.

En esta consideracion, puede ocurrir que alguien revise su vida y piense que es
demasiado tarde, que no es digno del amor divino, o que tal vez se encuentre fuera de la
voluntad de Dios... Bien, el hecho solo de plantearlo ya es un gran paso, por lo que todavia
hay esperanza. Con este parecer, si algin hermano en la fe reconoce que estd descuidando
su vida espiritual, y siente pesar en su alma, no dude de que ahora sea el momento preciso
para acudir al Sefor. Sus brazos llenos de amor siguen abiertos para perdonar y restaurar a
todo aquel que, con sinceridad de corazoén, desee recibir el oportuno socorro. El texto biblico
asegura que <«al corazon contrito y humillado no despreciards, tu, oh Dios» (Sal. 51:17).
Sirva esta oraciéon como ejemplo de arrepentimiento y entrega: —-Padre celestial, acudo a ti
arrepentido, para pedirte perdén por no apreciar mi relaciéon contigo; por descuidar tu
Palabra; por no tener presente la importancia de la oracién. Perdéname por desatender a
mis hermanos en la fe como en verdad deberia hacerlo; por no desarrollar mi vida espiritual,
ni disponer mis dones para el servicio de tu pueblo. Perdéname por no apreciar la
evangelizacién como debiera; por descuidar tus ensefanzas; por no creer que hayas creado
un plan especial para mi vida, por haber perdido muchas bendiciones... A partir de ahora te
entrego mi corazén, mi vida y circunstancias, para que todo lo uses conforme a tu buena
voluntad. Dame fuerzas para poder cumplir con tus propdsitos en mi vida diaria. iEn el
nombre del Sefior Jesus!

Por lo demas, el final de los tiempos se halla a las puertas, y los acontecimientos
actuales apuntan a un inminente regreso de nuestro Sefior Jesucristo para buscar a su
amada Iglesia. Pueden ser pocos los afios que restan (podria ser hoy mismo). ¢Qué vamos a
decir en el momento de nuestro encuentro con Cristo? éCudl habra sido nuestro grado
de entrega y servicio? ¢Cudl nuestra medida de amor al Salvador?

La declaracidn biblica que resume la conversion del apdstol Pablo, es modelo suficiente
para sin mas demora tomar hoy la decisién que de seguro cambiara el resto de nuestras
vidas: «Sefor, qué quieres que yo haga» (Hch. 9:6).

José Ma Recuero
Bachelor en Teologia

© Copyright 2010
Estrictamente prohibida su reproduccién para la venta.

-51-






	III LA ACEPTACIÓN DE LA VOLUNTAD DE DIOS……………………………………………………………………38
	INTRODUCCIÓN
	Algunas preguntas de orden general

	CAPÍTULO I
	EL SIGNIFICADO DE LA VOLUNTAD DE DIOS
	LA VOLUNTAD GENERAL DE DIOS
	En el orden natural
	En el orden de la salvación
	En el orden de la relación con Dios
	En el orden de la vida cristiana

	LA VOLUNTAD ESPECIAL DE DIOS
	El destino del creyente y del incrédulo
	La predestinación de los hijos de Dios
	El teólogo y predicador del siglo XIX, Benjamín B. Warfield, hablando de la voluntad especial de Dios, realiza la siguiente mención: «Es el mismo nervio de la doctrina que cada individuo de la enorme multitud que constituye la gran hueste del pueblo...
	Dios conoce de antemano nuestras decisiones
	Comprendiendo el destino del creyente

	¿POR QUÉ CUMPLIR CON LA VOLUNTAD DE DIOS?
	divino. De igual forma, esto es una concesión que el Padre ha otorgado a sus hijos, para que seamos sus colaboradores: «Porque nosotros somos colaboradores de Dios» (1 Co. 3:9).
	Por agradecimiento
	Agradecemos al Señor por los beneficios materiales y espirituales. Agradecemos a Dios por su amor, por su bondad, por la muerte y resurrección de Cristo, por el don de la Salvación, por el perdón de los pecados, por el regalo de la vida eterna, por el...
	Porque glorifica a Dios
	Porque no nos pertenecemos



	CAPÍTULO II
	REQUISITOS DE LA VOLUNTAD DE DIOS
	LA RELACIÓN CON DIOS
	Una verdadera disposición de entrega a Dios
	La Palabra de Dios
	Relativo a la voluntad especial de Dios

	La oración
	LA RELACIÓN CON EL ENTORNO

	Concerniente a la voluntad general de Dios
	Relación con la familia
	Relación con la economía

	Concerniente a la voluntad especial de Dios
	En relación con la iglesia
	En relación con las circunstancias personales
	Convicción del alma
	Convicción del corazón
	Manteniendo la prudencia necesaria en lo concerniente a las emociones, es menester atender al corazón, y estar alertas a todas las impresiones provenientes de nuestro ser interior: «Amado, si nuestro corazón no nos reprende, confianza tenemos en Dios»...
	Convicción del intelecto
	Convicción del Espíritu Santo
	Convicción por el fruto del Espíritu



	CAPÍTULO III
	LA ACEPTACIÓN DE LA VOLUNTAD DE DIOS
	LA VOLUNTAD DE DIOS Y EL SUFRIMIENTO


	CAPÍTULO IV
	GRADOS DE COMPROMISO CON DIOS
	Consecuencias de transgredir la voluntad de Dios
	En este mundo

	Consecuencias de practicar la voluntad de Dios
	En este mundo


	CONCLUSIÓN

