MINISTERIO CRISTIANO
«Portavoces de Vida»

LA IGLESIA DE LAODICEA
«UN MENSAJE DE ACTUALIDAD»

J. M. RECUERO



CONTENIDO

INTRODUCCION

1. UNA VOZ PROFETICA .....ceeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeseeseesessessenes pagina 4
- LA IMPORTANCIA DE SU MENSAJE
- CARACTERISTICAS HISTORICAS DE LA IGLESIA EN LAODICEA
- EL AMBITO DEL LIDERAZGO
- LA PRESENTACION DE JESUCRISTO

2. LA DRAMATICA SITUACION DE LA IGLESIA.....ccucremerrmnrrnnsrennssenns p. 13
- EL CONCEPTO DE IGLESIA
- CUATRO ENFOQUES DISTINTOS Y COMPLEMENTARIOS
- LA RAIZ DEL PROBLEMA
- LA TIBIEZA ESPIRITUAL
- IDENTIFICANDO LA TIBIEZA

3. ELMATERIALISMO Y LA IGLESIA........csccttemremnesnnsnsssassssssnsnnssnnsnnnas p. 27
- EL CONDICIONAMIENTO MATERIALISTA
- EL CONCEPTO E IMPLICACIONES

4. EL DIAGNOSTICO DE LA IGLESIA.....ccuuieusienseensressenssensssnsssnssnnssnnsss p. 30
- CUADRO DESCRIPTIVO DE LA ENFERMEDAD
- APLICACION EN LA PREDICACION
- APLICACION EN LA FAMILIA
- APLICACION EN LA COMUNIDAD

5. EL REMEDIO PARA LA RESTAURACION......cuttmuirenrrmnsrnssrnssrnssenssnnsss p. 41
- EL CONSEJO DEL SENOR
- LA SOLUCION ESTA EN JESUCRISTO
- UNA ADQUISICION IMPERECEDERA
- LA JUSTICIA DE CRISTO
- LA VERGUENZA DEL CRISTIANO CARNAL
- RECUPERANDO LA VISION ESPIRITUAL
- EL AMOR DE JESUS

6. UN ENCUENTRO CON JESUCRISTO....ccutemuserrmsssrnnssrnnsssennsssenssssnnnss p. 47
- LAS CONDICIONES PARA LA RESTAURACION
- EL LLAMAMIENTO
- LA COMUNION CON CRISTO

7. REPERCUSIONES DE ETERNIDAD.......cccttimmesmmmasnsesnnsasnssnsnnsnsasnnnns p. 53
- UNA DECISI,C’)N PERSONAL
- EL GALARDON )
- EL MODELO ES JESUS
- UN MENSAJE DE ACTUALIDAD

CONCLUSION



INTRODUCCION

Qué respuesta daria usted a las preguntas siguientes: ¢Qué opinidn tiene sobre la
situacién actual de la Iglesia en el mundo... en su pais... en su ciudad..., y en su
congregacion? ¢Se podria establecer un paralelismo entre la iglesia de Laodicea y nuestro
cristianismo contemporaneo? ¢Se ha preguntado alguna vez, amigo lector, cudles son las
caracteristicas de un cristiano tibio? O écdmo esta influyendo la sociedad materialista dentro
de nuestras congregaciones?

Estas son preguntas que aun dificiles de responder, a través de las paginas del
presente estudio llegaremos a conclusiones que nos permitirdn elaborar respuestas
adecuadas, conforme al mensaje siempre actual de la eterna Palabra de Dios.

Asi pues, el propdsito de esta obra es analizar las advertencias, y también
recomendaciones, que nuestro Senor expuso a la iglesia de Laodicea y por ende al pueblo de
Dios en general, basadas en el pasaje biblico de El Apocalipsis 3:14-22; recogiendo del texto
los principios espirituales mas importantes, y trayéndolos a nuestra época, en una arriesgada
pero interesante labor de acercamiento.

Esta consideracion biblica y devocional, escrita desde una metodologia sencilla y
practica, nos guiara hacia una comprension adecuada sobre el significado de la «tibieza
espiritual», para alcanzar a comprender que el verdadero cristianismo no se fundamenta en
una religidon, sino en una persona: Jesucristo. Y, que nuestra relacidon con El, es lo que
garantiza el triunfo de la vida cristiana, por encima de la liturgia, los ritos, actividades
eclesiales o formalismos religiosos.

Como ningun cristiano posee el don de la infalibilidad, el riesgo a equivocarse en las
muchas conclusiones realizadas, es de caracter razonable; por un lado, debido a nuestro
limitado entendimiento respecto al mensaje profundo y trascendente de las Escrituras; y por
el otro, a la naturaleza del propio texto biblico, el cual se considera de dificil tratamiento
exegético.

Resulta indudable que el contenido de las cartas a las siete iglesias nos transmite hoy
un mensaje importante a todos. Pero, es la exhortacidn de Jesus a la comunidad de Laodicea,
en especial, la que adquiere un notable interés para nuestros dias; pues cada vez se hace
mas necesario vincular el mensaje de la Biblia con las necesidades reales de nuestra Iglesia
contemporanea; a ello estamos llamados todos los cristianos.

Seguramente habra opiniones para todos los gustos. Algunos pensaran que hoy la
Iglesia esta atravesando momentos de auténtico auge, de avivamiento o de esplendor.
Otros, por el contrario, tendran la imagen de una Iglesia muy deficiente, en términos
generales... Es cierto que la condicion en la que se encontraba aquella congregacion no
refleja la situacidon de todas las iglesias en el mundo, pero debemos admitir que, si en el
primer siglo existido la comunidad cristiana de Laodicea, donde la situacién espiritual era
verdaderamente preocupante, no es nada extrafio pensar que también hoy en dia existan
congregaciones que se acerquen al modelo de aquella singular iglesia, el cual vamos a
descubrir a lo largo de la presente reflexidn biblica.

En el propio transcurso del libro se ira realizando, en comparacién con los datos que
nos ofrece el mensaje de JesUs a la iglesia de Laodicea, un analisis de nuestra actual
condicion espiritual, tanto personal como eclesial; deseando que la iluminadora Palabra
divina obre en nosotros, y saque a luz todo pecado y también toda virtud. Y, desde luego, yo
me incluyo como cristiano imperfecto y en buena medida también culpable de las
amonestaciones que se hacen a la Iglesia del Sefior, a través de las afirmaciones del pasaje
que vamos a desarrollar.

Se espera que la lectura del presente mensaje no resulte en vano, sino que por medio
de las consideraciones posteriores alcancemos una conciencia mas transparente, si cabe, de
lo que significa ser cristiano en un mundo cristianizado; encontrar, a la vez, una alternativa
biblica a las sugerentes propuestas que ofrece nuestra sociedad, y con ello adquirir el
auténtico sentido de la vida cristiana, el cual se fundamenta, ayer como hoy, en la Persona
y obra del Sefior Jesucristo.

«Dice, pues, el Sefior: Porque este pueblo se acerca a mi con su boca, y con sus labios
me honra, pero su corazén esta lejos de mi» (Isaias 29:13).

_3_



1. UNA VOZ PROFETICA

«Y escribe al angel de la iglesia en Laodicea: He aqui el Amén, el
testigo fiel y verdadero, el principio de la creacién de Dios, dice esto: Yo
conozco tus obras que ni eres frio o caliente. iOjala fueses frio o caliente!
Pero por cuanto eres tibio, y no frio ni caliente, te vomitaré de mi boca.
Porque tu dices: Yo soy rico, y me he enriquecido, y de ninguna cosa tengo
necesidad; y no sabes que tu eres un desventurado, miserable, pobre,
ciego y desnudo. Por tanto, yo te aconsejo que de mi compres oro refinado
en fuego, para que seas rico, y vestiduras blancas para vestirte, y que no
se descubra la verglienza de tu desnudez; y unge tus ojos con colirio, para
qgue veas. Yo reprendo y castigo a todos los que amo; sé, pues, celoso, y
arrepiéntete. He aqui, yo estoy a la puerta y llamo; si alguno oye mi voz
y abre la puerta, entraré a él, y cenaré con él, y él conmigo. Al que
venciere, le daré que se siente conmigo en mi trono, asi como yo he
vencido, y me he sentado con mi Padre en su trono. El que tiene oido,
oiga lo que el Espiritu dice a las iglesias».

(EL APOCALIPSIS 3:14-22)

LA IMPORTANCIA

Probablemente muchas personas albergan en su corazén la equivocada impresion de
gue El Apocalipsis representa solamente el libro «del futuro», y por esta razén tiene muy
poco que decirnos en el presente. Es innegable que éste contiene elementos que son,
principalmente, para un periodo final de la Historia (no muy lejano). Aun siendo esto cierto,
este libro inspirado por el Espiritu Santo, nos esta escrito solamente para que sepamos los
acontecimientos escatoldgicos, sino, mas bien, para que vivamos con verdadera fidelidad a
Dios y con auténtica esperanza en el «aqui» y el «ahora»; sin perder la perspectiva futura,
en su sentido correcto, claro esta.

Esta inadecuada visién de «solo futuro» que algunos tienen, es mucho menos aplicable
cuando examinamos las cartas de Juan a las siete iglesias; puesto que la situacion que estaba
viviendo la iglesia de entonces era en todo real, y no menos lo eran aquellos hechos
historicos. Asi reza el texto biblico: «Escribe las cosas que han de ser (perspectiva futura),
y las que son (situacion presente)...» (Ap. 1:19).

En cuanto a la comparativa sobre el pasaje de la iglesia de Laodicea con nuestra
situacion eclesial, no son pocos los cristianos que han visto el «reflejo actual» de la Iglesia
que precede al final de los tiempos. Entre otros motivos, por ser la Ultima carta del apostol
Juan, en el orden en que se redactd; y también por su vislumbre profético, que al exponer
una correlacion entre la situacion eclesial de aquel momento y nuestro cristianismo reinante,
expresa una asombrosa similitud con el panorama evangélico de nuestros dias.

También conviene subrayar que la dificultad en la interpretacién del texto estriba,
basicamente, en el estilo literario de la propia carta; pues el pasaje se encuentra situado en
uno de los documentos mas dificiles de interpretar: El Apocalipsis; siendo su lenguaje
altamente simbdlico... Y aunque sabemos que éste contiene elementos de tipo profético, ello
no supone, en ningun caso, una sola aplicacidon para el momento final de la Historia, como
ya hemos indicado; sino que ademads, descubrimos ensefianzas de utilidad permanente:
primero para aquella época en la que se escribié (algo tendria que decir a los lectores
primarios), y en segundo lugar para la nuestra, con una clara extension hacia la eternidad,
como veremos mas adelante.

Indudablemente el mensaje de parte del Sefior a las siete iglesias posee un caracter
de suma relevancia para nuestros tiempos, y en especial el mensaje a la iglesia de Laodicea.
Su perfil social y religioso, nos ofrece muestras suficientemente claras de su actualidad, no
solo en lo que respecta a nuestras iglesias locales, sino también en lo que atafie a la vida
personal de cada cristiano.

_4_



Por otra parte, el valor incalculable que adquiere este pasaje radica en su autoridad,
la cual es reforzada por sus multiples autorias: Primero (1:4), por mantener el sello
apostolico: el del apdstol Juan, amigo personal de Jesus. Segundo (3:22), por poseer toda
la autoridad divina: el Espiritu Santo habla. Y tercero (3:2), por ser un mensaje directo del
Sefior Jesucristo: Cabeza y suprema Autoridad de la Iglesia... Es una carta dictada por Dios
mismo, procedente del cielo para la Iglesia que esta en la tierra. Por estos motivos, entre
otros, su relevancia espiritual es indiscutible para nosotros hoy.

La importancia que se destaca en la exhortacion del texto, parece sobresalir con fuerza
de las paginas de este pasaje biblico tan especial. Y asi, al final de su lectura, tendremos que
darnos cuenta de que el llamamiento a las iglesias sigue todavia presente; de que su mensaje
reviste cierta urgencia; de que el pecado resulta del todo evidente; y de que cada advertencia
es perfectamente aplicable en nuestros dias; sin descuidar, al mismo tiempo, que las fieles
promesas de restauracion, prometidas por Jesus, todavia permanecen inalterables para todo
cristiano.

CARACTERISTICAS HISTORICAS DE LA IGLESIA EN LAODICEA

Destacando algunos datos histéricos, cabe mencionar que la iglesia de Laodicea (1),
en Frigia, era una de las siete iglesias del Asia menor; zona situada en la parte mas occidental
de la actual Turquia. No debemos confundirla con Laodicea de Siria, que se encontraba al
sur de Antioquia de Pisidia (donde llamaron a los creyentes por primera vez «cristianos»),
en la cual se hallaban algunas comunidades cristianas establecidas.

1 Laodicea era una ciudad, pero a efectos practicos identificaremos el nombre con la
iglesia. Asi cambiaremos, a veces, iglesia en Laodicea por iglesia de Laodicea, o simplemente
Laodicea.

Laodicea era una ciudad muy prdspera, que se situaba como capital en la zona de
Frigia, y estaba asentada estratégicamente en medio de una red de caminos comerciales
hacia otras ciudades, como por ejemplo Efeso. El nombre de la ciudad fue dado por Antioco
IT (S.III a.C.) en honor a su esposa Laodice. Laodicea significa «el juicio del pueblo»: Lao =
pueblo y dike = juicio. Con esta definicion, el pueblo hizo honor a su nombre, y las
implicaciones se verian reflejadas prontamente en el ambito de la iglesia; pues el nombre de
Laodicea lleva el sentido de «autogobierno». Segun cuentan los registros histéricos, hacia el
afio 60 d.C., la ciudad de Laodicea fue completamente destruida a causa de un gran
terremoto. Posteriormente fueron los propios ciudadanos del pueblo los que, rehusando la
ayuda del gobierno de Roma, reconstruyeron de nuevo la ciudad. Este precedente permite
adentrarnos en el contexto histoérico de la iglesia, y nos ofrece suficiente luz para comprender
mejor el pasaje biblico en el que se encuentra enmarcado.

No perdamos de vista la necesidad de identificar, a ser posible, el ambiente social,
politico y cultural, donde se situa el texto biblico en cuestidon; pues éste va a determinar los
factores coyunturales que nos ayudaran a realizar una mejor interpretacion de la porcion
biblica.

Siguiendo esta misma linea, conocemos que las iglesias del Asia menor, donde se
situaba Laodicea, se veia afectada por la persecucidon bajo el emperador Domiciano (90-96
d.C.). Y es probable, que para evitar las consecuencias de dicha persecucién (sobre todo
pensando en su riqueza y bienestar), la iglesia pudo aceptar la corriente idolatrica impuesta
por el imperio romano, y hacer asi una especie de religion sincretista, donde la vida cristiana
se adapta al entorno que le rodea. De ahi el concepto de tibieza (adaptacién de la
temperatura del agua al medio ambiente).

Evidentemente el escenario de la ciudad donde esté situada cualquier iglesia, va a
influir en el funcionamiento de la misma iglesia. Con aquellos condicionantes, la comunidad
en Laodicea estaba supeditada a la presién de su propia civilizacién, que se caracterizaba
por la prosperidad econdmica y el bienestar social.

En lo que se refiere al contexto histdérico, también el creyente forma parte de su propia
cultura, y no puede evitar experimentar la vida cristiana influida por ésta. La afirmacién del
profesor y escritor Bernard Ramm, subraya la importancia de lo sefialado: «Nosotros estamos

-5-



siempre bajo presiones que nos hacen ver las Escrituras desde otro enfoque, y no con su
verdadero significado... es dificil impedir que nuestra cultura entre en nuestra comprension
del significado de la Escritura... porque cada persona es la suma de sus experiencias»
(Bernard Ramm, The Evangelical Heritage. Baker Books, 2000).

Laodicea era una ciudad cosmopolita, rica, prospera, de hermosos templos,
enormes gimnasios, magnificos teatros, y,demés atracciones que hacian de la ciudad un
motivo de orgullo para sus habitantes. Esta se hallaba como el centro de negociacion
bancaria con varias ciudades del Imperio. Ademas, la reconocida escuela de medicina le
conferia alto prestigio a aquella poblacién tan caracteristica. Alli se fabricaba el famoso polvo
frigio, utilizado como tratamiento oftalmoldgico, el cual era muy solicitado por los viajeros
cuyos ojos se irritaban al cruzar las arenas del desierto. Y cerca de ella, en Hierapolis,
existian unas fuentes termales que ofrecian buena oportunidad para practicar el llamado
«relax». En la ciudad de Laodicea también se fabricaban tejidos con una lana especial, que
era muy apreciada por los comerciantes, y que procedia de los carneros criados en aquellos
parajes.

En cuanto a las referencias que se hallan en el Nuevo Testamento sobre esta iglesia,
parecen ser escasas, y las pocas que hay las encontramos en la carta que el apdstol Pablo
escribié a la comunidad en Colosas: «Porque quiero que sepais cuan lucha sostengo por
vosotros, y por los que estan en Laodicea... Os saluda Epafras... De él doy testimonio que
tiene gran solicitud por vosotros y por los que estan en Laodicea, y los que estan en
Hierapolis... Saludad a los hermanos que estan en Laodicea... Cuando esta carta haya sido
leida entre vosotros, haced que también se lea en la iglesia de los laodicenses, y que la de
Laodicea la leais también vosotros» (Colosenses 2:1; 4:12,13,15,16). Por los datos que
podemos recoger, deducimos que esta era una iglesia que se establecidé hacia muchos afios,
y que gozaba de suficiente formacién doctrinal; por lo menos desde la fecha en que se
escribid la epistola a los Colosenses (62 d.C.). Al parecer, Epafras (natural de Colosas, ciudad
muy cercana a Laodicea) realizé una labor en esta congregacidén, y se cree que tal vez fuera
su fundador.

Cuenta el historiador Flavio Josefo, que Laodicea albergaba numerosos judios, vy
seguramente muchos de ellos se convirtieron al cristianismo (Flavio Josefo, Antigliedades,
L.14,20. 1986, T.III p. 37).

Por lo demas, el propio apdstol Pablo tuvo gran carga por esta comunidad, y es
probable que mantuviera un contacto asiduo a través de sus cartas. Pasado el tiempo, desde
los escritos de Pablo, transcurrieron varios afios hasta la redaccion del libro de El Apocalipsis.
Y algo sucedié para que, cerca del ano 100, el Sefior tuviera que amonestar directamente a
esta congregacién de manera urgente, y a modo de ultimatum.

Debemos preguntarnos, entonces, équé ocurrid en el devenir histérico de la iglesia de
Laodicea, en su funcionamiento eclesial, y en su desarrollo espiritual interno, para que
Jesucristo en persona les tuviera que reprender por medio del apostol Juan?

EL AMBITO DEL LIDERAZGO

«Y escribe al angel de la iglesia en Laodicea»

En el analisis del texto nos enfrentamos con el primer problema exegético. El mensaje
de Juan -desterrado en la isla de Patmos—, que escribe de parte del Sefior Jesucristo, va
dirigido primeramente al «angel de la iglesia», y por medio de ese angel para la misma
iglesia.

Es preciso saber que cada vez que surge en la Escritura una palabra de dificil
comprension, no nos corresponde aplicar una exégesis literalista (tal y como se lee), sino
que, entre otras normas, debemos tener en cuenta su etimologia (la raiz de la palabra) y su
analisis gramatical; y después, segun el contexto histérico, poder considerar las varias
opciones que nos indique el texto, para realizar asi una interpretacién lo mas ajustada posible
al pasaje en cuestion.

El término «angel», en el idioma en el que fue escrito (en griego) significa
«mensajero», y ello puede sugerir varias posibilidades:

-6-



1. Podria simbolizar a la propia iglesia en si, pues el término «angel» tiene un sentido
figurado, esto es, una forma de hablar que en tal caso puede expresar la personificacion de
la iglesia. Puesto que la iglesia es un cuerpo, una unidad, el autor emplea una metafora para
identificar angel con iglesia, la cual ha de recibir y comunicar el mensaje, ejerciendo su
funcién como iglesia mensajera.

2. Cabe también su aplicacion al presidente del culto, secretario, o responsable de leer
y comunicar los mensajes a la congregacion (el angel o mensajero).

3. Los angeles son guardianes y protectores, con lo cual, el término podria llevar el
sentido de cuerpo gobernante de la iglesia, quien debe guardar, proteger, y asimismo
transmitir el mensaje a la comunidad.

4. Otra opcion bastante aceptada, que guarda relacién con la anterior, identifica el
angel con el representante de la iglesia, o llamado pastor; que bien podria ser el maximo
lider de los ancianos, quien debe ser el primero en anunciar el mensaje de la Palabra de
Dios.

Segun lo expuesto, podemos inferir que, por el contenido que se desprende de las
siete cartas, e incorporando las referencias que nos ofrece la Historia, el «angel» podria
haber sido una persona con responsabilidad en la iglesia (el pastor), el cual se encargé de
transmitir a la comunidad el comunicado de Juan ofrecido por parte del Sefior. Entre otros
datos, cabe destacar que cuando Ignacio de Antioquia escribe (principios del siglo II) a
Policarpo —discipulo del apdstol Juan-, éste ya ejercia la funcién de «obispo» (pastor) en la
congregacién de Esmirna (J. B. Lightfoot, Los Padres apostélicos. CLIE, 1990, 203). Esta
informacidon nos conduce a pensar, por asociacidon histdérica, que ademas ldgica, en la
posibilidad de que también hubiera en la iglesia de Laodicea (en la fecha de redaccién de El
Apocalipsis —finales del siglo I-) un representante: obispo, pastor o anciano responsable,
siendo el mensaje especialmente para él, y asumiendo, a la vez, el encargo de anunciarlo a
los demas.

Implicaciones del lider en una iglesia tibia

La expresion «y escribe al angel», segun la interpretacion aqui expuesta, ya nos
sugiere abordar el tema «pastoral» como una de las causas desencadenantes del fracaso que
la iglesia experimentd en aquel momento histérico; considerando que, si la congregacion
padece de tibieza espiritual, el pastor o cuerpo gobernante es el maximo responsable y, en
consecuencia, el primero que debe tomar cartas en el asunto.

Desgraciadamente el problema en el liderazgo no es nada nuevo, pues ya se reflejaba
en el antiguo pueblo de Israel: «Ovejas perdidas fueron mi pueblo,; sus pastores las hicieron
errar» (Jer. 50:6). Resulta comprensible el panorama actual, puesto que la imagen que hoy
ofrece la iglesia, en cierta medida es la imagen de sus propios lideres. Si éstos andan
desordenadamente, el resultado esperado es que la congregacion —-por efecto domind- siga
por el mismo camino.

Es sabido que los hermanos reconocidos con cargos en la iglesia son los que deben
estar mas alertas en cuanto a su responsabilidad eclesial; pues normalmente el lider es, sin
duda, el blanco preferido por nuestro enemigo el diablo; es el que sufre mas tentaciones, y
por consiguiente, el mas vulnerable a padecer la tibieza. No se debe ignorar las
maquinaciones de Satanads, ya que sus dardos mas nocivos son lanzados, sin piedad, hacia
los maximos responsables de la comunidad.

Reparemos bien en esta cuestidon: El pastor, anciano u obispo, debe ser consciente del
estado espiritual de la comunidad que preside, y el primero en responder al mensaje de la
Palabra, para que de esta forma pueda comunicarlo a la congregacion con mayor propiedad.
La intencidn aqui no es cargar todo el peso de la culpa sobre las espaldas de los dirigentes,
cuando la Escritura advierte que «cada uno de nosotros dara a Dios cuenta de si>», segun
Romanos 14:12. No podemos pensar que si el cuerpo gobernante no funciona, los demas
miembros tienen justificante sobrado para desviarse del camino. Esto, en cualquier caso, es
auto-engafarse y afiadir insensatez a nuestro compromiso cristiano.

Dicho esto, no obstante es cierto que los lideres poseen gran responsabilidad acerca
de las congregaciones que presiden; pues aquel que verdaderamente ha sido puesto por
Dios, recibe una especial dotacion pastoral de parte del Espiritu Santo, que habra de aplicarla
en la iglesia de forma biblica y conveniente.

_7_



Al igual que sucedié en el antiguo pueblo de Israel, la iglesia también hoy comienza a
fracasar primordialmente por causa de los pastores incompetentes que descuidan al rebafo.
Es por este motivo, por el que Dios reprendié a los lideres de Israel: por su egoismo y
despreocupacién hacia las ovejas, muchas de ellas desatendidas, enfermas o desorientadas:
«iAy de los pastores de Israel, que se apacientan a si mismos!... Asi ha dicho Jehova el
Sefior: He aqui, yo estoy contra los pastores; y demandaré mis ovejas de su mano» (Ez.
34:2,10).

El problema

La historia eclesidstica estd marcada, en gran parte, por el proceder de sus lideres. Y
pudiera ser, en el caso que estamos tratando, que el pastor de la iglesia en Laodicea
comenzara a distanciarse del modelo biblico. Podemos elucubrar al respecto, pero
seguramente el poder y control asumido en el liderazgo, o la autoridad mal entendida,
empezaban a hacerse hueco en la comunidad de hermanos. En esto, la recomendacion biblica
es aclaratoria: «Que reconozcais (reconocimiento necesario) a los que trabajan (evidente
servicio) entre (no por encima ni por debajo) vosotros» (1 Ts. 5:12). Luego, cualquier lider
de la iglesia habra de tener la suficiente humildad como para, desde el reconocimiento
necesario, no situarse por encima, sino sirviendo «entre»...

Ejemplo de esta malsana evolucién, lo hallamos en la jerarquia eclesiastica, la cual
comienza a gestarse a partir del primer siglo, teniendo posteriores consecuencias nefastas.
La Iglesia antigua quiso guardar la unidad doctrinal (cosa en si positiva), pero
lamentablemente se olvidé de su Guardador; como cita en lo Salmos: «Olvidaron al Dios de
su salvacion» (Sal. 106:21).

De la misma forma que en la época de Jesus, ocurre en nuestros dias, cuando son
demasiados los pastores, o ancianos, que se aferran a una «tradicion» formada a través de
los afos en la iglesia, la cual a veces se situa -en la practica— sobre la autoridad de la Biblia,
invalidando de esta forma su sagrado mensaje... Y con esta manera de entender la vida
eclesial, algunos, asidos tercamente a su posicién, no se dan cuenta de que la «empresa»
no es suya, de que no pueden monopolizarla a su arbitrio, creyendo que la obra de Dios es
facultad exclusiva de la autoridad humana. Entendamos la ensefanza con buen criterio,
porque la iglesia no es una entidad pastor-céntrica, sino cristo-céntrica.

Debemos afirmar que es en el ambito del liderazgo, esencialmente, donde se producen
los desarreglos que afectardn mas tarde a toda la congregacién. Porque, precisamente, son
los pastores tibios los que originan cristianos tibios. En esta causa y efecto, el apdstol Pablo
les escribe a los pastores con clara recomendacidn: «Mirad por vosotros (primeramente), y
por todo el rebafio» (Hch. 20:28).

Produce cierta perplejidad el saber que cada vez surgen mas y mas lideres en el mundo
evangélico, pero a la vez también hay mas falsificacién; y lo grave es que buena parte de las
iglesias no se da cuenta de ello... Es sorprendente que en algunos circulos cristianos los
pastores se enriquecen sin miramiento alguno, aprovechandose de la ingenuidad de los
miembros. Entre tanto, las comunidades desorientadas sufren el pésimo servicio de pastores
fraudulentos. Y si alguien se pregunta por la causa de este fraude, la analogia biblica una
vez mas nos ofrece la respuesta: «Falsamente profetizan los profetas en mi nombre; no los
envié, ni les mandé, ni les hablé» (Jer. 14:14). Es verdad, se hallan pastores que nunca
fueron puestos por el Sefior. Y la falsedad en el liderazgo se hace notar, cuando hoy apenas
se percibe el «corazon de pastor» en los propios dirigentes; en todo caso, contemplamos las
«vestiduras», es decir, el aspecto externo o superficial en el ejercicio de su cargo pastoral.

Desde esta realidad nos unimos al pesar del profeta Zacarias: «E/ pueblo vaga como
ovejas (descarriadas), y sufre porque no tiene pastor» (Zac. 10:2). Es realmente
preocupante observar que para muchos lideres, en su experiencia diaria, Jesus es un simple
simbolo, una asignatura para estudiar, un personaje evangélico de referencia, o un mito del
pasado. Y quiza sea tragico tener que decir la verdad, pero éstos han cambiado la relacion
personal con JesUs por: su cargo en el despacho, las reuniones administrativas, los
pasatiempos virtuales e informaticos, el apego al teléfono mdvil, y la apretada agenda con
sus compafneros de ministerio.

-8-



Efectivamente, buena parte del pueblo cristiano estd cansado de pastores falsos, que
con suave lengua seducen el alma de las ovejas, pero en la practica viven indiferentes ante
sus necesidades reales. Estos prestan mas atencion al entretenimiento dominical, que a las
carencias espirituales de sus miembros; son administradores técnicos, pero no pastores.
Tanto es asi, que algunos se preocupan mas por el santuario, que por su santidad; por el
bienestar socio-eclesial, que por la vida espiritual. Probablemente aprecien mas su ministerio
pastoral que a las personas que pastorean. Este cuadro descriptivo no debe inquietarnos,
pues ya nos fue profetizado en la Santa Biblia: «Se amontonaran (no son pocos) maestros
conforme a sus propias concupiscencias (deseos egoistas)» (2 Ti. 4:3).

Quizad no tenemos claro cudles son las prioridades en la obra del Sefior, y como
resultado hemos llegado a este grave estado de insensibilidad. Y es que algunos lideres se
han olvidado de lo verdaderamente primordial: la verdadera adoracién a Dios; la conversion
de un alma; la ensenanza biblica; la restauracion de un hermano caido; el discipulado de un
recién convertido; el confort espiritual de la comunidad; o la disciplina en casos de pecado
abierto... entre otras cuestiones de primer orden, que con el tiempo van perdiendo la
importancia que poseen para la vida cristiana, en el entorno de una iglesia local.

Siguiendo esta misma linea, prevemos que es tal la decadencia que pueden
experimentar los lideres, que a veces la «tibieza» les conduce a cerrar por entero su corazon
a Dios, y asi es como en forma desviada centran su enfoque solamente en su privilegiada
posicion pastoral, o en la responsabilidad eclesial que ejercen, dejando a un lado de cumplir
su funcién como pastor de almas y mensajero del Senor. Tal como cita el texto de El
Apocalipsis: Creen ser ricos, pero ante Dios son pobres; estan convencidos de que ven, pero
sin embargo son ciegos...

No podemos ignorar el tema, porque el problema existe hoy como existié entonces. Y
si hablamos de restauracién y avivamiento espiritual en la iglesia, es necesario comenzar por
las bases, y en primer lugar examinar bien los valores pastorales: de dénde se ha caido, y
en qué situacion nos hallamos hoy... Y después, se hace preciso revisar los principios biblicos
y espirituales de la comunidad: en qué lugar se encuentra la congregacion, y qué se ha de
hacer, tanto para su renovacion espiritual, como para su crecimiento en la fe.

La ensefianza de El Apocalipsis es mas que concluyente, porque los pastores,
predicadores, o lideres reconocidos, son los angeles que el Sefior ha puesto en la iglesia,
encargados de recibir y de comunicar, a su vez, el mensaje divino.

LA PRESENTACION DE JESUCRISTO

Una vision acertada del Seiior de la Iglesia
«He aqui»

Comenzamos con una expresion de suma importancia: «he aqui», que nos indica la
indudable verdad acerca de la presencia real de Cristo en la iglesia local, asi como en la vida
personal de cada creyente.

Si examinamos algunos entornos llamados evangélicos, sobre todo en aquellos mas
institucionalizados, podremos detectar que se ha ido adquiriendo una vision de la Persona y
obra de JesUs bastante parcial y lejana; tal vez haciendo demasiado énfasis sobre el aspecto
histérico o humano de Cristo, pero a la vez descuidando la imagen de su actual manifestacion
divina. No por casualidad la Escritura afirma que «E/ es la imagen del Dios invisible» (Col.
1:15).

En contraste con este pensamiento, la Biblia muestra que Jesus es el Dios eterno e
infinito, que estd en medio de su Iglesia, que habita en el corazdén del creyente, y que debido
a su omnisciencia conoce perfectamente nuestro estado espiritual. Por ello, el control que
Jesucristo mantiene sobre su Iglesia es absoluto y ademas permanente.

Jesus, en calidad de hombre, habia muerto y resucitado. Y es después de mas de 60
afnos, que el mismo Jesus se aparece al apdstol Juan; aunque en este caso expresando su
divinidad, la cual trasciende el tiempo y el espacio de nuestra esfera terrenal. La expresién
«he aqui», transmite la realidad de que nuestro Sefor estd presente, supervisando y
actuando en el funcionamiento interno de su Iglesia. Asi que Jesucristo, en su naturaleza
humana esta a la «diestra del Padre» (He. 1:13), y en su naturaleza divina es «uno con El»

-O-



(Jn. 10:30). ¢Alguien puede entenderlo en su plenitud? Seguramente que no, pero la verdad
biblica es una, y la comunién que la iglesia debe tener es «con el Padre, y con su Hijo
Jesucristo» (1 In. 1:3). El mismo prometidé su presencia en la comunidad, por lo tanto no
debemos ponerlo nosotros en duda: «Porque donde estan dos o tres congregados en mi
nombre, alli estoy yo en medio de ellos» (Mt. 18:20).

Bien, después de tanto tiempo, y posteriormente a su muerte, resurreccién y
glorificacién, Jesus parece hallarse estrechamente vinculado a las comunidades cristianas,
obrando activamente entre los creyentes; y lo hace como espectador y como agente activo,
pues las constantes alusiones registradas en el libro de El Apocalipsis, apuntan no solo hacia
su divina presencia, sino también hacia su poderosa intervencion en cada iglesia local. Y es
en esta condicion divina que va a proclamar su mensaje a la iglesia de Laodicea.

La presentacion de su Persona y obra

Desde una sencilla lectura del texto biblico, recibimos la sensacién de que el Sefior
tiene que presentarse a la iglesia y asi darse a conocer, porque al parecer, y con el tiempo,
llegd a ser un perfecto desconocido para la misma iglesia. Por esta causa fue necesario que
mostrara sus credenciales divinas —como veremos a continuaciéon-, pues ciertamente solo
éstas podrian otorgar autoridad a sus palabras.

Tal como sucedid en la iglesia de Laodicea, prevemos hoy que también Jesucristo sea
el gran desconocido en gran parte de nuestro cristianismo presente. Si realizdramos un
analisis formal en algunas de nuestras congregaciones, sobre el conocimiento biblico que
existe acerca de la Persona y obra de Jesus, enmarcado éste en su ejemplo y ensefanzas
biblicas, observariamos una carencia de lo mas evidente. No nos sorprenda, pues, que
muchas iglesias vayan tomando hoy el relevo de la iglesia en Laodicea

La veracidad de Dios

«El Amén»

El vocablo «amén» procede originalmente del idioma hebreo, cuyo significado es: /a
afirmacion de una verdad. Siguiendo la pauta del concepto original, hallamos que aunque el
término exprese la veracidad de las palabras de Jesus, entendemos que esta verdad no
permanece estatica, sino que es la verdad viva que produce fruto. Aceptar la verdad es tan
sencillo como aceptar a Jesucristo, y en consecuencia recibir su accion salvadora en nuestras
vidas. El es la Unica Verdad capaz de iluminar nuestra mente, alimentar nuestro espiritu, y
confortar nuestro corazén. Por tal razon alcanzamos a distinguir que Jesus no es una verdad
conceptual, sino como cita Isaias: «E/ Dios de la verdad» (Is. 65:16).

Unido a este pensamiento inicial, también podemos afiadir el amén liturgico que
expresamos al terminar las oraciones. Contemplado desde nuestra practica eclesial, el
«amén» se configura como una expresion que indica la condicidon del que tiene la Ultima
palabra: lo definitivo, lo creible. Podemos incluir el siguiente ejemplo: Cuando un hermano
ora publicamente en la iglesia, la congregacidn ofrece su aprobacion final con el amén (asi
sea), que representaria la Ultima palabra. De conformidad con este sencillo ejemplo,
podemos garantizar que solo es JesuUs el que posee la ultima palabra, y en el caso de
Laodicea, va a ofrecer la conclusién de lo que ocurria en aquella iglesia.

Igualmente los creyentes pueden calificar o descalificar, decir amén a lo que acontece,
o abstenerse de decirlo; pero el que tiene la Ultima palabra es Jesus, porque El mismo es el
Amén, puesto que su fiel mensaje se fundamenta en Aquel que dijera un dia «Yo soy la
Verdad» (Jn. 14:6). De esta manera, todo lo que exprese Jesus, el Senor, resulta certero y
a la vez determinante, y no se puede de ningun modo discutir.

El amén, por lo visto, nunca representara la conclusién de lo que la comunidad cristiana
dictamine, sino la palabra final de Cristo.

-10-



La presencia permanente de Cristo

«El testigo fiel y verdadero»

El Sefior JesUs va a dar testimonio del amén, esto es, del mensaje definitivo, cuyo
contenido a la vez encierra la verdad de unos hechos que se sucedian en la iglesia de
Laodicea, y que fueron analizados y también diagnosticados por el gran Médico divino.

A saber, si Jesucristo es testigo de la iglesia, es porque su atributo es la omnisciencia;
y si su mensaje es verdadero, es porque El, como Dios, representa la Verdad absoluta. Y, es
en su fidelidad, que se digna a revelar la triste situaciéon de la iglesia. Una vez mas
observamos la demostracién patente de que Dios es fiel a su pacto, a su caracter benigno, a
su Palabra, y a sus promesas. En contraposicién con la falsedad e infidelidad de la propia
iglesia, nuestro Senor es Fiel y Verdadero.

Cristo tiene la ultima palabra, por eso la Escritura dice que «sea Dios veraz, y todo
hombre mentiroso» (Ro. 3:4). Y es que, por muy verdadera que sea la verdad del hombre,
en comparaciéon con la verdad de Dios es como si fuese mentira (verdad imperfecta y
relativa); porque la verdad de Dios es perfecta, y asi se mantiene firme y permanente, en
este mundo y por la eternidad.

Lo admirable de todo esto es que, por encima de la situacion lamentable en la que se
hallaba aquella congregacion, Jesus permanecio fiel a sus principios. El es amor, y por lo cual
sigue amando profundamente a su iglesia, a pesar de la indiferencia que ésta pueda mostrar
hacia su mensaje. Y en este caso, no tuvo por menos, en su misericordia, que avisarles del
inminente peligro en el que se encontraban los laodicenses. Nuestro amado Senor hace todo
lo posible para que su Iglesia funcione adecuadamente en este mundo, porque representando
su Cuerpo, no desea otra cosa que su bienestar espiritual. Ahora, indudablemente a la iglesia
le concierne responder al llamamiento divino, de lo contrario habra de sufrir las
consecuencias.

Una ensefianza firme que podemos extraer, es que el creyente no puede mantenerse
ignorante, porque de alguna forma la Palabra de JesUs alcanzara su corazon, advirtiéndole
de las graves consecuencias si descuida su mensaje.

Jesucristo el Creador
«El principio de la creacion de Dios»

En cuanto a la divinidad de Jesucristo, seguramente el presente texto biblico pueda
ofrecer cierta confusidon. Pero, en ningun caso significa que El haya sido creado, aunque
algunas sectas pretendan afirmar lo contrario (como pensaban los «arrianos» en la
antigiiedad). Si analizamos el término traducido por «principio», en griego «arkhé»,
observaremos claramente que éste posee dos acepciones principales:

1@ LA CAUSA: JesUs es el origen de todo lo creado, porque El participé directamente
en la Creacién (es el Creador). El Universo como efecto tiene una causa, y es Jesucristo;
debido, precisamente, a que El lo cred. Y lo que se pretende resaltar aqui, no es otra cosa
gue el atributo divino de la omnipotencia; ratificando asi lo comentado: que Jesus es hombre,
cierto, pero no olvidemos que siempre fue Dios, y como tal interviene hoy en el mundo
creado, incluido en su Iglesia.

22 EL PRINCIPE O JEFE: Jesus es el Principe, el Jefe; por lo que, si alguien manda en
la iglesia, o posee autoridad alguna, no es el obispo, pastor o anciano, sino El. Jesucristo es
la Unica Autoridad de la Iglesia, y no existe nadie que ejerza autoridad por encima de su
sefiorio. Por ser Dios, justamente, reclama su legitima autoridad divina.

Asi cita el texto sagrado: «Todas las cosas por El fueron hechas (Jn. 1:3). Esta
definicién nos lleva a pensar que a Jesus se le identifica como el Creador: atributo sublime.
Parece sensato, pues, aceptar su autoridad divina acerca del mensaje que transmite a la
Iglesia; pues debemos reconocer que quien mejor conoce el corazén de sus criaturas,
evidentemente es el Creador. Razonemos aqui, porque si Jesus no fuera el Creador, no
tendria derecho a juzgar la intencion del corazén de ningun individuo: «Porque Jehova
(solamente El) escudrifia los corazones de todos, y entiende todo intento de los
pensamientos» (1 Cr. 28:9).

-11-



En conclusién, el Sefior Jesus va a presentar, con todo el derecho divino, la condicion
de la iglesia, las causas de su fracaso, los sintomas de su enfermedad, el peligro de su
actitud, la solucion que se debe tomar, y las consecuencias que acarrea la desobediencia a
su Palabra.

Un mensaje de urgencia
«Dice esto»

Hacemos bien en tomar ejemplo de nuestro Sefior, porque si El no cerrd su boca (dice
esto) ante el pecado evidente de su pueblo, ni hizo la vista gorda, como tampoco usé de
indiferencia, écdmo podemos, entonces, callar nosotros ante el desdibujado paisaje eclesial
que tenemos por delante?

El mensaje del Sefior Jesus descubre la situacion de una iglesia que estaba
experimentando un grave declive espiritual... Y si seguimos las pisadas del Maestro, también
al cristiano le corresponde presentar lo que Dios dice en su Palabra, comparando al mismo
tiempo la situacién real de nuestras comunidades con el mensaje de Cristo, pese a las
consiguientes reacciones adversas de los miembros... Y todo ello hecho siempre con amor y
comprension («os aconsejo», dird Jesis mas adelante).

Ademas, resulta equivocado predicar aquello que la congregacion quiere oir, para asi
quedar bien con todos. Diferenciemos bien, porque si como transmisores del mensaje divino,
buscamos agradar al Dios que nos ha confiado su Palabra, no deberiamos hacer tal cosa. En
cambio, haremos bien en presentar la verdad biblica con sentido de honor y abnegacién; sin
temor al «qué diran». En esta nuestra responsabilidad, se hace cada vez mas indispensable
una voz profética que sea oida en las «iglesias de Laodicea» de nuestros tiempos.

-12-



2. LA DRAMATICA SITUACION DE LA IGLESIA
EL CONCEPTO DE IGLESIA

Puesto que el mensaje de El Apocalipsis fue dirigido a las iglesias, solo podremos
realizar una buena aplicacion del pasaje, si tenemos claro el significado del término «iglesia»
y sus distintas connotaciones.

Cuando el Sefor Jesus ordena al apdstol Juan que escriba a la iglesia, écudl es el
concepto de iglesia que tenemos en mente? Para que podamos llegar a comprender en forma
adecuada, es necesario establecer cuatro principios distintos, y a la vez complementarios,
de lo que significa «iglesia», con el fin de adquirir una vision mas amplia y acertada sobre
dicha palabra.

El término «iglesia» significa congregacién o asamblea, y se deriva de la composicion
de dos vocablos griegos: «ek» (fuera de) y «kaleo» (llamar). Teniendo en mente estas
referencias, podemos decir que la iglesia se define como una «congregacién»: una reunion
de personas convocadas (llamadas para estar fuera del mundo y en presencia de Dios).

Siguiendo el hilo del pensamiento, nos permitimos aqui la libertad de dividir esta
definicién (congregacién o asamblea llamada por Dios) entre Iglesia Antiguo-testamentaria,
comenzando desde Adan y siguiendo con el pueblo de Israel, e Iglesia cristiana Neo-
testamentaria (judios y gentiles en un solo pueblo), a partir de la muerte y resurreccion de
Jesucristo... Y para entender la ensefanza, es conveniente unir los dos conceptos para
explicar el significado de la Iglesia, contemplada ésta como el Unico pueblo de Dios
transitando a través de la Historia, como por la eternidad.

Antes de pasar a exponer los cuatro enfoques que contiene el término «iglesia»,
debemos tener presente que éstos siempre se desarrollan a partir de su concepcion universal.
El profesor Ridderbos destaca lo sefalado, aplicando la misma exégesis que el apdstol Pablo
realizd del concepto «iglesia» en el Nuevo Testamento: «Pablo confiere un marco universal
a esta unidad corporativa del pueblo de Dios, no solo considerando a los creyentes gentiles
como parte de la simiente de Abraham, sino yendo mas alla de Abraham, hasta llegar a
Adan, a fin de calificar a Cristo como el segundo Adan y a la iglesia como el «nuevo hombre»
(nueva humanidad), como la nueva creacion» (Herman Ridderbos, El pensamiento del apdstol
Pablo. Gran Rapids, Libros Desafio, 2000, 512). Cierto que esta apreciacién no es nueva, ya lo
expresaba San Agustin en sus escritos: «Cuerpo de esta cabeza (Jesucristo) es la Iglesia
universal, que comprende desde Abel hasta los ultimos fieles de Cristo, que creeran en él al
fin del mundo» (San Agustin, Nos hiciste Sefior para ti. BAC, 1994, 131).

CUATRO ENFOQUES DISTINTOS Y COMPLEMENTARIOS
La verdadera Iglesia universal: invisible y eterna

La Unica y verdadera Iglesia de Dios, esta compuesta por todas y cada una de las
personas que forman el «pueblo escatoldgico», es decir, los redimidos que habitaran en la
eternidad, desde la primera en haber recibido la salvacion a partir de la caida de Adéan y Eva
en el huerto del Edén, hasta el ultimo hombre (vardn y mujer) en la tierra que se convierta
a Dios por la fe, teniendo como centro a la Persona y obra de Jesucristo (algunos miraron al
futuro, y otros miramos al pasado).

En la mente y en los proyectos eternos de Dios, la Iglesia ya era una realidad presente;
estableciéndose como un solo pueblo, esto es, la totalidad de personas llamadas, salvadas y
santificadas que, a lo largo de la historia de la Humanidad, han ido conformando la familia
de Dios, que es la Iglesia invisible y eterna, escondida en Cristo Jesus y mezclada entre
todos los seres humanos, de todas las épocas, naciones, razas y tribus... Se podria definir
como el pueblo de Dios en su realidad espiritual, perfecta y completa, y no tan solo la
manifestacion histérica, la cual siempre ha estado sujeta a confusién, errores, y cambios
propios de la debilidad humana.

_13_



La Iglesia universal y comunidad visible

Este enfoque de iglesia constituye el conjunto de personas entregadas a Dios y
salvadas por la sola fe, a partir de la creacion del ser humano, que por la providencia y
direccién divina han formado una comunidad universal, visible e histérica. Un pueblo de Dios
unico, pero al mismo tiempo multiforme, cuya actividad en el tiempo se ha visto sometida
por los factores histdricos, generacionales, politicos y culturales. Podriamos definirla como la
«realidad historica y visible» de la auténtica Iglesia del Dios viviente (los verdaderos
convertidos), ubicada en el tiempo y en el espacio, y evidenciada en el proceso temporal del
ser humano.

La Iglesia como movimiento historico

Esta forma de existencia se entiende como el propio «proceso histérico» de la Iglesia.
Desde Adan, pasando por el pueblo de Israel, y siguiendo por todo el desarrollo histérico del
cristianismo. No es la Iglesia concebida tanto como organismo, sino mas bien como
organizacion. Es el mismo movimiento histérico eclesial, evolutivo y religioso, que se ha
desarrollado por los sistemas de referencia moral o doctrinal, los cuales se han ido gestando
y constituyendo a través de los siglos. En esta concepcion de iglesia estan incluidos tanto los
creyentes auténticos como los nominales, los cuales también forman parte de dicho
movimiento: el trigo y la cizafia deben crecer juntos, segin Mateo 13:29. La Iglesia, desde
esta orientacion, se define por sus rasgos morales, culturales o doctrinales, que la identifica
y la une como tal, avanzando siempre en busca del consenso, la unidad, y la conformidad
espiritual, con independencia de la comunién practica.

Este proceso ha llevado en muchas ocasiones a la decadencia de la Iglesia, propia de
su corrupcidn moral y espiritual, atribuida particularmente a sus lideres. Aunque, por otra
parte, también se ha visto beneficiada por el impulso renovador de hombres y mujeres que,
de manera valiente y esforzada, han intentado, en muchos momentos de la Historia, volver
a las raices de la Revelacién divina: la Palabra de Dios.

La Iglesia como denominacion: congregacion e iglesia local

La Iglesia universal, aunque indivisible por su unidad espiritual, se divide en la practica
por denominaciones 3., debido sobre todo a distintos enfoques doctrinales, sociales y
culturales. Estas comunidades, a la vez, se dividen y organizan segun sus diferentes patrones
de comprensién teoldgica, en iglesias o congregaciones locales, representando de tal forma
a la Iglesia universal. Dicho concepto de iglesia esta constituido por miembros realmente
convertidos y por otros que no lo son; cuestion que podemos apreciar en el Antiguo
Testamento, respecto al pueblo de Israel, y también en buena parte de las comunidades
cristianas del Nuevo Testamento.

3. En cierta medida las denominaciones (enfocadas desde su aspecto positivo) son una
expresion de la libertad cristiana, en oposicion a la uniformidad esclavizadora de las llamadas
«sectas».

Teniendo presente estos cuatro enfoques mencionados, nos preguntamos ahora, é¢qué
forma de iglesia incluye a la comunidad en Laodicea...? Las cuatro formas que hemos visto
se ajustarian, segun parece, al modelo de iglesia que se recoge en Laodicea. Es iglesia
perfecta, porque estaba constituida por personas salvadas, y JesUs les llama iglesia. Es
visible, porque los miembros tenian una actividad eclesial evidente. Es histérica, porque la
ubicamos en el tiempo y en el espacio de la Historia. Es iglesia local, porque estaban reunidos
los creyentes (en tal caso también incrédulos), y organizados en una congregacion o
comunidad local.

Como ya venimos resaltando, lo mas probable es que en la iglesia de Laodicea hubiera
personas sin redimir; pero lo curioso de esto es que JesuUs les sigue llamando iglesia. Esta
realidad nos ayuda a considerar, con cierta argumentacion, que el mensaje de Jesus -en el

-14-



pasaje de El Apocalipsis- tiene aplicacion tanto para el cristiano verdadero como para el que
no lo es, que también forma parte de la iglesia (congregacién) como colectivo organizado.

La conclusién, desde esta perspectiva, es suficientemente biblica: «Conoce el Sefor a
los que son suyos» (2 Ti. 2:19).

LA RAIZ DEL PROBLEMA
El conocimiento del Senor
«Yo conozco»

La expresion «yo conozco» no podemos pasarla por alto, dado que engafar a los
hombres parece facil, pero en ningln caso al Sefior de la Iglesia. El tiene un conocimiento
pleno, tanto de la apariencia externa como de la realidad interna, y ningun detalle pasa
inadvertido ante su presencia.

Comprendamos que el problema de cualquier iglesia se evidencia solo cuando
confrontamos el estado espiritual de la comunidad, a la luz del conocimiento de Cristo. De
no ser asi, el pecado permaneceria escondido, y por ende la propia comunidad con el tiempo
se veria gravemente afectada.

Seria dificil llegar a imaginar cuanta corrupcién encubierta hay dentro de no pocas
iglesias. Y si lo que esta escondido no sale a luz, es entonces comprensible que, como puedan
afirmar algunos, no haya ningun problema... Pero, verdad es, que cuando la luz de Cristo se
hace manifiesta, ésta ilumina los rincones mas oscuros de imperfeccién que pueda hallarse.
Asi lo hizo notar el salmista: «La exposicion de tus palabras alumbra» (Sal. 119:130).

Por esta causa, la primera recomendacion que hay que seguir es: no ignorar el pecado,
ni mucho menos intentar encubrirlo, mirando hacia otro lado como si nada sucediese. Y a
continuacion, se corresponde analizar la situacién actual de la congregacion en todas y cada
una de sus areas, enfrentandola al mensaje de Cristo. Anotemos el ejemplo del Sefior, porque
si El conoce, también nosotros estamos llamados a conocer, o dicho de otro modo, a
examinar nuestros caminos, sean personales o eclesiales, a la luz de la perfecta Revelaciéon
biblica, comprobando si éstos son agradables a los ojos de Dios.

Como creyentes en Cristo, advertimos que el Sefior Jesls esta presente en cada
instante de nuestra vida, ademas de estarlo en nuestra comunidad. Y El conoce, con
suficiente detalle, no solo las apariencias, sino también las motivaciones mas profundas de
nuestro ser. Con esta conviccion sobre la presencia de Dios, el salmista pudo expresar: «Sus
ojos ven, sus parpados examinan a los hijos de los hombres» (Sal. 11:4). Adentrémonos,
pues, en el mundo interior de nuestro ser, para distinguir nuestras verdaderas intenciones,
y sigamos asi las recomendaciones del apdstol Pablo: «Si, pues, nos examindasemos a
nosotros mismos, no seriamos juzgados» (1 Co. 11:31).

Las obras de la iglesia
«Tus obras»

Una mencidén importante que destacamos de la citada iglesia, es que realizaba obras.
Ahora bien, équé tipo de obras eran éstas? Pues no lo sabemos a ciencia cierta.
Probablemente realizaban cultos dominicales, reuniones de oraciéon, comidas de comunidn
fraternal, labores sociales, entre otras actividades... Si prestamos buena atencidn,
observaremos que el pasaje no indica que éstas fueran buenas o malas: eran simplemente
obras. Y la omisién que hace el texto sobre el aspecto externo de las obras, nos ilumina, de
forma natural, para comprender que la iglesia puede gozar hoy de muchas y diversas
actividades eclesiales, pero seguro estamos de que para el Sefior lo que realmente importa
es el corazén de quienes las realizan.

En el antiguo Israel, el espectaculo parecié ser similar, hasta el punto que el mismo
Sefior les tuvo que recriminar: «Vuestras fiestas solemnes las tiene aborrecida mi alma; me
son gravosas, cansado estoy de soportarlas» (Is. 1:14).

-15-



Podemos contemplar a lo largo de la Escritura, que el buen funcionamiento en la vida
cristiana no reside tanto en la accién, sino mas bien en la actitud; no en la manifestacion
visible de lo que hacemos, sino en el caracter interno que nos motiva a la accién, y que
representa, en si, la naturaleza misma de nuestro obrar. De igual manera, sucede que
muchas congregaciones, guiadas por una errénea concepcion religiosa, se centran demasiado
en la actividad, cuando tenemos por cierto que lo que realmente debe importar son las
personas. Ademas, como parece indicar el texto de EL Apocalipsis, existian miembros que
estaban muy ocupados en el ministerio, pero que a la vez se habian olvidado del Sefior del
ministerio. Y podian trabajar para Cristo, si, pero habian descuidado por completo la
comunioén con su Persona. En su afan por realizar obras, ignoraron que el Sefnor, en definitiva,
es el que hace la obra.

La exhortacidn en palabras de Jesucristo es categérica: «Separados de mi, nada podéis
hacer» (In. 15:5). Alejados de Cristo... podemos hacer muchas cosas, por supuesto, pero
nada que produzca fruto aceptable a sus ojos.

Notemos bien que las muchas actividades que una iglesia pueda desarrollar, no es la
sefial definitiva de que ésta funcione correctamente. Por ello, las obras habran de
manifestarse como expresion de la «accién poderosa» del Espiritu, la cual es determinante
para el buen resultado de cualquier labor realizada en la iglesia.

De la misma manera que en la comunidad de Laodicea, hoy se hallan personas que,
desde la extrema vision del «hacer», se encuentran atadas a una esclavitud legalista que no
les permite disfrutar de la verdadera libertad en Cristo; y por si fuera poco, su candida
ingenuidad les conduce a pensar que estan haciendo lo correcto delante del Sefior.
Desgraciadamente para algunos la vida cristiana se limita solamente a cumplir con las
obligaciones eclesiales. Otros, de forma equivalente, estan satisfechos en su «ego» personal,
y lo Unico que buscan es alimentar su orgullo religioso, emulando asi al convencido fariseo:
«Ayuno dos veces a la semana, doy diezmos de todo lo que gano» (Lc. 18:12).

Al parecer la iglesia de Laodicea era muy activa, eclesialmente hablando, pero habia
un distintivo que la caracterizaba, y que no se encontraba necesariamente en las propias
obras, sino en todo caso en el corazén de las personas; principalmente entre los lideres,
como ya hemos apuntado anteriormente. Y este distintivo, como bien sefnala el pasaje biblico,
era lo que el Sefior llamé «tibieza».

Encontramos, pues, que la iglesia de Laodicea era muy dinamica; y probablemente
participd en el denominado «activismo», olvidando asi lo mas importante: la relacion
personal con Dios. Y asi es como la situacién que se daba en esta iglesia, encamina nuestro
sentido comuUn para ensefiarnos que el «activismo religioso» solo consigue inutilizar -
espiritualmente- al individuo; y éste, a la vez, se ve arrastrado por una idea equivocada del
verdadero cristianismo. La ensefianza se hace mucho mas notoria en palabras del mismo
Sefor: «Marta, Marta, afanada y turbada estas con muchas cosas. Pero sélo una cosa es
necesaria; y Maria ha escogido la buena parte, la cual no le sera quitada» (Lc.10:41).

Tal vez no somos realmente conscientes de la presencia de Dios, pues de lo contrario
muchas de las actividades que se realizan en la iglesia no mostrarian la insipidez que se
percibe; se observaria el fondo de la vida espiritual, y no tan solo las formas; se
experimentaria la vida de Cristo, y no un acto meramente ritual o costumbrista, por mucho
gue se revista de emocidn, o aparente espiritualidad... En esta direccién, debemos tener
presente que las obras no son el fin, sino el efecto; no el propdsito, sino la evidencia; no el
motivo, sino el resultado. Cristo debe ser el propdsito, el medio y la finalidad, no las obras.

Destaguemos la importancia de esta ensefianza, porque si Dios no interviene en la
iglesia, si Cristo no preside y dirige los cultos, o si el Espiritu Santo no ejerce su accion
poderosa, todo «lo eclesial» pierde su verdadero significado.

Seria necesario tomar cada vez mas conciencia de que la verdadera prioridad consiste
en mantener una buena relacién con Dios (individual y colectiva); y lo demas, a todos los
efectos, es la consecuencia natural que se deriva de esta union espiritual. El escritor Francis
Schaeffer, refuerza esta idea haciendo una sencilla pero practica sugerencia: «Eso es algo
que debe buscarse consciente y constantemente. El individuo, y luego el grupo, tienen que
pedirle a Cristo, conscientemente, su ayuda, buscar conscientemente la guia del Espiritu
Santo, no ya de forma teodrica, sino en la realidad practica, y entender conscientemente que
toda relacion ha de ser primero hacia Dios, antes que tenga sentido como relacion entre los

-16-



hombres» (Francis A. Schaeffer. La Iglesia al final del siglo XX. EEE, 1973, 76). De manera que, si
no existe una adecuada relacién entre Dios y el creyente, y entre Dios y la iglesia local, las
ocupaciones eclesiales pierden totalmente el sentido, por mas que se intente demostrar lo
contrario.

No nos queda mas remedio que revisar nuestro recorrido cristiano, sometiendo todas
las actividades que realicemos bajo el escrutinio de la Revelacién divina; y no necesariamente
para cambiar las formas externas, sino mas bien para disponer nuestro corazén de forma
correcta, en relacion con todas las obras que podamos realizar.

Enfasis en la persona
«Que ni eres frio o caliente»

«Que ni eres», es una expresidon que indica «persona», no accidon, ni mucho menos
cosa. Efectivamente, el fruto lo determina la raiz del arbol, y no al revés. Resultaria
paraddjico encontrar higos en un peral, escuchar a un gato ladrar, o ver a un pez andando
por la montafia. De esta manera la naturaleza nos proporciona la ensefianza: lo que hacemos
tiene que ser determinado por lo que somos.

Con demasiada frecuencia el cristiano se inclina a cambiar aquello que ve, a modificar
las estructuras, o arreglar tan solo la fachada; cuando en realidad ignora que el pecado reside
en el corazoén, y no tanto en las circunstancias. Cambiar el corazdn de las personas es lo mas
importante, y eso solo lo puede hacer Cristo, a través de su Santo Espiritu.

Siendo incuestionable el valor de las obras, seamos prudentes, porque con mucha
facilidad podemos invertir las prioridades. Y si bien estas obras pueden ser expuestas de
forma muy ordenada y correcta, observamos que la reprension de Cristo se centra en las
propias motivaciones. Dicha reprension es para la iglesia (el grupo organizado de cristianos),
pero aplicado a cada miembro en particular, como se aprecia en el versiculo 20: «si alguno».

Razonando sobre dicha cuestion, discurre muy acertadamente el autor mencionado
anteriormente: «Solemos ser muy malos conocedores de las personas porque no vamos mas
alla de captar la personalidad superficial del otro, esto es, lo que dice, cdmo se comporta,
qué posicion tiene, como va vestido: en resumen, observamos al personaje, la mascara que
nos muestra; no la penetramos ni se la quitamos para ver qué persona hay detras» (Francis
A. Schaeffer. O. P. citada. p. 66). La vida cristiana es genuina desde nuestro mundo interno, y
no tanto desde el ceremonial externo. Esto nos lleva a pensar que, como dice el refran, «no
es oro todo lo que reluce».

Como ya hemos mencionado, «que ni eres» alude siempre a la condiciéon interna de la
persona, no a su actuacion religiosa, ni mucho menos a su posicion eclesial. Recordemos,
por tanto, que Dios valora sobre todo la «persona», y no tan solamente lo que «hace».

Traemos a nuestra mente el mandamiento biblico por excelencia: «Amaras al Sefor
tu Dios con todo tu corazon, y con toda tu alma, y con toda tu mente. Este es el primero y
grande mandamiento» (Mt. 22:37,38). Si leemos entre lineas, lograremos apreciar que este
versiculo no prescribe las «obras» como mandato. Y el motivo parece concordar con el
espiritu biblico, aceptando asi que todas las actividades eclesiales deben ser condicionadas
por nuestro amor a Dios. De otra forma no serian validas.

Por cuestion de orden en la aplicacidon de la ensefianza, en el apartado que sigue a
continuacion, los términos «frio» y «caliente» los examinaremos posteriormente.

El deseo del Seior
«O0jala fueses frio o caliente>

El término «ojald fueses» recoge de forma breve, y a modo de exclamacion, el
profundo sentir del Sefor, asi como el expreso deseo de bendicidn y bienestar espiritual para
con su pueblo. Ya se reflejaba con anterioridad en la carta de Santiago: «E/ Espiritu que él
ha hecho morar en nosotros nos anhela celosamente» (Stg. 4:5).

«0jalad», es el suspiro que se desprende del corazéon paternal de Dios, al ver a su iglesia
sumergida en el agua tibia... Sin duda Jesucristo se preocupa por su pueblo, y le ofrece

-17-



constantemente su ayuda y amparo. Entonces, épor qué no interviene directamente hoy en
su Iglesia para evitar todo desarreglo? La respuesta es sencilla: El Sefior no es un rey
déspota, sino el Dios de amor que ofrece libertad a toda persona. Es nuestra decision,
convertida en tibieza, la que nos aleja de su presencia, cerrando asi la puerta a su poderosa
accion, sea en la vida personal o congregacional.

Con esta disposicion mencionada, contindan resonando hoy las palabras de Jesus:
«iCuantas veces (no pocas) quise juntar a tus hijos, como la gallina junta sus polluelos
debajo de las alas, y no quisiste (rechazo voluntario)!» (Mt. 23:37). El ojald maravilloso de
Jesucristo no obliga, sino que expresa su deseo, su voluntad. Es con este anhelo que pone
en manos del hombre la respuesta. Y en esta libertad ofrecida por Jesus, cada cristiano en
especial, decide su propio destino: frio, caliente... o ser vomitado.

LA TIBIEZA ESPIRITUAL

Si tuviéramos que hacer un diagnostico médico que determinara el estado de salud
actual de nuestra congregacion, écudl seria éste?: 1° goza de salud impecable. 2° Tiene
frecuentes dolencias. 3° Esta gravemente enferma. 4° Parece estar muerta.

Reflexionando sobre el concepto de «tibieza», podemos advertir que la iglesia de
Laodicea no tenia vida, pero tampoco estaba muerta. El ejemplo se asemeja a los animales
sumidos en un gran letargo, que aunque aparentemente parecen estar muertos, sabemos
gue por su condicidn fisica de hibernacidn todavia siguen vivos. Tomando este ejemplo del
reino animal, podemos observar que la tibieza de Laodicea residia en su interior, en el
corazon de sus miembros. Y aun estando claro que era una iglesia real, porque albergaba
creyentes nacidos de nuevo, el relato de El Apocalipsis nos muestra que se encontraban
inmersos en un prolongado estado de letargo espiritual.

«Pero por cuanto eres tibio»

Hemos destacado que Jesucristo habla al corazén de las personas, y no cuestiona la
manera de realizar el culto. Por eso mismo, notamos que a través de la Historia, cada
comunidad local ha tenido y tiene su forma particular de realizar los cultos y demas
actividades. Y todo es conveniente, en tanto el espiritu y las motivaciones se ajusten al
mensaje claro de la propia Escritura, que a fin de cuentas es la que determinara la efectividad
de las obras, y también la buena marcha de la comunidad.

Por desgracia seguimos sin aprender la leccion, y somos nosotros los que acentuamos
demasiado las «formas». Y por si esto fuera poco, criticamos a aquellos que no lo hacen
como nosotros. Ahora, si nos fijamos bien en las palabras de Jesus, notaremos que
frecuentemente apela a la conciencia misma, no tanto a los procedimientos eclesiales, que
aunque no dejan de ser importantes, adquieren un marcado caracter secundario.

Dicho esto, nos preguntamos, épor qué una tradicion del pasado debe seguir
conservandose de generacién en generacion, cuando la Biblia no contempla radicalmente las
formas de realizar el culto? éQué sentido tienen, pues, y qué aportan para la renovacién y
edificacién de la iglesia? Pensemos que las formas varian con el tiempo, y éstas se adecuan
a las circunstancias del momento histérico y cultural en el que se vive. En cambio, la raiz, el
fondo, la condicién interna y el fundamento que rige los principios biblicos, son invariables,
y como tales deben permanecer siendo pilares de cada iglesia.

Con esta malsana forma de proceder, se incurre facilmente en la postura de los
escribas y fariseos de la época de Jesus, que centraban su atencién en los minuciosos
aspectos externos de la Ley, pero olvidaban lo fundamental: el amor, la misericordia, la
generosidad, la bondad... La hiperbdlica ilustracion de JesUs es mas que aleccionadora:
«iGuias ciegos, que colais el mosquito, y tragais el camello!» (Mt. 23:24).

No hay lugar para las dudas, la tibieza espiritual es la mayor lacra arraigada en el
contexto de nuestras iglesias llamadas evangélicas. Es una de las formas de apostasia mas
sutiles que acompafa a nuestro tan extendido cristianismo. Como tal, va realizando
lentamente su labor corrupta, destruyendo indiscriminadamente a las comunidades locales,
sin que apenas podamos apercibirnos de ello. Motivo por el que Jesus advirtié de las
consecuencias a su iglesia: «Te vomitaré».

-18-



IDENTIFICANDO LA TIBIEZA

Comprendamos bien el proceso: La iglesia de Laodicea habia avanzado en el tiempo
(final del siglo I), hasta que las nuevas generaciones de creyentes pasaron a formar parte
de la vida eclesial, influenciadas éstas por el contexto que examinamos en un principio: de
prosperidad econdmica, autonomia politica y bienestar social.

Como ya mencionamos, la persecucidon contra los cristianos por parte del emperador
Domiciano (90-96 d.C.), alcanzé a la ciudad de Laodicea, y por ende a su propia iglesia. Y
pudo ser, que la iglesia, a causa de no querer renunciar a su privilegiada posicién y bienestar,
decidid conscientemente adaptarse a la corriente imperante del lugar, y asi no tener
problemas en su relacion comercial con el Imperio Romano. Es, precisamente, el concepto
de tibieza, que no quiere tener problemas, y prefiere amoldarse a su corriente social, cultural
y politica, para no pagar el precio. Esto no es otra cosa que incluir la vida secular a las
practicas eclesiales, en una especie de mezcolanza que finalmente es repudiada por el Sefior
Jesus. Es adaptarse al medio ambiente, como lo hace el agua hasta convertirse en tibia... En
esta decision, prefirieron dejar a Jesus afuera, que renunciar a su riqueza material, y evitar
sufrir las consecuencias de la persecucién. Con el tiempo, esta mentalidad (como ocurre hoy
dia) fue impregnando la iglesia, hasta convertirse en una iglesia cristiana con espiritu
mundano. Por eso JesUs se halla a la puerta, y les anuncia que de seguir asi seran vomitados
de su boca.

La iglesia, fundamentalmente, es una entidad espiritual (un organismo viviente), y
debe funcionar como tal. Sin embargo, con la tibieza se puede llegar a convertir en una
entidad cristiana de caracter social y religioso, repleta de actividades bondadosamente
eclesiales, pero a la vez privada de poder espiritual.

Es importante destacar que la congregacion, sin la presencia vital de Dios, se va
rindiendo a una rutina vacia y llena de sinsentido; adopta las costumbres propias de su
ambiente, y de este modo se sume en un estado de permanente somnolencia. En
consecuencia, la iglesia va perdiendo la visidn espiritual, incluso acerca de las cuestiones
mas basicas: la adoracion verdadera; la evangelizacion eficaz; la predicaciéon con poder; la
comunién fraternal motivada por el amor de Dios; el estudio serio de las doctrinas biblicas,
o la meditacion devocional de la Palabra Sagrada. Y lo mas grave o derivado de todo ello, es
gue Jesus ha quedado fuera de la vida congregacional, como vemos que ocurrié en la iglesia
de Laodicea.

No nos llamemos a engafio, porque se puede lograr una iglesia activa y de apariencia
saludable, que goce de altos recursos econdmicos y de avanzadas tecnologias, pero que con
el tiempo sufra de una grave e invisible enfermedad: la «tibieza espiritual».

El mismo Sefor recrimind a su pueblo con firmeza: «Misericordia quiero, y no
sacrificios, y conocimiento de Dios mas que holocaustos» (Os. 6:6). La conclusién cae por su
propio peso: las actividades eclesiales, por muy correctas que se muestren, no son
demostracién suficiente de que una iglesia esté cumpliendo con la voluntad de Dios; puesto
gue, si todas estas acciones son motivadas por un «espiritu tibio», lo Unico que provocara
sera un deterioro en la vida espiritual de sus miembros: «Dice, pues, el Sefior: Porque este
pueblo se acerca a mi con su boca, y con sus labios me honra, pero su corazon esta lejos de
mi, y su temor de mi no es mas que un mandamiento de hombres que les ha sido ensefado»
(Is. 29:13).

¢En qué consiste la tibieza?

En términos generales la tibieza espiritual en la iglesia consiste en remplazar la
presencia de Jesus por la presencia del mundo secular, a través de las formas de culto o
actividades eclesiales, de forma que poco a poco ésta se va adaptando a los valores de una
sociedad incrédula; modificando asi su forma de entender el cristianismo, que lejos esta de
ser cristianismo biblico. Es lo que algunos llaman la secularizacidon de la iglesia. Finalmente
se convierte en una organizacién cristiana donde Cristo no reside.

Lo sintomas de la tibieza parece manifestarse de diversas maneras en el cristiano tibio,
como por ejemplo: Canta incansablemente alabanzas al Sefor... aunque con escasa
conciencia de lo que canta. Dice que ama al préjimo... pero el corazén apenas se conmueve

-19-



ante sus necesidades. Eleva sus oraciones a Dios... sin embargo éstas carecen de sincera
motivacion, y llegan a volverse rutinarias. Forma parte de un cuerpo... pero vive con
indiferencia hacia los demas miembros. Es iglesia, la comunidad de Cristo... pero al tiempo
descuida la comunién fraternal entre los miembros. Puede incluso escuchar la Palabra de
Dios con atencidn... aunque no esta dispuesto a obedecerla. Anda cerca de las normas
eclesiales... cuando en realidad se mantiene lejos de Dios. El cristiano espiritualmente tibio
es nacido de nuevo... pero no experimenta crecimiento interior. Es regenerado por el Espiritu
Santo... pero no suele da evidencias de ello; y puede tener ministerio eclesial... pero no vivir
como ministro de Jesucristo. Y asi podriamos seguir mostrando los sintomas de esta grave
enfermedad que asola a muchas de nuestras iglesias.

Mencionados estos sintomas, es natural que nos planteemos si es cristiano quien de
tal forma vive, o realmente nunca lo fue... Podemos llegar a pensar, y con bastante razon,
gue la comunidad de Laodicea estaba formada por «cristianos» que no habian recibido
todavia la Salvacion. No resulta sorprendente, ya que el mismo Senor asi lo expresd con
anterioridad: «Porque muchos son llamados, mas pocos escogidos» (Mt. 22:14).

Por otra parte, la tibieza también suele manifestarse cuando la comunidad se aleja de
las ensefianzas mas basicas de la Escritura. Se puede observar que en algunas
congregaciones, o circulos evangélicos, ya apenas se predica la Biblia, ni se habla del ejemplo
de Jesus, de sus padecimientos, de su muerte, de su resurreccion, o de su retorno en gloria;
y si se hace, es a modo de credo, es decir, una formula aprendida que resuena en la mente
de muchos a manera de cancion repetitiva.

Hemos de reconocer que la frialdad espiritual se ha apoderado del corazén de muchas
iglesias, por lo cual resulta normal que ya no se hable del pecado, del arrepentimiento, o del
Juicio final; y es que la hiper-tolerancia ha desembocado en la permisividad mas extrema y
pecaminosa, consiguiendo alejar al cristiano del auténtico mensaje de Cristo.

Si nos preguntaramos ¢épor qué la tibieza espiritual reina en el ambiente?, nuestra
respuesta es proporcional a la valoracion que hagamos de nuestra vida personal. En esta
pregunta, seria aconsejable revisar nuestra escala de valores, e identificar si nuestro grado
de entrega a Cristo es del todo completo. De no ser asi, estariamos atentando contra la
exigencia de Jesus: «Cualquiera de vosotros que no aborrece su propia vida (pone en un
segundo lugar)... que no toma su cruz y me sigue... que no renuncia a todo lo que posee, no
puede ser mi discipulo» (Lc. 14:26, 27, 33). Observemos que la disposicién interna que Jesus
pide de nosotros, ha de ser completa, y sin reserva alguna. La entrega no ha de ser solo de
una buena parte, sino de todo lo que soy y lo que tengo, que debe ser puesto en manos de
Dios para llevar a cabo sus planes en este mundo. De forma contraria, ya le estariamos
dando cabida a la tibieza, en mayor o menor grado.

Identificando este importante asunto, podemos afirmar que a veces son nuestras
decisiones egoistas las que van desplazando la presencia de Cristo en la congregacién, hasta
el punto de encontrarnos en la triste situacion de Laodicea.

Comprobemos, con buen criterio, si la actividad poderosa de Jesus reside en el seno
nuestra iglesia local, pues su manifestaciéon deberia hacerse claramente notoria, dado que el
fruto del Espiritu es el efecto del proceder de Dios en nosotros, transformado en amor, gozo,
paz... como hace constar Galatas 5:22.

No obstante lo dicho, es facil escuchar expresiones biblicas de aparente espiritualidad
en el cristiano tibio, aunque éstas bien pueden ser revestidas de hipocresia. Una misma linea
de hipocresia era trazada por aquellos personajes tan caracteristicos de la época de Jesus:
los escribas y fariseos. Estos religiosos, habiendo sido por largo tiempo los intérpretes de la
Ley, fueron creando una separacién entre lo externo (la letra), de lo interno (el espiritu, lo
que subyace a la letra). Los evangelios muestran lo estrictos que eran a la hora de cumplir
las normas legales; y en ese desmesurado énfasis legal, se habian olvidado de lo mas
esencial, de lo que no se ve pero se nota, que es: el amor, la justicia, la misericordia... En
este caso, su tibieza, convertida en ceguera espiritual, no les permitia ver los asuntos
internos: los del corazon.

Las palabras de Jesus, hacia los religiosos de su época, fueron mas que rotundas: «iAy
de vosotros, escribas y fariseos, hipdcritas! porque limpiais lo de fuera del vaso y del plato,
pero por dentro estais llenos de robo y de injusticia. iFariseo ciego! iLimpia primero lo de
dentro del vaso y del plato, para que también lo de fuera quede limpio!» (Mt. 23:25,26).

-20-



iQué imagen mas grafica!: un vaso, un plato, y un fariseo lavando la parte de fuera... Y
continlla JesUs en su ilustrativa comparaciéon, diciéndoles: «Sois semejantes a sepulcros
blanqueados, que por fuera, a la verdad, se muestran hermosos, mas por dentro estan llenos
de huesos de muertos y de toda inmundicia» (Mt. 23:27). Observamos que la contundente
frase del Sefor parece demasiado severa, pero es la realidad que vivia la elite religiosa en
aquel pueblo llamado Israel. Y la ensefanza que surge de este cuadro farisaico, es
claramente aplicable a no pocas iglesias llamadas cristianas de nuestro panorama evangélico
mundial.

Llegados a este punto, es necesario adquirir una adecuada comprensién de todo lo
mencionado, para llegar a entender que asistir a las reuniones eclesiales, cantar alabanzas,
leer la Biblia, orar, ofrendar, cumplir con el ministerio... realizado como un acto meramente
tradicional, exento de motivacién sincera, generosa, y vacia del amor de Dios, es sucumbir
en cualquier caso a la tibieza espiritual.

Las senales de un cristiano tibio

Tendriamos que esforzarnos por explicar lo que denominamos tibieza espiritual, y
posiblemente ésta no tenga una clara definicién. A pesar de ello, podremos formarnos una
imagen bastante acertada, si analizamos detalladamente los sintomas de esta significativa
iglesia. En las reflexiones siguientes lograremos apreciar que las sefales que identifican
a un cristiano tibio, pueden contener diversas expresiones. Por ejemplo, afirmamos que
el Senor nos provee para nuestras necesidades, en cambio vivimos siempre quejandonos
por aquello que nos falta. Decimos que somos peregrinos en este mundo, camino a la
ciudad eterna, cuando en realidad nuestros valores estan aferrados a esta vida pasajera, y
nuestros bienes materiales son demasiado apreciados como para despojarnos de ellos;
atesoramos para este mundo, y entre tanto, nuestra cuenta bancaria en el cielo sigue vacia.
Ademas, creemos firmemente en la Segunda Venida, pero actuamos como si Cristo no
fuera a regresar nunca. Asimismo, estamos convencidos de que el Evangelio es para la
salvacion del mundo, pero muy poco nos molestamos en comunicarlo a nadie. Podemos
incluso predicar muy bien acerca de la paz, teniendo nuestra alma llena de preocupacion
e inquietud. Tal vez disertamos con verdadera destreza sobre la misericordia y el amor,
pero al mismo tiempo nuestro corazén permanece insensible ante las necesidades ajenas, de
amor y comprension.

Y asi podriamos seguir incluyendo innumerables contradicciones, que no se hallan muy
lejos de cada uno de nosotros; porque la tibieza, cual mortifero «virus», se transmite de
corazoén a corazon,

Si evaluamos las diferencias esenciales entre el cristiano tibio y el cristiano fiel,
podremos distinguir que: El 1° conoce la Escritura, el 2° conoce al Dios de la Escritura... El 1°
adora el estudio biblico, el 2° adora a Dios en espiritu y en verdad... El 1° cuestiona la Biblia,
el 20 confia en ella... El 1° intenta definir a Dios, el 2° intenta comprenderlo... El 1° tiene
muchos argumentos para demostrar la fe, el 2° tiene fe... El 1° memoriza la Palabra, el 2°
intenta cumplirla... El 10 estd satisfecho con la erudicién biblica, el 2° se regocija en las
pruebas... El 19 busca la vocacidn, el 2° busca la santidad... El 1° tiene vida religiosa, el 2°
posee vida espiritual... El 1° anhela el poder eclesial, el 2° busca la verdad biblica... El 1°
recibe el reconocimiento, el 20 practica el servicio.

Como podemos contemplar, la diferencia se hace notar. Y si por lo general el primer
apartado no deja de ser correcto, siempre resulta susceptible de tibieza. En cambio, el
segundo apartado mantiene, en la orientacién adecuada, el equilibrio del espiritu biblico.

No hacemos bien si eludimos nuestra responsabilidad ante la dificil situacidon eclesial
en la que nos encontremos, puesto que la tibieza espiritual es la enfermedad mas extendida
en nuestra presente Cristiandad, y hariamos bien en prevenirnos de ella, ya que es de facil
contagio. Pensemos que tanto lo bueno como lo malo se transmite: «Un poco de levadura
leuda toda la masa» (Ga. 5:9).

Saquemos conclusiones, porque aunque exista esa lucha de titanes entre el nuevo y
el viejo hombre, interviniendo en las motivaciones mas profundas del corazén, nuestra
decision habra de ser clara y determinante: frio o caliente, pero nunca tibio.

-21-



En el momento antes de su arresto, JesUs aconsejo a sus discipulos algo que
convendria tener siempre en mente: «Velad y orad, para que no entréis en tentacion: el
espiritu a la verdad esta dispuesto, pero la carne es débil» (Mt. 26:41). La declaracién del
Maestro es mas que certera. Hemos de reconocer que a causa de nuestra debilidad humana,
somos claramente vulnerables a padecer de tibieza; por ello debemos estar siempre alertas,
y guardarnos de tal amenaza.

Procuremos, en ese asunto, tomar conciencia de que el gran promotor de la tibieza
espiritual es Satanas, el cual no se manifiesta de una forma evidente, sino que busca
camuflarse en la tibieza como método mas efectivo para derribar nuestra fe. No con buena
intencidn, precisamente, se viste de «angel de luz», segin 2 Corintios, 11:14. El mismo se
pasea por doquier, tomando en sus brazos a los «cristianos carnales», de modo que los
acaricia suavemente, los mece y les canta dulces canciones de cuna, para que poco a poco
y sin que apenas se den cuenta, vayan experimentando la somnolencia, hasta que al final
caen en un profundo suefio, del cual es dificil despertar.

Sucede que la tibieza espiritual esta invadiendo nuestras personas, nuestras iglesias,
y también nuestros hogares. Hoy es el programa favorito de la televisidon el que suplanta a
la oracidon y meditacion de la Palabra; la comida tiene prioridad sobre el alimento espiritual;
nuestra indumentaria es mas importante que la comunion fraternal; y la amistad del mundo
precede a nuestra relacion con Dios... Asi vamos cambiando las preferencias, y adaptando
nuestra vida cristiana a los esquemas de esta sociedad altamente corrompida.

Resulta curioso observar de qué manera muchos cristianos admiran a esos martires
de los primeros siglos que dieron su vida por Cristo, pero en cambio no mueven ni un dedo
para que la gente alcance el mensaje del Evangelio: la comodidad, la verglenza y el orgullo
propio, logran paralizar el animo, hasta lograr endurecer por completo el corazon.

Hoy existe un grave problema, y no son las religiones paganas, sino el paganismo
cristiano; no las sectas destructivas, sino el cristianismo tibio; no el ateismo practico, sino la
religion teodrica.

Lo que hoy necesitamos, con maxima urgencia, son esforzados guerreros de la fe;
cristianos valientes que se despidan de la inercia religiosa mas absurda, y emerjan de la
desidia espiritual en la que muchos puedan estar inmersos.

Que nuestra oracion sea: iSefior, libranos de la tibieza!

Mejor el cristiano frio

«Y no frio»

La recriminacidn hecha por Jesus, «por cuanto no eres frio», lleva el sentido de
congelado, es decir, que se enfrie completamente (en cuanto a sus aparentes funciones
cristianas se refiere). Dicho de otra manera, mejor le seria al creyente tibio irse al mundo, y
no que el mundo entrara dentro de la iglesia por medio de él; porque, como es ldgico, seria
mas dificil detectar el pecado; y lo mas peligroso de todo es que lograria infectar a los demas
miembros... Hacemos bien en no descuidar la ensefianza, puesto que la tibieza también se
viste de ropaje religioso, y poco a poco, de manera sutil, va contaminando toda la
congregacion.

Antes que tibio, mejor ser frio. Y esto se explicaria de la siguiente forma. Primero:
Mejor que el cristiano tibio no diga ni siquiera que es cristiano, para no manchar asi el
Evangelio de Cristo, ni ofrecer una imagen nefasta de la comunidad adonde asiste. El
testimonio de un cristiano tibio crea confusién, deja en mal lugar a la iglesia, y también al
Sefor de la iglesia; afrenta contra el «santificado sea tu nombre» expresado en el
Padrenuestro, puesto que con su tibieza ensucia la buena reputacién de Dios. Y segundo:
Porque siempre hay esperanza para un cristiano que se ha ido al mundo, y que ha conectado
con las miserias de Satanas de una forma directa. Pues de esta manera existe la posibilidad
de que vuelva al Sefior sinceramente arrepentido... En el sentido opuesto, el tibio cree que
todo va bien, que no hay ningun problema, y por lo tanto en su inconsciencia se hace mas
dificil convencerle de la verdad.

-22-



La conclusidon se hace patente: Los cristianos calientes (consagrados) son Utiles para
el Sefior. Los frios aun tienen esperanza de serlo. Pero los tibios son inservibles para
cualquier cosa. Es su autosuficiencia religiosa, la que les permite vivir independientes de
Dios. Y esta soberbia, a veces encubierta y a veces manifiesta, casi siempre va unida a una
auto-justificacion de caracter meritoria, que al tiempo les llena de presuncién y les separa
irremediablemente de la gracia divina.

Mejor el cristiano caliente

«Ni caliente»

El término «caliente» lleva el sentido de vida interior. Valga el siguiente ejemplo a
modo de ensefianza: Nuestra vida bioldgica se puede demostrar a través de la temperatura
corporal (37°C), siendo indicador de que mantenemos nuestra salud en buen estado.
Resultaria extrano tomar la temperatura corporal a una persona extremadamente activa, y
que el termémetro senalara 10 grados (la muerte es segura). Evidentemente esto resulta
chocante e incomprensible. Pues bien, es lo que al parecer esta ocurriendo hoy. Por eso
buena parte de nuestra iglesia presente ofrece un mensaje contradictorio: aparentemente
tiene vida, pero su temperatura interna indica un estado de muerte. La ilustracion siempre
es didactica: los grados centigrados de espiritualidad no dependen de las buenas obras
externas, sino del mecanismo interno que regula la temperatura de esas obras; y este
mecanismo, por supuesto, no es otro que el poder de Dios.

«Pero tenemos este tesoro en vasos de barro, para que la excelencia del poder sea de
Dios, y no de nosotros» (2 Co. 4:7). Para que cualquier actividad eclesial se halle impregnada
de calor espiritual, y obtenga un efecto positivo, es imprescindible que el Espiritu Santo
transfiera continuamente su fuego espiritual (entiéndase la idea), manteniendo de tal manera
encendida la «hoguera» interior en el corazdn del cristiano.

No debemos concebir una idea equivocada del fervor cristiano, pues éste no se traduce
en un entusiasmo prefabricado, manipulado o artificial; ni tampoco en la expresién de una
emocion exaltada, o de sentimientos desmesurados. Mas bien constituye una suave brisa
natural que promueve el clima de bienestar espiritual en nuestro entorno. Y solamente Cristo,
por su infinito poder, puede ofrecer la energia suficiente como para activar nuestra
temperatura espiritual. Es en esa receptividad de la presencia de Dios, que lograremos
transmitir debidamente el calor espiritual a los que nos rodean.

Con espiritu reflexivo, deberiamos preguntarnos: éCudles son nuestros grados
centigrados de espiritualidad? ¢Qué nivel de fervor habita en nuestro corazén...? No es un
secreto oculto afirmar, por los tiempos que corren, que la mayoria de nuestras iglesias
carecen de fervor espiritual... Pero, cuando observamos el tema en el sentido inverso
recordamos que muchos cristianos murieron torturados en las persecuciones de los primeros
siglos; martirizados de forma cruel por la Inquisicion en los siglos posteriores; y todavia hoy
es noticia en paises donde hay persecucién religiosa...

Discurriendo sobre el tema, recogemos aqui las palabras del famoso predicador
Spurgeon, presentando la siguiente reflexidn: «¢Qué hay de ti, querido hermano? Dices tu:
"Bien, no soy el mas caliente de todos, pero tampoco soy el mas frio de todos”. Entonces,
tengo sospechas en cuanto a tu temperatura; pero dejo el asunto a tu propio discernimiento,
haciéndote observar solamente que nunca he visto un fuego que sea moderadamente
caliente» (C.H. Spurgeon. Un Ministerio Ideal. Vol. 1. El estandarte de la verdad, 1993, 114).

La tibieza produce nauseas
«Te vomitaré de mi boca»

Parafraseando la expresion de nuestro Sefor, recogemos su mensaje central:
«Estoy para vomitarte, pero te doy la ultima oportunidad>.

Comentando este pasaje, el conocido escritor Leon Morris, concluye de la siguiente
forma: «El agua caliente sana, el agua fria refresca, pero el agua tibia es inutil para cualquier
propdsito, y sdélo puede servir como un vomitivo» (Leon Morris, Revelation. Gran Rapids,
Eerdmans, 1987, 82). Como bien sostiene el autor, la tibieza espiritual se convierte en un

-23-



«vomitivo», que si de algo puede servir, es solamente para provocar nauseas; y no
solo a nuestro Senor, sino también a cualquiera que esté conectado con la mente de Cristo.

En cierto modo el proceso decadente va transcurriendo de forma natural, y asi el
cristiano tibio se va alejando paulatinamente de Dios, hasta que pierde el contacto con la
realidad espiritual. La infeccién ya se ha desarrollado lo suficiente, y el prondstico de dicha
enfermedad es mortal: «Te vomitaré»... Por muy dura que pueda parecer esta declaracion,
la amonestacién de nuestro Sefior no es un juicio condenatorio, sino mas bien el resultado
natural de haberle excluido de nuestra vida cristiana. Esta lastimosa situacidon en la que
algunas iglesias pueden hallarse, es la consecuencia directa de incidir negativamente en el
funcionamiento del Cuerpo de Cristo. Bien sabido es que cuando comemos alimentos que se
encuentran en mal estado, nuestro organismo siente nauseas y los vomita. Esta devolucion,
de cualquier forma, es una medida util y beneficiosa para proteger al propio cuerpo. «Te
vomitaré», supone una advertencia demasiado seria como para evadirla, pues su implicacion
final es, por decirlo asi, la esterilidad de la vida cristiana.

En cuanto al trato que Dios mantiene con su iglesia, sabemos que Cristo ya fue juzgado
por nosotros, pagando la culpa de nuestro pecado. Pero, aun siendo esto cierto, todavia el
pueblo de Dios debe ser juzgado (en el sentido de disciplina) por las consecuencias de su
pecado presente. Asi parece confirmarlo el autor a los Hebreos: «El Sefor juzgara a su
pueblo» (He. 10:30). Es verdad que Dios es misericordioso y paciente para con todos, pero
por momentos nos olvidamos de que también es justo.

Visto el tema en lineas paralelas, existen comunidades que con sus tradiciones mal
entendidas y aplicadas, han creado un gran muro que lamentablemente les distancia de la
Verdad. Y el fatal desenlace, en ultima instancia, se manifiesta en que el Espiritu de Dios se
retira de la iglesia, y su poder ya no prevalece en el seno de la misma iglesia.

Es importante admitir que, en cierta manera, las tradiciones o costumbres cristianas
y eclesiales son necesarias, y validas en el devenir histérico de la iglesia; pero,
comprendiendo siempre que éstas no suplanten al mensaje de la Escritura, o se conviertan
en dogma eclesial... Existen demasiadas congregaciones donde lo que se quiere conservar,
ante todo, son las tradiciones del pasado; y la actitud frente a la renovacién espiritual es de
escepticismo, o en los casos mas insensatos de rechazo absoluto, resistiendo de esta forma
al mensaje renovador de la Palabra de Dios, y por ende al mismo Espiritu. Otra vez nuestro
Sefor apunta directamente hacia el problema: «Por vuestras tradiciones invalidais la palabra
de Dios» (Mt. 7:13).

Debemos advertir del peligro mencionado, puesto que en la medida que la iglesia,
como colectivo, se aleje de los principios biblicos, mayor sera su debilidad espiritual, hasta
guedar completamente paralizada: «te vomitaré de mi boca». Y aunque socialmente pueda
mantenerse activa, y dar la impresion de que vive, en realidad se habra hecho ineficaz para
la obra de Dios... Por esta razéon debemos considerar la admonicidon que el Sefior hizo al rey
Salomodn, y extraer su ensefianza principal: «Si tu le buscares, lo hallaras; mas si lo dejares,
él te desechara para siempre» (1 Cr. 28:9).

Reparemos en que la iglesia local, como congregacion, acarrea el grave riesgo de ser
desechada por el Sefior. Y, paralelamente, la expresion «te vomitaré» puede compararse con
las declaraciones del Nuevo Testamento. Por ejemplo, el aviso para la iglesia de Efeso fue
el de «quitar el candelero» (Ap. 2:5). En otras, «Apagar el Espiritu» (1 Ts. 5:19), «morir»
(Ro. 8:13), «ser destruido por Dios» (1 Co. 3:17), «contristar al Espiritu» (Ef. 4:30). Todas
estas son expresiones sindnimas que se recogen a modo de «analogia de la fe», y conllevan
el sentido de «inutilizar», de «hacer inservible». Dichas afirmaciones no comprenden en
ningln modo la pérdida de la salvacién (al que ya es poseedor de ella), pues ésta pertenece
solo al Sefnor, y no a nuestras buenas o malas obras. Pero seguramente significa perder la
comunioén espiritual con el Padre celestial, y también el poder y la accién del Espiritu en la
vida del creyente.

No es nada agradable tener que anunciarlo, pero al parecer son innumerables los
creyentes que, apartados del verdadero camino, se han vuelto ineficaces para la obra del
Sefor. Al igual que una vela, con su pequefia llama, los cristianos tibios se van apagando
hasta quedar en completa oscuridad. Y evidentemente pueden seguir manteniendo el
protocolo ministerial, pero se han convertido en creyentes reprobados por Jesus.

-24-



Visto el panorama, no resulta nada extrafo pensar que la tibieza se haya instalado en
el corazén de muchos cristianos, por lo que ya no viven el Evangelio, no experimentan gozo,
su vida esta vacia, y su experiencia cristiana ha degenerado en una verdadera pesadumbre.

Es lamentable comprobar cdmo las congregaciones se reunen en el nombre de Jesus,
pero JesUs no parece estar en medio de ellas. Y muchos de sus miembros tratan de suavizar,
gue también ignorar, el urgente mensaje profético de renovacién, para contentar su
equivocado sentido del deber religioso.

La pregunta que con mucha prudencia debemos contestar, es: ¢Existen hoy en dia
iglesias locales que han sido vomitadas de la boca de Jesus, y tal vez sigan
funcionando como instituciones religiosas, pero que no experimentan el poder, la
comunidn, ni la presencia de Dios? Por simple deduccién biblica e histérica, debemos pensar
gue si ya ocurrid en el primer siglo de nuestro cristianismo, cuanto mas en éste, el cual
camina ansioso y sin retorno hacia la «apostasia».

Por todo lo sefalado hasta ahora, podemos deducir, sin temor a equivocarnos,
que no son pocas las congregaciones que han quedado descalificadas de la carrera e
inhabilitadas espiritualmente, puesto que, como venimos enfatizando, la tibieza se ha
extendido sobremanera... La advertencia biblica de entonces, es valida para nosotros hoy:
«Ocupaos en vuestra salvacion con temor y temblor» (Fil. 2:12).

Si nuestro orgullo, si nuestra incredulidad, si nuestra ceguera, si nuestra pobreza, esta
entorpeciendo la obra de Dios... no perdamos mas el tiempo precioso que Dios nos ha dado,
y vayamos corriendo al Médico amado para tomar urgentemente la medicina, o por el
contrario nuestra enfermedad degenerativa acabard convirtiéndose en una irreversible
paralisis espiritual.

El mensaje de Cristo a Laodicea es el mismo que para nosotros hoy; es como si nos
dijera a cada cristiano: vive o muere (espiritualmente hablando), pero no seas tibio por mas
tiempo; es una ofensa al Dios de los cielos, a la Iglesia de Cristo, y al testimonio evangélico.

El origen de la tibieza espiritual

«Porque tu dices»

Probablemente el Espiritu Santo ha dejado de hablar, porque la congregaciéon ha
cerrado sus oidos para no oir su voz: «Pero no quisieron escuchar, antes volvieron las
espaldas, y taparon sus oidos para no oir» (Zac. 7:11).

«TU dices», equivale a tu decides. Nos da a entender que la iglesia de Laodicea tomaba
las decisiones con independencia de lo que Dios pensara. Tal vez asentian con la cabeza
preguntandose: {Qué tiene que decir Dios, si yo poseo la libertad para decir o decidir? O
también, épara qué necesito su providencia, su direccidn, su intervencidn en mi vida, si en
apariencia lo tengo todo? Tu dices «yo soy rico», revelara Jesus mas adelante. Con esta
determinacion, muchas son las congregaciones que no desean escuchar el mensaje
comprometedor de la Palabra de Dios; sencillamente porque su opinidon prevalece sobre la
Verdad biblica.

No pasemos por alto el hecho de que la iglesia en Laodicea disfrutaba de una buena
condicién econdmica, tenia todas las necesidades cubiertas, y reposaba en su holgura y
bienestar. Parece razonable que no quisieran escuchar la voz de Dios. Y entre otros motivos,
es porque en la practica diaria no creian necesitarlo; estaban plenamente satisfechos (en
apariencia). Lejos permanecia su actitud de aquella modélica oracién reflejada en el
Padrenuestro: «El pan nuestro de cada dia, danoslo hoy (dependencia diaria en Dios)» (Mt.
6:11).

En este sentido, podemos pensar que las causas que provocan la tibieza espiritual se
fundamentan basicamente en la vanidad y el materialismo; dos aspectos de los cuales,
aunque de forma somera, nos ocuparemos en el capitulo que sigue.

En lo que se refiere a los miembros de la iglesia en Laodicea, al parecer se habian
alejado lo suficiente como para prescindir de la providencia divina. En la experiencia real su
dios era constituido por aquello que tenian, sin atender a la Palabra de Aquel que les proveia.
El gobierno eclesial era democratico, y quien dictaminaba en este caso era la voluntad del
hombre, quedando la Palabra de Cristo relegada a un mero elemento religioso decorativo...
Cuando hablamos de democracia, cuan significativa es la frase biblica: «Si el Sefor quiere,
viviremos y haremos esto y aquello» (Stg. 4:15).

_25_



Asi fue como aquella comunidad de creyentes desvié su mirada del Dios soberano, y
poco a poco la fue situando en la propia estructura eclesial. Si captamos bien esta ensefianza,
nos daremos cuenta de que, aunque pueda parecer sorprendente, para algunos cristianos lo
imperante es la «iglesia» en si, y no el Sefor de la iglesia; y de esta manera exclaman con
un sentido de pertenencia: iMi iglesia! Desde esta postura, sobresale con fuerza el texto del
Antiguo Testamento: «Porque dos males ha hecho mi pueblo (dice el Sefior): me dejaron a
mi, fuente de agua viva, y cavaron para si cisternas, cisternas rotas que no retienen agua»
(Jer. 2:13).

Otra causa afiadida que nos conduce a la tibieza, es la falta de fe en el poder de
Dios, al desconfiar en su Palabra. Por eso hoy tiene muy poco valor lo que Dios diga, y si
mucho lo que el hombre opine. La autoridad de la Palabra es suplantada por la autoridad
humana, principalmente entre los lideres, con ya hemos visto. El pecado es camuflado y la
tolerancia es extrema, porque «tu dices>.

Aplicando aqui el refran popular: «Dime de qué presumes y te diré de qué careces»,
nos hace suponer que la gran presuncién de la iglesia en Laodicea, lo Unico que sacaba a luz
era su verdadera carencia, la cual se traducira, como veremos con detenimiento, en miseria,
infelicidad, pobreza, ceguera y desnudez.

Haremos bien en considerar el gran peligro de contraer esta terrible enfermedad (la
tibieza espiritual), que afecta a nuestras personas y a nuestras iglesias. No descuidemos, por
tanto, las directrices de Dios, sus instrucciones, sus consejos y advertencias; porque El habla,
y nosotros debemos escuchar.

-26-



4. EL MATERIALISMO Y LA IGLESIA
EL CONDICIONAMIENTO MATERIALISTA
«Yo soy rico, y me he enriquecido, y de ninguna cosa tengo necesidad »

Esta porcion biblica nos enfrenta con un tema de maxima relevancia, y de notable
actualidad: el Illamado <«materialismo»; entendiéndolo éste como uno de los
desencadenantes del problema espiritual que existia en la iglesia de Laodicea.

El «yo», «me», «tengo», del texto biblico leido, son expresiones que indican las
motivaciones mas esenciales de un cristiano tibio, puesto que su vida es basicamente
egocéntrica, que lejos esta de ser cristocéntrica.

Lo que el Sefior hace aqui, es precisamente sacar a luz la perniciosa autosuficiencia
gue mantenia la iglesia, y con ello poner de manifiesto su orgullo espiritual. Y éste, a la vez,
potenciado por un enfoque basicamente materialista.

El materialismo, en contra de lo que algunos naturalistas puedan creer, no es un tema
de contenido solamente ético, sino espiritual; y aunque puede suscitar cierta controversia
entre los creyentes, hemos de considerar en qué medida el condicionamiento materialista de
nuestra sociedad estd influyendo negativamente en la vida de las iglesias.

Hablar de materialismo, desde un enfoque biblico, absorbido por una sociedad
altamente hedonista, es entrar en una importante confrontacion entre el mensaje de la propia
Escritura y la situacion evidente de nuestro cristianismo actual; sobre todo en los paises
desarrollados, donde la valoracién excesiva de lo material ha calado de una forma
considerable: «De ninguna cosa tengo necesidad», afirmaban los laodicenses.

Es cierto que existen diversas concepciones sobre el tema, y ademas esta lleno de
matices que muchas veces son dificiles de precisar. Hay distintas maneras de entenderlo y
aplicarlo, desde las mas descaradas, hasta las mas sutiles y suavizadas por el mal, que
pasadas por el molde del relativismo -tan generoso y cortés-, camuflan el materialismo de
nuestra sociedad como algo tan normal y necesario, que es casi imposible desprenderse por
completo de toda su influencia.

En realidad, es un tema que se ha de tratar con maximo rigor, ya que esta horrenda
mentalidad se ha introducido en la Iglesia y es utilizada por el adversario, que tan
cordialmente nos ayuda a presentarla de una forma compatible con la fe. Y asi es como su
efecto devastador consigue ensuciar el testimonio santo de la Iglesia, entorpeciendo la obra
de Dios, e impidiendo la extension del Reino de los cielos.

EL CONCEPTO Y LAS IMPLICACIONES

Concebir el materialismo desde su aspecto historico-filosofico (aunque no dejaria de
ser interesante), no nos ayudara tanto como si lo percibimos desde una perspectiva practica:
gué significa para el hombre de la calle, y sobre todo, qué implicaciones posee para el
cristiano.

Primero hay que tener presente que «lo material» en si mismo no es malo, pues forma
parte de la creacidon de Dios. Pensar asi seria admitir las posturas gndsticas de los primeros
siglos de cristianismo: la materia «mala», el espiritu «bueno», y practicar al tiempo un
ascetismo mal entendido, no valorando lo bello de la propia creacién y su beneficio para con
el hombre. A decir verdad, pudiera parecer que ya hemos superado esta forma de pensar,
sin embargo, todavia dicha orientacion cristiana se sigue extendiendo en algunos ambientes
llamados evangélicos.

Si bien no hay que adoptar una postura extrema, es completamente licito disfrutar de
las buenas cosas que Dios nos ha dado, pues asi es como lo reconocid el apdstol Pablo: «E/
Dios vivo, que nos da todas las cosas en abundancia para que las disfrutemos» (1 Ti. 6:17).

-27-



Una definicion actual

El materialismo es una «mentalidad» (valga la expresidén) que valora excesivamente
los bienes materiales; de forma que muchas veces se suele escuchar: -iEres demasiado
materialista! Representa el aferrarse a lo que da seguridad y bienestar, a partir de lo que
este mundo ofrece. Como dijo el apdstol, es «poner nuestra mira en las cosas de la tierra»,
segun Colosenses 3:2, buscando nuestra satisfaccion personal en ellas. Basicamente
constituye una manera de entender la vida, que no tiene en cuenta la perspectiva eterna.
Con esta orientacion, el materialismo se sitla a la altura de Dios, acomodandose en el trono
de esta corta vida terrenal, y declardndose el «soberano» de si mismo: «Soy rico y me he
enriguecido», declaraba la iglesia en Laodicea.

Meditando sobre este asunto, recuerdo que en cierta ocasidon escuché en los medios
de comunicacidon de un famoso poeta espanol, la siguiente frase: -El conocido poeta... ha
dejado de existir a causa de un fallo cardiaco. Bien, seguramente el periodista no alcanzaba
a entender que el hombre es eterno (en el sentido futuro), y por lo tanto no deja de existir.
Esta sencilla frase esconde la condiciéon de una sociedad claramente materialista, que evade
la realidad de una vida mas alla de la muerte; y en caso de que la hubiera —pensaran algunos-
, mejor es ignorar dicho tema, no sea que ese conocimiento nos exija desprendernos de la
mentalidad hedonista que tanto nos satisface.

Es indudable que nuestra cultura tiende hacia el materialismo, en detrimento de las
cosas espirituales. Y si, por el contrario, hay alguna busqueda de «lo espiritual», muchas
veces ésta pretende ser materializada de una forma lo mas evidente posible; ya sea con las
imagenes, las actividades, las tradiciones, o la espiritualizacion emocional que busca el placer
de los sentidos.

El materialismo ha creado la sociedad del «bienestar» -del estar bien-, de la
comodidad, de la opulencia, de la busqueda de un sinfin de métodos para ofrecer el maximo
contentamiento al ser humano. Es lo que da sentido a nuestros sentidos... Se ha convertido
en una forma de vida que no tiene presente a Dios, tal vez si a la religion.

En lo que concierne a nuestro devenir cristiano, en muchas ocasiones nuestras
vivencias no son controladas por la fe, ni entendidas desde el propio espiritu, sino solo por
los sentidos materiales: vista, tacto, oido, olfato y gusto. Cada uno de ellos representa una
puerta que se abre hacia el materialismo, como por ejemplo, el uso de las pantallas, los
placeres de la comida, o el especial énfasis en los grupos de musica del momento.

En esto, la iglesia de Laodicea fue el vivo ejemplo de congregacidon materialista que
habia dejado fuera a Jesus, declarando en su aparente seguridad: «Me he enriquecido, y de
ninguna cosa tengo necesidad». De modo semejante nuestras iglesias, en la experiencia
diaria, parecen no necesitar a Dios, y probablemente sea porque la sociedad materialista nos
proporciona todo lo que precisamos (mas bien lo que nos hace creer que necesitamos) para
saciar nuestra sed... De esta manera tenemos todos los sucedaneos de Dios, que por otra
parte son mas faciles de conseguir: el camino ancho siempre esta disponible.

La profecia biblica parece apuntar en el mismo sentido: «También debes saber esto:
que en los postreros dias vendran tiempos peligrosos. Porque habra hombres... amadores
de los deleites mas que de Dios, que tendran apariencia de piedad, pero negaran la eficacia
de ella; a éstos evita» (2 Ti. 3:1,4,5).

Es necesario reconocer que nuestra sociedad enmarcada en los paises mas
desarrollados, nos provee de todo lo necesario —ademas de lo superfluo- para disponer de
una vida placentera, desde una estancia mas facil y cdmoda. Y aunque todo ello tenga su
aspecto positivo, el engafo que se urde esta muy bien escondido... Y con este bienestar, mal
entendido, poco a poco y sin apenas darnos cuenta, perdemos la necesidad de Dios y de las
cosas espirituales, puesto que vamos incorporando otros diosecillos que nos facilitan todo lo
que precisamos para vivir de manera satisfactoria, inclusive los elementos religiosos
materializados en las actividades eclesiales, llegando asi a la misma convicciéon que tuvo la
iglesia en Laodicea: «De ninguna cosa tengo necesidad».

Nuestro mundo, presidido por el «dios de este siglo» (2 Co. 4:4), genera una
esclavizadora dependencia hacia los atractivos recursos que ofrece, induciéndonos a ser cada
vez mas independientes de Dios, de tal manera que podemos llegar a olvidarnos casi por

-28-



completo de El... Ya fue advertido por el Sefior, que conoce bien nuestro corazén: «Luego
qgue comas y te sacies, cuidate de no olvidarte de Jehova» (Dt. 6:11,12).

No parece absurdo pensar que, si la nueva generacion cristiana opta por el placer, y
es indiferente al llamamiento de Cristo, seguramente es porque se cree rica y no siente
necesidad alguna de Dios y de su Palabra. Y como resultado acepta, de modo natural, las
nuevas tendencias de moralidad cristiana propia de la iglesia tibia.

Esta propuesta hedonista encuentra su lugar, de forma inadecuada, en la busqueda
de los placeres que hagan equilibrar la balanza de lo dificil que resulta nuestro paso por este
mundo. Las restricciones sociales; los problemas familiares; el cansancio del trabajo; el sobre
esfuerzo en los estudios; unido al malestar de nuestro corazén, son situaciones que hacen
girar la balanza hacia un lado. Y para equilibrarla, pues, se busca huir de esta pesadumbre
a toda costa, y con ello evitar mas sufrimiento a nuestro agitado ritmo de vida. Expresado
con otras palabras, el filésofo inglés G.K. Chesterton, afirmaba: «La furia con que el mundo
actual busca el placer, prueba de que carece de él».

Es de suma importancia que comprendamos todos los elementos que envuelven al
materialismo: su alcance, su intensidad y, sobre todo, su influencia; no solo en nuestra
sociedad, sino también en la Iglesia. Siendo conscientes, asimismo, de como ha impactado
y qué mentalidad se ha ido formando. Y, con esta conciencia, poder identificar el problema,
aplicando los procedimientos necesarios para poder luchar y combatirlo, desde una visién
siempre biblica y practica.

Los cristianos de Laodicea tenian puesta su esperanza en los bienes terrenales, y ello
les hacia ser ricos en si mismos. Igualmente, nunca hasta hoy la Iglesia ha gozado de los
recursos mas sofisticados, y de los medios econdmicos mas en alza; pero, la realidad es que
cada vez somos mas pobres.

La actitud ante los bienes materiales

La advertencia del apostol Pablo es mas que concluyente: «Raiz de todos los males
es el amor al dinero (a lo material)» (1 Ti. 6:10). Si analizamos la dinamica de muchas
familias, podremos observar que no se repara en gastos a la hora de comprar, mantener el
coche, adornar la casa, ir de vacaciones, o pagar los estudios de nuestros hijos... Pero,
cuando se trata de invertir en la obra del Sefior, damos de lo que nos sobra, que por cierto,
a veces son las minucias. ¢No es esto sefal de tibieza? iMenos mal que el Sefior no dio de lo
que le sobraba, sino que lo dio todo, entregando su vida por completo!

Algunos pueden argumentar que tener dinero no es malo, lo erréneo estaria en
afanarse por él (el amor al dinero). En esta certeza, debemos preguntarnos si podemos
mantener una buena y suculenta cuenta bancaria, sin amarla; o gozar de abundantes bienes,
sin lograr compartirlos generosamente con los necesitados. Tal actitud parece contradictoria
con el modelo de Jesus. Sirva también el ejemplo de la viuda pobre, que dio todo lo que tenia
(Mr. 12:42). Esta concepcidén materialista de la que hablamos, esta cada vez mas arraigada
en el trabajo, en la escuela, en la familia, en los medios de comunicacién... Incluso en las
relaciones interpersonales podemos apreciar una autosuficiencia cada vez mas creciente, que
nos ha llevado a practicar la tibia «indiferencia» hacia nuestros semejantes, haciendo asi
agresion a la recomendacién ética de nuestro Sefor: «Al que quiera ponerte a pleito y
quitarte la tunica, déjale también la capa» (Mt. 5:40).

En el aspecto mencionado, vemos que no iba muy desencaminado el gran cientifico P.
Voltaire, con su atinada frase: «Cuando se trata de dinero, todos son de la misma religion».
Queda probado que el materialismo constituye un problema grave, que nos impide
contemplar a Dios con los ojos de la fe. Sin duda, son los pequefios o grandes dioses
materialistas de nuestro mundo, que con sus variopintas formas y diversidad de
ofrecimientos —casi inagotables—, sumergen a las personas en esa horrenda mentalidad que
les separa cada vez mas de Dios, les entretiene en la mas absurda ingenuidad, y les hace
olvidarse de su propia realidad como seres espirituales y eternos. Tal vez no nos demos
cuenta, pero las turbulentas aguas del materialismo, nos arrastran hacia la sequia espiritual,
en las cuales, por desgracia, se encuentran sumergidas muchas iglesias.

Las palabras que el Sefior pronuncié por medio del profeta Oseas al pueblo de Israel,
son aplicables hoy a buena parte de nuestras iglesias contemporaneas: «En sus pastos se
saciaron, y repletos, se ensoberbecid su corazén; por esta causa se olvidaron de mi» (Os.
13:6).

_29_



EL DIAGNOSTICO DE LA IGLESIA
CUADRO DESCRIPTIVO DE LA ENFERMEDAD
Su inconsciencia
«Y no sabes que tu eres»

Siguiendo con nuestro analisis sobre la comunidad de Laodicea, advertimos que buena
parte de sus miembros podrian ser no convertidos realmente. Y, si aceptamos que otros
muchos eran creyentes, vemos cdmo éstos permanecian acomodados en el sillén de su
efimera vida, y en el constante dormitar de su decadencia espiritual.

La expresién «no sabes», describe a una iglesia inconsciente de su pecado, de su
alejamiento de Dios, y de su grave tibieza espiritual. Con esta posicién eclesial permanecian
los laodicenses en su irresponsable actitud, hasta que necesariamente el Sefior ha de
despertarles con una llamada urgente, para enfrentarles con la verdad que ellos no lograban
ver; debido, en primer lugar, a la ignorancia que la iglesia conservaba acerca de su propia
pecaminosidad (no sabes). Por ello, el Sefior tiene a bien descubrirles la verdad: «Tu eres».
Y aqui una vez mas el énfasis recae en el «ser», puesto que el estado de inconsciencia no
reside en lo que hacemos, sino en nuestro propio ser interior.

Es solo cuando comparamos nuestras vidas, de forma sincera, con el mensaje de la
propia Escritura, que recibimos la necesaria luz de Dios para conseguir despertar y darnos
cuenta de nuestra oscuridad espiritual. El espejo de la Palabra mostrara acertadamente
nuestro deterioro, y nos ofrecera el remedio mas adecuado para toda restauracion espiritual...
No era otra la conviccidn del salmista: «Lampara es a mis pies tu palabra, y lumbrera a mi
camino» (Sal. 119:105).

Con el fin de provocar el despertamiento espiritual en el corazén, todo cristiano deberia
saber la condiciéon en la que verdaderamente se halla delante de Dios. Y, para poder ser
conscientes de nuestro pecado, necesitamos realizar un examen sincero de nuestro estado
actual, a la luz de la verdad biblica... Confrontados, pues, con la Palabra de Jesus, haremos
bien en examinar cual sea nuestra situacidn espiritual: individualmente (valga la expresién)
como hijos de Dios, y colectivamente como iglesia; y qué distancia o acercamiento hay entre
Dios y nosotros, o cdmo esta avanzando nuestra relacién personal con El.

La frase biblica resuena como un constante eco desde el Antiguo Pacto: «Mi pueblo
fue destruido, porque le falté conocimiento» (Os. 4:6). La historia se vuelve a repetir al dia
de hoy: el pueblo no perecié por falta de obras, sino principalmente de conciencia.

El cuadro descriptivo que Jesus hace de la iglesia, parece mostrar el reverso de lo que
sus miembros pensaban de si mismos. En términos médicos, el andlisis histoldgico puso de
manifiesto unos sintomas de prondstico grave. El diagnostico fue desfavorable, y a la iglesia
de Laodicea le quedaba poco tiempo de vida. La enfermedad era mortal, y solo JesuUs podia
sanarles.

Su infelicidad

«Un desventurado »

Esta afirmacion de Jesus, sobre una congregacion que parecia estar satisfecha, resulta
contrapuesta a las declaraciones de la misma iglesia. El Sefior asegura que era una
comunidad desventurada, porque aunque sus miembros parecian tenerlo todo, la realidad
interior que experimentaban era de verdadera infelicidad.

Entendemos que lo contrario de desventurado es bienaventurado, una palabra que
normalmente se traduce por feliz o dichoso. Es cierto que la felicidad, en términos absolutos,
no la podemos alcanzar en este mundo. Asi citd el apdstol Pablo: «Gemimos dentro de

-30-



nosotros mismos» (Ro. 8:23). Sin embargo, toda afliccién, por muy dura que parezca, no
impide que en esta vida podamos degustar los primeros frutos, es decir, los anticipos de la
verdadera y completa felicidad que solo se hallara en la eternidad: «Nosotros mismos, que
tenemos las primicias (primeros frutos) del Espiritu» (Ro. 8:23). Por lo tanto, aun no siendo
del todo feliz, el creyente estd «satisfecho» espiritualmente a causa de su comunién con
Dios, porque aquel que es beneficiario de la gracia divina, consigue un profundo estado de
bienestar espiritual, de contentamiento interior, y de serenidad ante la vida...

Visto el panorama, no son pocos los cristianos insatisfechos (desventurados) que unen
sus esfuerzos para alcanzar la felicidad, pero se olvidan de que ésta se encuentra solamente
en Dios. Los tales han perdido el rumbo y andan desorientados en esa buUsqueda frenética
de la felicidad, y por esta razén el estado de frustracién es cada vez mayor. Aqui se hace
necesario una comprensién correcta: Dios no es objeto que ofrezca felicidad, sino que El
mismo es la felicidad.

Puede suceder también que el creyente tibio, que a la vez desventurado, intente vivir
como una persona feliz desde su apariencia externa. En esta simulacion, lo que realmente
experimenta es una carga abrumadora; pretende gozar de un supuesto bienestar, cuando
en realidad se halla en un profundo estado de insatisfaccién existencial. Muy acertadamente
pronunciaba el profeta de parte de Dios: «Comeran, pero no se saciaran» (Os. 4:10).

Felicidad completa en este mundo, amigo lector, no la busques, pues ya lo advirtid
nuestro Sefior: «En el mundo tendréis afliccion» (In. 16:33), y no queramos «escapar de
ella cual ave», como recomienda el Salmo 11:1. Las palabras del Dramaturgo griego
Euripides, parecen tener bastante sentido: «La felicidad no es de este mundo, ni consiste en
cosas externas; las riquezas pueden hacer al uno mas afortunado que al otro, pero no pueden
hacerlo mas feliz».

Quiza necesitamos dejar a un lado los apresuramientos y distracciones de esta vida. Y
en actitud de obediencia, hacer un alto en el camino para escuchar la voz de Cristo y recibir
su consejo. Solo asi, y no de otra manera, podremos experimentar el reposo de nuestra alma
en la plenitud del Espiritu. «Venid a mi, todos los que estais trabajados y cargados» (Mt.
11:28), fue la invitacidon de nuestro Sefor.

Es nuestra buena relacion con Dios, en ultimo término, la que nos facilitara un estado
de completa satisfaccion espiritual, que de cualquier modo se situa por encima de la felicidad
que este mundo nos pueda ofrecer. Con esta apreciacidon, la promesa biblica se escribid ayer
para que podamos aplicarla hoy: «Tu guardaras en completa paz (bienestar interior) a aquel
cuyo pensamiento en ti persevera,; porque en ti ha confiado» (Is. 26:3).

Su miseria
«Miserable»

El calificativo «miserable» se le atribuye a una comunidad que a pesar de poseer un
alto nivel econémico, era digna de compasion por estar en la miseria mas absoluta delante
de Dios. Y los miembros no podian gozar de lo mucho que tenian, porque espiritualmente
eran pobres de solemnidad.

La contradiccidn resulta manifiesta: En ninglin momento de la Historia ha habido tanto
conocimiento biblico, ni tantas provisiones materiales para realizar un servicio cristiano
eficiente. Pero, aun con tantos recursos a nuestro alcance, nunca se ha visto tanta indigencia
espiritual. Nuestro mundo rico, desde su inconsciencia espiritual, se halla en la miseria mas
profunda, y lo chocante de esto es que la iglesia toma el ejemplo. Quién es el cristiano
miserable, sino el que rechaza los tesoros que Dios ofrece a todo cristiano que asi desee
recibirlos. El ofrecimiento sigue todavia vigente: «Para que os dé (Dios), conforme a las
riquezas de su gloria» (Ef. 3:16). Llegando a una conclusidén adecuada, hariamos bien en
reconocer nuestras miserias, y entregarnos a Dios con actitud de fe, para que, por la accién
de su Espiritu Santo, nuestra vida se vea plenamente enriquecida.

Pensemos, porque si Dios posee los recursos suficientes y necesarios para enriquecer
nuestra vida espiritual, ¢por qué, entonces, todavia muchos creyentes viven en la pobreza?
Si la Biblia contiene tesoros inagotables que son para nuestro enriquecimiento espiritual,
épor qué, pues, no logramos salir de la miseria?

-31-



Su pobreza

«Pobre»

Miserable y pobre son dos palabras sindnimas, y resultante la una de la otra. Si una
apunta la condicién (miserable) de la iglesia, la otra senalaria la situacidon (pobre) de la
misma iglesia. La comunidad de Laodicea era rica para consigo misma, pero pobre para con
Dios. De igual manera el creyente puede tener todas las necesidades cubiertas y disfrutar
incluso de gran prosperidad econdmica, y paraddjicamente hallarse como un mendigo a los
ojos de Dios.

No tenemos que ir muy lejos para convencernos de ello. Simplemente analicemos el
panorama general de muchas de las iglesias locales que habitan a nuestro alrededor, y
evaluemos: los dones no son desarrollados, ni manifestados con poder; la evangelizacién es
ignorada; los estudios biblicos demasiado basicos y superficiales; los mensajes carentes de
espiritualidad; minimo el interés por las personas; y la oracidon se muestra la gran olvidada.
Son suficientes los sintomas de una iglesia pobre que se replican en la mayoria de las
congregaciones llamadas evangélicas. La propuesta de Jesus puede parecer contradictoria,
pero para esto precisamente vino al mundo: «Para que vosotros con su pobreza fueseis
enriquecidos» (2 Co. 8:9).

Siguiendo con esta ensefanza, y exponiendo un sencillo ejemplo de la vida cotidiana,
resulta significativo observar el énfasis que podemos hacer en cuanto a la preparacion
académica, o la formacidn profesional de nuestros hijos, con el Unico objetivo de obtener un
buen empleo con alta remuneracidon econdmica, y vivir el resto de la vida lo mejor y mas
cémodo posible. Y sin dejar de ser licito todo ello, a la verdad, qué pobres somos a la hora
de invertir tiempo, dinero y esfuerzos, para la eternidad.

La situacion de pobreza espiritual en la que quizads nos encontremos, se puede deber
fundamentalmente a que valoramos muy poco las implicaciones eternas que se derivan de
nuestro servicio a Dios. Y esta infravaloracidon de nuestro privilegio cristiano, denota en los
creyentes una carencia de fe, de amor hacia Dios, y de compromiso con su obra... La
recomendacioén biblica, que mira constante a la eternidad, sigue siendo para todos aquellos
gue deseen salir de la pobreza espiritual: «Si, pues, habéis resucitado con Cristo, buscad las
cosas de arriba» (Co. 3:1).

Su ceguera

«Ciego»

Imaginemos que ocurriria, si al entrar en la iglesia cada miembro se tapara los ojos
con una venda... El caos que se produciria estaria mas que garantizado. Algo parecido le
sucedid a la iglesia en Laodicea, que desde su mayor presuncién aseguraba ver con claridad,
cuando en realidad habia perdido toda vision espiritual.

No podemos ignorar que el mundo, con su atractivo visual y psicolégico, unido a
nuestra naturaleza pecadora, y el diablo que anda como ledn rugiente, se encargan de
entretenernos para que no seamos conscientes de la presencia de Dios ni de su mensaje,
intentando apagar de esta forma la visidén espiritual que recibimos en nuestra conversion a
Cristo.

Siguiendo esta idea, recuerdo que, en una entrevista realizada, le preguntd el
periodista a una persona que terminaba de ver el estreno de un largometraje: -¢Qué le ha
parecido la pelicula? La respuesta del entrevistado fue breve pero contundente: -iHa sido
muy entretenida! Expresiéon comun, y muy utilizada. Y, aunque una cierta dosis de
entretenimiento no resulta perjudicial para nuestra distensién, a veces no logramos advertir
las nefastas influencias de los medios de comunicacidn -Internet principalmente-, que
consiguen «entretenernos» (en todo el sentido de la palabra); distrayendo asi nuestra mente,
embotando nuestra conciencia, y sobre todo paralizando nuestra fe; hasta el punto que se
cumplen literalmente las palabras de nuestro Sefior, cuando dijo: «Pero cuando venga el Hijo
del Hombre, éhallara fe en la tierra?» (Lc. 18:8).

En verdad, lo que necesitamos urgentemente es una buena dosis de auténtica fe
biblica, y ésta solo se puede obtener «por el oir, y el oir, por la Palabra de Dios», como cita

-32-



Romanos 10:17. Unicamente de esta forma podremos ser estimulados a vislumbrar esta vida
temporal con visién y esperanza de futuro.

«Tu eres ciego», fue la afirmacion de nuestro Sefior a los laodicenses. Es el
materialismo de este mundo, sin duda, el que distorsiona la imagen de Dios y de su
Revelacion, provocando la pérdida de visidn espiritual en el creyente. No parece nada
excepcional que las clases ricas sean las que quieran saber menos de Dios, tal vez si de la
«vana religién», que no es sino una variante del materialismo con vestimentas religiosas.

En esta consideracion retorna la Palabra de Dios con el mismo mensaje para su
pueblo: «Acontecera en aquel tiempo que yo escudrifaré a Jerusalén con linterna, y castigaré
a los hombres que reposan tranquilos... los cuales dicen en su corazén: Jehova ni hara bien
ni hara mal... Y atribularé a los hombres, y andaran como ciegos, porque pecaron contra
Jehova» (Sof. 1:12,17). De tal magnitud puede llegar a ser la medida de nuestra
inconsciencia, que los ojos de nuestra fe van perdiendo todo discernimiento biblico, y los
sentidos espirituales logran deteriorarse hasta quedar inservibles. Asi es como en ocasiones
nos volvemos incapaces de comprender el mensaje divino, y como resultado de ello no
conseguimos contemplar la mano de Dios obrando en este mundo... Este es motivo suficiente
para acudir a la llamada del Sefior, y recuperar en El toda visién espiritual; y asi no andar
mas cual incrédulo en la oscuridad de este mundo perdido.

Resultaria conveniente comprobar el estado de nuestro discernimiento espiritual. Y si
el materialismo ha levantado una pared que nos impide descubrir la verdad divina, pensemos
gue detras de esa pared hay un Dios omnipotente que tiene poder suficiente para romperla,
y otorgarnos asi la vision adecuada como para caminar, con pie firme y seguro, en la luz
verdadera: «En tu luz (la luz de Dios) veremos la luz» (Sal. 36:9).

Su desnudez

«Y desnudo»

De forma ilustrativa, el pasaje de El Apocalipsis muestra la desnudez espiritual de los
miembros de aquella comunidad. Su estado de desnudez era debido a que no tenian con qué
cubrirse, y probablemente porque muchos de ellos no eran auténticos convertidos. No parece
una impresién fuera de lugar, pues ya ocurria en las iglesias del Nuevo Testamento, como
cita el autor a los Hebreos: «No sea que permaneciendo aun la promesa... alguno de
vosotros parezca no haberlo alcanzado» (He. 4:1). En este caso tan particular, seguramente
la justicia de Cristo no habia sido imputada en la vida del cristiano nominal, que también
formaba parte de la comunidad.

Si hay algo en lo que no debemos pecar, es de ingenuidad: iCuantos cristianos van a
nuestras congregaciones, y no han conocido a Cristo! Y estan desnudos, porque no poseen
las vestiduras de justicia que solo se alcanzan a través de la Cruz de Cristo. Con este
enfoque, el apdstol Pablo, que era buen conocedor de la situacién en las iglesias, escribe a
los miembros de la comunidad en Roma advirtiéndoles: «Y si alguno no tiene el Espiritu de
Cristo, no es de él» (Ro. 8:9). Asi, cualquier individuo sin Cristo -fuera o dentro de la
comunidad- estd desnudo, y por ende su corazén sigue experimentando un tragico vacio
espiritual. Y aunque lo intente camuflar, el fuerte sentimiento de soledad, inseguridad e
inferioridad, hace que la persona esté desprotegida por su falta de vestimenta espiritual.

Asi como ocurrié en la iglesia de Laodicea, se hallan personas, sean creyentes o no,
gue pueden ir vestidas de muy buenas obras, lo que, a decir verdad, en si mismo no parece
negativo. Si bien, lo desacertado esta en no utilizar las vestiduras de gracia y poder que
solamente el Senor puede conceder, de salvacién para los perdidos y de santificacidon para
los salvos. En ambos casos, sin la gracia de Dios, en vano intentan cubrirse con ropajes
religiosos para tapar la inmundicia delante de los hombres; por lo cual, lo Unico que transluce
es una fria desnudez delante de Dios.

Llegados a este limite, no es impropio preguntarse, cada uno a si mismo, cual es el
vestido que estamos usando... La variedad esta servida: sucede que los vestidos de
conocimiento biblico son exhibidos con orgullo por algunos creyentes, y por el contrario a
otros muchos no les importa ir disfrazados de ignorantes. Unos llevan trajes especiales
recubiertos de conservadurismo frio, para protegerse de los posibles temporales; otros se
visten con ropa extravagante de liberalismo eclesial, y con ello consiguen facilmente

-33-



confundir al espectador. Por otra parte, no son pocos los que se abrigan con la super
espiritualidad que los emotivos espectaculos evangelisticos les brindan... Sin embargo, son
los menos aquellos cristianos recubiertos con el poder de Cristo, equipados con su sabiduria,
y colmados de su amor.

Desde luego, el vestido de religidn que se reluce en domingo puede acallar nuestras
conciencias culpabilizadoras, pero nuestra desnudez nos hace vulnerables ante los ataques
del enemigo. Ante esta vulnerabilidad, el apdstol Pablo no solamente aconseja que nos
vistamos con el vestido del «nuevo hombre» que Cristo ofrece (Galatas 3:27), sino que
también se nos insta a protegernos con toda la armadura de Dios, para poder estar firmes
contra las asechanzas del Diablo, segun hace constar Efesios 6:11.

En definitiva, la desnudez espiritual que se descubre entre los cristianos, no deberia
provocarnos otra cosa que no sea un sentimiento de vergienza frente a la santidad de Dios.
Solo con esta humilde actitud, podremos comenzar a disponer nuestro corazéon de forma
correcta, preparandolo adecuadamente para recibir el vestido de la gracia divina, la cual nos
facultard para ser utilizados por Dios: «Vestios (constantemente) del nuevo hombre, creado
segun Dios» (Ef. 4:24). «Pues asi seremos hallados vestidos, y no desnudos» (2 Co. 5:3).

Todos estos sintomas que hasta aqui hemos observado, a modo de diagnéstico: la
infelicidad, la ceguera, la desnudez, la inconsciencia, y demas indicaciones, tienen su especial
encuentro en varios apartados de nuestra vida cristiana: en la vida personal, en la familia,
en la iglesia... Destacaremos, a continuacion, algunas areas principales.

APLICACION EN LA PREDICACION

En primer lugar resulta imprescindible saber que el poder de Jesucristo se transmite
en la iglesia principalmente a través de la predicacién de las Sagradas Escrituras, puesto que
asi el mismo Espiritu la utiliza, otorgandole vida y eficacia.

Al evaluar el tema, no podemos evitar fijarnos en los mensajes que se pronuncian hoy
dia. Por lo general, no percibimos que la Palabra de Dios sea «viva y eficaz», ni mucho menos
«mas cortante que espada de dos filos», segun describe la carta a los Hebreos 4:12. Asi
como tampoco supone la suave porcidn de alimento para nuestras almas; mas bien quedan
insatisfechas, cuando no indiferentes. No todas, pero buena parte de las predicaciones que
se escuchan en las iglesias se hallan exentos de sabiduria y poder de lo alto. A decir verdad,
lo Unico que se consigue con estos sermones es aburrir al personal. Y para mas ofensa, la
mayoria de mensajes carecen de significado practico para la vida cotidiana.

Ocurre que el servicio a Cristo se ve gravemente afectado por la tibieza espiritual, y
por lo tanto aquellos que deben ser predicadores de la iglesia, han quedado inservibles para
la obra. Los hay que creen ser ricos, pero su pobreza se hace evidente; profesan ser felices,
pero su amargura les delata; suponen conservar una visidn excelente, pero su ceguera les
hace tropezar: «Porque el que se cree ser algo, no siendo nada, a si mismo se engafa» (Ga.
6:3). Y si pretenden demostrar poder en la predicacién, éste muchas veces resulta ser el
producto de sus propias fuerzas, y no de la gracia divina. La indicacién del apdstol a la iglesia
de Corinto, no parece superficial: «Para que vuestra fe no esté fundada en la sabiduria de
los hombres, sino en el poder de Dios» (1 Co. 2:5). Claro esta que las fuerzas vocales no
son comparables con las fuerzas del Espiritu de Dios; y si queremos ser buenos predicadores,
es el poder de Jesus lo que precisamos. De esta manera, cualquier predicador debe recibir
poder, fervor y visién, de lo contrario la predicacion resultara hueca y vacia, y su efecto
estéril para la comunidad.

En muchos entornos evangélicos se exponen sermones repletos de palabras
espiritualizadas que no adquieren ningun valor para nuestra vida; aunque, eso si, precedidos
por la pompa del reconocimiento, y adornados con chistes y anécdotas que nos reafirman
como buenos predicadores, cuando en realidad estamos muy lejos del modelo biblico, tal y
como cita el apdstol a los gentiles: «Lo cual también hablamos, no con palabras ensefiadas
por sabiduria humana, sino con las que ensefa el Espiritu, acomodando lo espiritual a lo
espiritual» (1 Co. 2:13). Atendamos bien, porque el secreto de la predicacidn no consiste
solo en dominar la Homilética, sino en estar dominados por el Espiritu de Dios. Y si el Sefor
ha quedado fuera de la iglesia (como ocurrié en Laodicea), seguramente también de la
predicacion, la cual se convierte en la protagonista, cuando no el propio predicador.

-34-



En cuanto a la ensefianza biblica en la iglesia, debemos preguntarnos, épor qué se
mantiene a las congregaciones en la ignorancia, cuando muchos de los pastores o lideres
son graduados de institutos biblicos, y por contrapartida los miembros cometen errores
propios de los nifios en la etapa de la escuela dominical? Quizas interese mantenerla en la
ingenuidad, para que no haya sublevacion, o por miedo a perder la credibilidad, a que se
agoten los recursos teoldgicos, las distancias se acorten, el puesto de honor tiemble, y
finalmente el pedestal se caiga.

En otras ocasiones los lideres predican lo que la congregacién quiere escuchar, con el
objeto de no sufrir el posible rechazo de la iglesia, evitar diversos problemas, y por encima
de todo, para que no se vayan los miembros. De esta manera se opta por no denunciar el
pecado, ni tampoco impartir disciplina; asi todo es mucho mas facil. Por lo tanto, aquellos
gue dicen en su predicacion: iNo hay problemas!, itodo va bien!, con el propdsito de
complacer al auditorio y asi quedar bien, seguramente no son dignos de confianza, pues no
son pocos los lobos disfrazados de ovejas que acampan a sus anchas en nuestro mundo
llamado evangélico.

Sobre los falsos profetas, pronuncia Jeremias: «Y curan la herida de mi pueblo con
liviandad, diciendo: Paz, paz; y no hay paz» (Jer. 6:14). La predicacion que se proclama fiel
a Dios, en términos generales, debe alcanzar la siguiente finalidad: denunciar el pecado,
anunciar juicio, llamar al arrepentimiento, y ademas ofrecer en Cristo el eficaz remedio.
Luego, solo con los principios biblicos expuestos, que son los mismos que presenta Jesus
para la iglesia de Laodicea, se puede conseguir la restauracién de los miembros de la
comunidad, asi como su posterior edificacion.

Es verdad, la tibieza se hace manifiesta en la predicacion de muchas formas,
provocando insatisfaccidon, ceguera, pobreza y miseria. Sucede que el predicador que se
determina tibio, se inclina a amar la predicacion, pero no a Dios; y puede estar dando gloria
a Cristo con sus labios, pero en realidad esta buscando la suya propia. El predicador que esta
satisfecho con su tibieza, no se distingue por amar de corazén a los demas; en realidad es
todo lo contrario: lo que pretende es que los demas sepan que él ama. Puede parecer
absurdo, pero algunos no desean predicar, lo que quieren es que se les escuche, que se les
preste atencion, y se les dé importancia; pues de esta forma consiguen el objetivo de sentirse
realizados. ¢No es esto tibieza?

Necesitamos, en contra de la ceguera, predicaciones con visidon. En oposicién a la
ignorancia, predicaciones que aporten sabiduria celestial. Frente a la desnudez, predicaciones
gue contribuyan al enriquecimiento biblico y el confort espiritual. En lugar de la rutina,
predicaciones que irradien gozo, fe y esperanza. Contra las predicaciones pobres,
necesitamos predicaciones alentadoras, con abundantes aplicaciones practicas y, por sobre
todo, proclamadas con el poder de Dios.

APLICACION EN LA FAMILIA

La iglesia debe practicar la oracion y adoracion colectiva, la evangelizacion
comunitaria, la comunidn fraternal, y alimentarse con la predicacion y el estudio biblico de
una forma dinamica. Pero, antes bien, la familia es el lugar mas idoneo para comenzar a
poner en marcha todo lo mencionado.

En primer lugar, los hijos, ya desde la infancia, deben ser instruidos en los caminos
del Sefor por sus padres, teniendo presente la gran responsabilidad que éstos asumen
delante de Dios... Para ello juega un papel primordial las reuniones familiares, donde se le
otorgue el primer lugar a Jesus, a su Palabra y a la oracién. No menos relevantes son las
células de estudio biblico y comunidén fraternal que se realizan en las casas, en las cuales se
relnen varios miembros de la comunidad.

Contemplemos el hecho de que las generaciones van sobreviniendo en la iglesia, y si
no se tiene en cuenta lo dicho, la vida espiritual de los miembros de la comunidad podra
deteriorarse y acabar asi en un mero cristianismo solo de tipo social y cultural, como ya
hemos apuntado anteriormente. Nunca se recoge con tanta fuerza la ensefianza biblica: «Si
Jehova no edificare la casa, en vano trabajan los que la edifican» (Sal. 127:1).

Podemos asegurar que buena parte del fracaso de la juventud cristiana, se atribuye a
la falta del buen testimonio de los padres, debido al desconocimiento -tedrico y practico-
gue ellos mismos poseen de Jesus como el Sefor del hogar. El joven en muchos casos es el

-35-



fiel reflejo de sus progenitores, los cuales practican un seudo cristianismo, que se traduce
asimismo por una despreocupacidn acerca de la vida espiritual. No es por tanto inexplicable
que los hijos adquieran un concepto inadecuado de la vida cristiana, y en consecuencia ésta
ya no les satisfaga; con el consiguiente resultado de buscar en el mundo las alternativas a
una religiosidad seca y sin vida, o en los peores casos practicar una adaptacion farisaica e
hipécrita de los valores cristianos.

En otras ocasiones es el empacho de una fe mal entendida la que provoca una
indigestidon en el joven proveniente de una familia cristiana; y con mayor razén cuando en la
practica diaria la presencia de Cristo se halla ausente del seno familiar. No son pocos los
hogares que prescinden de los cultos familiares, e intentan evitar los encuentros de comunion
espiritual con otros hermanos. Resulta ldgico, por tanto, ver como las sedientas generaciones
posteriores acuden frenéticamente en busca de «agua» a otros lugares fuera del ambito
cristiano, o lo que es mas grave, traen los idolos del mundo a la propia vida congregacional,
profanando asi el «lugar santo». Es lamentable observar como muchos hogares cristianos se
parecen mas a un desierto seco y arido, que a un huerto de terreno fértil donde Dios pueda
realizar su labor.

Es preciso analizar nuestras intenciones y revisar nuestros objetivos; indagar en la
dindmica de nuestras costumbres, y examinar de forma constante nuestras moradas
familiares... no vaya a ser que la tibieza esté residiendo en nuestro hogar, y no nos demos
cuenta.

También sucede que el bien mas preciado de muchos cristianos es la propia familia, y
ésta se sitla al margen de la Palabra de Dios, y de Cristo mismo. Los hijos suponen su propio
«dios». Incluso, con mucha frecuencia, por miedo a que los hijos se vayan de la iglesia, los
padres con toda ligereza permiten que el «<mundo» seductor sea traido a la propia iglesia (lo
importante —segun algunos- es no dejar de asistir a la congregacion), y con esta conducta
se suceden las generaciones hasta llegar al modelo de Laodicea.

En una sociedad tan patriarcal como la de entonces, las palabras de JesUs eran mas
gue provocadoras: «Sj alguno viene a mi y no aborrece a su padre, y madre, y mujer, e
hijos, y hermanos, y hermanas, y aun también su propia vida, no puede ser mi discipulo»
(Lc. 14:26). El texto leido no parece ofrecer ninguna duda al respecto: si alguno ama a su
familia mas que a Jesus, entonces es sefial de que no lo acepta como su Sefior y Maestro,
por lo que, en tal caso, también estad imposibilitado para ser su discipulo.

En esta misma direccidn, se puede observar que los grupos familiares constituidos por
creyentes de varias generaciones, son los que generalmente adquieren puestos de
responsabilidad en la iglesia. Aunque, para desgracia de la congregacion, sucede que muchos
de ellos no han sido puestos por el Sefior, y en los peores casos nunca lo han conocido. Y no
se pretende cuestionar la veracidad de los «hijos de la iglesia», pero la verdad no se puede
esconder, porque si éstos no reciben una vocacién clara, entonces no se les puede conferir
autoridad, ya que ésta proviene Unicamente de Dios. Y lo mas incongruente es que en
muchas ocasiones el verdadero convertido es mirado con sospecha, mientras que los hijos
del reconocido lider son aceptados sin discusiones. Y asi vuelve a acontecer, como en los
dias de los Jueces: «Y se levantd después de ellos otra generacion que no conocia a Jehova,
ni la obra que él habia hecho por Israel» (Jue. 2:10).

Como también pudo suceder en la iglesia de Laodicea, hoy son los clanes familiares
los que se apoderan de la congregacidn. Y no son pocos los que se sienten con el derecho
de hacerlo, porque -segun parece- la fe biblica es una cuestion «hereditaria». Tal como
ocurrio en los tiempos antiguos, estd pasando hoy dentro de la iglesia. Y es como si estos
clanes familiares declararan, a la voz de los pueblos paganos: «Heredemos para nosotros
las moradas de Dios» (Sal. 83:12).

Centrando nuestro pensamiento en los sintomas de la iglesia en Laodicea, podemos
afirmar que el cristianismo sufre de iglesias compuestas por familias pobres, porque éstas
No poseen recursos espirituales para orientarse; miseras, porque sus valores carecen de
rigueza espiritual; ciegas, porque han perdido el rumbo de la vida cristiana; y desnudas,
porque se hallan alejadas del amparo de Dios. La formulacion es matematica: cristianos
tibios crearan familias tibias, y éstas, a su vez, formardn congregaciones tibias. Luego, no
nos asombremos del desenlace final: «Te vomitaré de mi boca».

Aplicando la regla de causa y efecto, podemos asegurar que JesUs esta fuera de la
iglesia, porque esta fuera de las familias que la componen.

_36_



APLICACION EN LA COMUNIDAD
En la adoracion

La situacion que viven algunos cristianos en los cultos, se podria describir de la manera
siguiente: Vamos a la iglesia a dormir, entre cabezada y cabezada comienzan los canticos,
los cuales ya no tienen significado alguno, porque se hacen repetitivos, perdiendo de tal
forma la motivacién verdadera. Por un lado ese aire barroco que nos hace bostezar, por otro
lado ese aire moderno que aturde nuestros sentidos; y en ese estado de confusion, se va
abstrayendo nuestro pensamiento hacia la nada. Y con los parpados medio cerrados,
conseguimos desviar nuestra mirada hacia el entorno, observando a los hermanos rezagados
que van pasando a los asientos delanteros, como si de una pasarela de moda aconteciera...
Y mientras nos vamos percatando del ambiente, y los canticos resuenan, paralelamente
movemos los labios como si de un play back se tratara. Una mente obnubilada y somnolienta
nos transporta hacia la compra semanal, el trabajo, los problemas conyugales, o los conflictos
familiares. Todo ello es el centro de nuestro pensamiento, y JesuUs va quedando fuera, a la
puerta de nuestra adoracion. Ademads, acostumbramos nuestros oidos a frases que se
vuelven tépicas, de forma que la adoracidn se convierte en un mero cantico aburrido y harto
rutinario.

Con este paisaje que estamos dibujando, percibimos claramente que nuestra
expresidon de reconocimiento a Dios, por medio de la adoracién, es minima; las oraciones
parecen ser prefabricadas, y las alabanzas son platos recalentados que nos quitan hasta el
apetito; y asi nuestro fervor por las cosas del Reino se va perdiendo en el absurdo.

También sucede en algunos ambitos cristianos, que la musica se vuelve un objeto
hedonista que, en tal caso, permite satisfacer nuestras reprimidas necesidades
sentimentales, cubrir carencias emocionales, y alentar nuestro desanimo. Junto con el
cantante, los instrumentos son los protagonistas y la elaborada musica es la exaltada; los
canticos son intercalados por «aleluyas» mecanicos y expresiones que estdan mas ligadas a
las costumbres que a la piedad, haciendo que la verdadera adoracién quede relegada en un
segundo plano.

Como siempre sucede, la problematica no radica en lo que cantamos, sino en nuestra
motivacion interior... La iglesia puede tener coros bien organizados, utilizar instrumentos de
tecnologia avanzada, contar con grandes personalidades de la musica evangélica... pero si
Cristo mismo no reside por su Espiritu en la adoracion, ésta se convertira en una obra llena
de tibieza espiritual.

En resumidas cuentas, Dios, que ofrece luz y vida, ha de constituir el centro, motivo
y propodsito de nuestra adoracién. De no ser asi, estaremos fomentando una adoracion ciega,
pobre, misera y desnuda, como igualmente ocurrié en la iglesia de Laodicea.

En la comunion

He aqui un sencillo ejemplo que puede resultar tremendamente aclaratorio, para
seguir las recomendaciones de Jesus: ser caliente y no tibio... Comparemos la iglesia local
con una gran hoguera, cuyos tizones arden unidos entre si. Cuando uno de ellos es sacado
de la hoguera, vemos que no pasa mucho tiempo hasta que éste logra apagarse, por no
recibir el fuego y calor de los demas tizones. Asi que valga el ejemplo para entender que
hemos de recibir, y a su vez transmitir a los demas, el calor agradable del Espiritu... Y en
esta ardua tarea, primero es menester haberlo recibido de Cristo, puesto que solamente El
puede mantener encendido nuestro fuego espiritual, con el fin de ser llamas vivas para otros.
En este aspecto colectivo, la iglesia representa un cuerpo, y por eso no deberiamos funcionar
independientes los unos de los otros: «El cuerpo no es un solo miembro, sino muchos» (1
Co. 12:14). «Ni el ojo puede decir a la mano: No te necesito, ni tampoco la cabeza a los
pies: No tengo necesidad de vosotros» (12:21).

También es cierto que existen iglesias que funcionan como hogueras, pero al igual que
ocurrié en Laodicea, muchas de ellas arden con fuego extrafio. Algunas, en vez de coexistir
siendo una comunidad viva espiritualmente, lo hacen como una sola institucién religiosa, que
funciona de manera rutinaria, por la sola tradicién del pasado. Otras se convierten en una
especie de «club social» de amigos, entusiasmados por las reuniones y actividades eclesiales,

-37-



pero al mismo tiempo se mantienen alejadas de la presencia de Dios. Y son innumerables,
ademas, las que estan rodeadas de un fuego mistico inexplicable, que se mezcla con
sensacionalismo irracional, pero que en verdad carecen del fuego consistente que sélo puede
otorgar el Espiritu.

Recogemos la ensefianza siempre aplicable del Antiguo Pacto: «Pero Nadab y Abiu
murieron... cuando ofrecieron fuego extrano delante de Jehova» (Nm. 3:4). Entiéndase el
principio que esconde el texto: Un cristiano carnal puede no morir fisicamente, pero ser
anulado espiritualmente si ofrece fuego extrafio, esto es, si ocupa puestos de responsabilidad
gue no le corresponden por derecho, realiza practicas extra biblicas, utiliza en vano el nombre
de Dios, o ejecuta funciones eclesiales con motivaciones incorrectas.

Por otro lado, podemos advertir cuando una iglesia es ferviente y no tibia, por el amor
gue manifiesta hacia los demas. Porque Dios es amor, y si el Espiritu reside en el entorno de
la iglesia local, indefectiblemente éste se habrd de manifestar. Y el amor divino bien
entendido, es traducido a modo de practica eclesial, en la correcta ética del pueblo que
conoce a su Dios. En cambio, lo que se suele ver en no pocas de nuestras congregaciones
llamadas cristianas, es que la indiferencia se ha hecho amiga nuestra; y la comunion es
pobre, porque existe un ciego individualismo que hace que ese importante aspecto de
colectividad sea misero; al igual que en Laodicea, cada uno es rico en si mismo... Y aunque
parezca que no, esta experiencia de frialdad afectiva se halla enraizada en muchas iglesias
de nuestro amplio y extendido mundo cristiano.

A la verdad, ir a la iglesia el domingo, para muchos, es solamente cumplir con el
«mandamiento» establecido por un sentimiento de obligacién religiosa que impone el
pequefio juez que llevamos dentro; y nos es descabellado pensar que tal subordinacidn
dominguera pueda tranquilizar los sentimientos de culpa. Como bien cita la frase célebre:
«Hay mucha gente que imagina que el domingo es una esponja que limpia todos los pecados
de la semana» (H.W. Beecher).

En la evangelizacion

El pueblo de Dios, que posee la nueva vida en Cristo, estd destinado a ser «sal» y
«luz», y a mostrar el amor de Dios a este mundo caido. De modo que si la iglesia no
evangeliza, estaremos siendo infieles a nuestro Senor, incumpliendo su mandato, y a la vez
descuidando nuestro llamamiento como hijos de Dios; haciendo de tal manera caso omiso al
encargo de transmitir el preciado mensaje salvador. Y si es cierto que solo el Espiritu de Dios
puede iluminar al incrédulo, no es menos cierto que El utiliza a su pueblo para poder hacerlo,
procurando que su Palabra sea encarnada por aquellos que verdaderamente han creido en
El.

Una iglesia «evangélica» que no «evangeliza» esta incurriendo en un importante
contrasentido, que no puede ser otra cosa que la muestra de su ceguera; y por ello no logra
distinguir uno de los cometidos mas importantes por el cual ha sido creada: ser portadora
del Evangelio de Jesus.

Con todo, se realizan congresos para fomentar la evangelizacidén, y cada vez hay mas
ministerios evangelisticos, folletos, literatura, recursos de Internet... pero en realidad muy
pOCOS mueven sus pies para practicar la ordenanza de Jesus; la tibieza nos hace ser neutrales
al respecto.

Tampoco se trata de predicar solo un evangelio verbal, lleno de palabras «evangélicas»
que la persona ajena al ambito cristiano no entiende. El incrédulo debe conocer que somos
discipulos de Cristo, principalmente por el amor de Dios transmitido a través de nuestro buen
obrar; porque una predicacion del evangelio fria y de caracter solo informativo, por muy bien
gue esté expuesta, no posee ningun atractivo para el oyente.

La mayor virtud evangelizadora se recoge en la sugerencia de nuestro Sefor a sus
discipulos: «En esto conoceran todos que sois mis discipulos, si tuviereis amor los unos con
los otros» (In. 13:35). Si bien solamente Dios puede obrar en el corazén del ser humano,
somos nosotros, como instrumentos de su gracia, los que colaboramos en tan valiosa tarea.
Por consiguiente, desde una perspectiva humana, podemos aseverar que es nuestro fervor
cristiano el que atraera a los perdidos; nuestra vision espiritual, la que podra iluminar al
confundido mortal; nuestro gozo, el que hara despertar al espiritu insatisfecho; y nuestro

-38-



verdadero interés por sus almas, el que podra cautivar su corazén. Y todo ello, visto desde
una perspectiva divina, dirigido bajo el poder del Espiritu santo

Visto el tema desde otro angulo, hoy se confunde la evangelizacién eficaz con la sola
obra social (sin dejar de ser importante): ayudar a los pobres y marginados; implantar
misiones varias; instituir centros de reinsercion social, y un largo etcétera... Siendo todo ello
necesario, y formando parte de la evangelizacién practica, lo sorprendente muchas veces es
gue se descuida la predicaciéon verbal o escrita del evangelio de Cristo. Con la excusa del
evangelio encarnado, las «obras» por si solas parecen ser suficientes. Y esta dinamica es
utilizada para justificar nuestro silencio, y ofrecer una imagen servicial y bondadosa,
cubriendo de esta manera el hueco de «necesidad religiosa» que ha ido inculcando la Iglesia
tibia a nuestro mundo cristiano.

Es cierto que la iglesia naciente del primer siglo tuvo «favor con todo el pueblo», como
hace constar Hechos 2:47, y toda iglesia deberia ser asi. Ahora, si leemos bien la Escritura,
observamos que nuestros primeros hermanos en Cristo también denunciaron el pecado,
anunciaron el Juicio final, y llamaron al arrepentimiento a todos los perdidos; presentando
ademas el sacrificio de Jesucristo en la Cruz a favor de la Humanidad -asi como su
resurreccion—, y transmitiendo la gloriosa esperanza del inminente regreso de nuestro Sefior.

Evidentemente el Evangelio es para salvacion, pero no solo de los cuerpos en sus
necesidades actuales, sino de toda la persona; teniendo éste un sentido fundamental de
trascendencia eterna: salvacién o condenacidon. Entendamos que Satanads, con su teologia de
la liberacién, logra cierta ventaja —en su conquista personal-, pues solo con cambiar los
conceptos biblicos sobre evangelizacidon, consigue presentar un mensaje falseado del
Evangelio; pues éste libera de las circunstancias adversas, a condicién de que el corazoén siga
estando en esclavitud, conservando de esta manera el sello de la condenacién por la
eternidad.

A la iglesia tibia, definitivamente, le es mas cdmodo ser aceptada por los demas a
través de sus obras sociales y humanitarias. Y a veces lo hace con el propdsito de evitar el
rechazo, o que la sociedad no murmure; pues no se atreve a presentar la verdad del
Evangelio sin reservas, como lo hizo el Sefior Jesucristo.

Y entre tanto Satanas se lleva incansablemente cada dia miles de almas al infierno,
mientras la Iglesia del Sefior duerme en su placida condicién, sin distinguir esta dura
realidad; y asi transita reposadamente por este mundo perdido, sin apercibirse de que el
cometido es el mismo hoy, que el que fue ayer: «Me seréis testigos» (Hch. 1:8).

En la enseifnanza

Es verdaderamente ilustrativo el encuentro de Felipe con el etiope eunuco, y el didlogo
gue sostuvo: «éEntiendes lo que lees? El dijo: ¢Y como podré, si alguno no me ensefare?»
(Hch. 8:30,31). Valga el relato biblico, para comprender que la Palabra inspirada es el medio
por el cual Dios mismo dirige al incrédulo hacia la verdad. Pero, estando en lo cierto, no nos
olvidemos de que también con ella el Sefior gobierna y sostiene a su Iglesia, puesto que es
el alimento por el cual la nutre, la sustenta y la dirige. Y asi el pueblo cristiano vive la vida
de Cristo al obedecer su Palabra.

Reparemos en el peligro, porque si la comunidad no es instruida en el camino correcto,
no nos preocupemos, el mundo secular, o bien las corrientes extremas del cristianismo, se
encargaran de hacerlo.

Habria de causarnos cierta preocupacion, al ver cdmo la carencia de instruccion biblica
se evidencia en la gran desorientacion, tedrica y practica, que existe entre los miembros de
muchas comunidades. Como maximo son bautizados en el rio, y luego... que se los lleve la
corriente (de este mundo). Lo mas frecuente hoy es lavarse las manos, tal como lo hizo
Poncio Pilato; es sin duda lo mas rapido para escabullir el compromiso, y desligarnos de
posteriores responsabilidades incomodas.

Como ya hemos considerado, también existen pastores o lideres que proclaman un
solo mensaje para sus miembros: itodo va bien! El pecado se ha introducido e impide el
avance del reino de Dios, pero no importa, itodo va bien! El cancer se va extendiendo por
dentro sin que nos demos cuenta (pobreza, ceguera y autosuficiencia), hasta que acaba con
la vida espiritual de la congregacién (te vomitaré), convirtiéndose asi en una iglesia estéril e

-39-



inservible. Pero, ino nos preocupemos!, itodo va bien! Y en los peores casos es la misma
congregacidon la que consiente, implorando a los profetas de nuestro siglo: «No nos
profeticéis lo recto, decidnos cosas halagiiefas, profetizad mentira» (Is. 30:10); y todo ello
para seguir alimentando nuestra cdmoda tibieza... Una vez mas no podemos ser
complacientes con el engafo, porque la comunidad que tolera a los dirigentes tibios o
fraudulentos, se hace complice de su pecado, y por tanto culpable delante de Dios.

Contemplando el tema desde el otro lado del péndulo, también existen lideres que si
bien ofrecen abundante ensefianza biblica a la iglesia, nunca se desprenden de la vara
correctora, dando varapalos a diestro y siniestro; creando con ello una congregacion mas
que «edificada», en todo caso «magullada»... No deberia procederse de tal manera, pues la
ensefanza, o bien la reprension biblica, debe hacerse siempre con verdadero amor. De no
ser asi, es muy dificil digerir cualquier disciplina; y la iglesia, por culpa mayormente del
legalismo cristiano, se convierte en un cuerpo herido y maltratado.

Hechas todas estas precisiones, tengamos presente que si la congregacién no es bien
instruida en la Palabra, ésta no podra vivir una experiencia de auténtico crecimiento
espiritual, y en muchos casos se convertird en una «guarderia», donde constantemente se
ofrece la misma leche de las bases doctrinales...

En la disciplina

La amonestacion de JesuUs a la iglesia de Laodicea fue principalmente para los lideres
(al angel de la iglesia), como ya hemos considerado. Y se supone que, mas alld de comunicar
sb6lo el mensaje, la efectividad se logra cuando el cuerpo gobernante consigue aplicar
disciplina y correccion en la iglesia local. Y al igual como procedié nuestro Sefior, en caso
necesario haremos bien en denunciar los graves desajustes en la iglesia, y no seguir
desviando nuestra mirada hacia otra parte, como si nada ocurriera... Fue de forma contraria
como obro el Sefior, exponiendo el pecado de su iglesia: «Por cuanto eres tibio», les declard.

Pese a ser cristianos e hijos de Dios, resulta de buen juicio reconocer que la maldad
todavia se halla en nuestro cédigo genético, que ha impregnado nuestra existencia, y que no
podemos arrancarla por completo de nuestro ser. Entonces, no deberiamos ser indiferentes
ante inclinacidn tan poderosa, ni siquiera ingenuos en cuanto a potencial de maldad que
habita en las congregaciones llamadas cristianas, maxime si también se hallan cristianos
nominales. Desde el libro del Génesis ya se nos advierte del peligro: «Porque el intento del
corazon del hombre es malo desde su juventud» (Gn. 8:21).

¢Qué se debe hacer, pues, con el pecado de tibieza que afecta a la iglesia? Recogemos
aqui la sabia ensefianza de Jesus en el Evangelio: «Dejad crecer juntamente lo uno (el trigo)
con lo otro (la cizafia) hasta la siega» (Mt. 13:30). La cizafia en el campo de la iglesia hay
gue dejarla crecer, porque podemos confundirla facilmente con el trigo; pero se entiende que
las malas hierbas se deben arrancar, por el bien de toda la comunidad. Dicho de otro modo,
el pecado de evidente tibieza no se puede tolerar en la iglesia. Es preciso detectarlo y
combatirlo, y asi establecer normas biblicas de prevenciéon (lejos de liberalismos) para
impedir el avance de la enfermedad, y finalmente conseguir erradicarlo; protegiendo asi el
testimonio colectivo, y favoreciendo el buen funcionamiento de la iglesia. De esta manera,
toda enfermedad espiritual —como puede ser la tibieza- hay que descubrirla, y en caso
preciso, aplicar la buena disciplina biblica en la congregacion. Porque, antes de que la iglesia
resulte descalificada, es preferible denunciar la verdad; aunque con ello se sufra, en caso
necesario, el trauma consiguiente de la pérdida de miembros (caliente o frio).

-40-



5. EL REMEDIO PARA LA RESTAURACION

EL CONSEJO DEL SENOR

«Por tanto yo te aconsejo»

La frase «yo te aconsejo» representa una expresion de amor, de comprensioén y de
paciencia. Subraya la enseflanza de que ante cualquier problematica en la comunidad, Jesus
no permanece al margen, indiferente, sino que por el contrario sigue compadeciéndose de
su pueblo. Es la recomendacion amable de un médico a su paciente.

Nuestro Sefior no se ha mantenido en la distancia, inalterable, sin hacer nada ante
nuestra pobre condicién. Tampoco nos ha pagado con la misma moneda de ingratitud, sino
gue nos ha visitado, acercandose a nuestro corazén con abundante paciencia. ¢Y cdmo lo ha
hecho? Pues no como el Juez que castiga al culpable, sino como el Pastor amado que va en
busca de sus torpes ovejas descarriadas. De ahi que sus palabras resuenen como un canto
de esperanza en el corazén de los perdidos: «Porque el Hijo del Hombre ha venido para
salvar lo que se habia perdido» (Mt. 18:11).

De igual forma el apdstol Pablo quiso seguir el ejemplo de su Maestro. Asi lo
manifestd, escribiendo a los incorregibles corintios en una verdadera actitud de amor y
comprension: «Aunque amandoos mas, sea amado menos» (2 Co. 12:15).

Como podemos comprobar a través de la Escritura, tampoco fue distinto el trato del
Senor hacia la nacién elegida: «Y hasta las canas os soportaré» (Is. 46:4). Y ante aquella
situacion de evidente rechazo (en la iglesia de Laodicea), el Rey y Soberano no respondio
con ira, juicio o maldicidn; sino que, exponiendo la verdad con claridad, advirtié del grave
peligro que corrian, y ofrecié la solucién de una forma amable y carifiosa: «Yo te aconsejo>...

Visto en el sentido opuesto, no es infrecuente ver como ciertos creyentes, a modo de
juez implacable, juzgan a otros, manteniendo por largo tiempo resentimientos contra la
iglesia: disgustados por la conducta del pastor, o por ciertos hermanos que no han
correspondido como deberian... Con esta equivocada actitud, acumulan ira en sus corazones,
y generan una peligrosa raiz de amargura interior... Sin cuestionar que se se pudiera tener
razdn en muchas conclusiones, vemos que no fue ésta la disposicidon de nuestro buen Pastor
para con la deficiencia humana, y tampoco deberia ser la nuestra.

Llama la atencion la siguiente frase popular: «La iglesia es el unico hospital que fusila
a sus heridos». Razon habia en aquellas palabras tan ilustrativas, pues en ocasiones la critica
destructiva o las murmuraciones condenatorias que proferimos con nuestros labios,
solamente consiguen rematar al hermano caido. No fue desacertado, en este aspecto, el
consejo del apdstol: «Mas no lo tengais como enemigo, sino amonestadle como a hermano»
(2 Ts. 3:15).

Haremos bien (sin esconder la realidad del pecado), en recordar que el proceder de
Jesus, ante su pueblo rebelde, se ha manifestado siempre a través de una actitud de amor,
comprension, e infinita paciencia.

LA SOLUCION ESTA EN JESUCRISTO

«Que de mi compres»

Aunque esta expresion puede resultar un tanto dificil de entender, el consejo que nos
brinda el texto biblico para la restauracién espiritual, consiste en «comprar de Jesus»... La
adquisiciéon de nuestra salvacion fue sin dinero, verdad es, pero para conseguir que dicha
salvacion obtenga un desarrollo santificador apropiado, todavia debemos seguir comprando
aquello que Jesus ofrece.

Razonemos aqui en clave de cliente y vendedor. En primer lugar, el cliente va a
comprar porque se da cuenta de que carece del producto. En segundo lugar, acude al

-41-



vendedor, reconociendo su escasez, y sabiendo que éste posee la mercancia que precisa. En
tercer lugar, para poder comprar obviamente tendra que pedirle el producto, y asi entrar en
didlogo con el vendedor. Y de esta forma se cumple el texto biblico: «Pedid, y se os dara;
buscad, y hallaréis; llamad, y se os abrira» (Mt. 7:7). Es como si Jesus dijera: -Yo soy el
que tengo las mercancias que tu necesitas, ven a comprarlas, son gratis. Se entiende que
tales mercancias, segun las necesidades de la iglesia de Laodicea, son esencialmente de
caracter espiritual.

Si nos fijamos bien en la problematica de Laodicea, notaremos que ésta fue una ciudad
muy comerciante; motivo comprensible para que la mirada de sus ciudadanos estuviera
puesta en las mercancias que compraban y vendian. Por esta causa, desde la perspectiva
eclesial, Jesucristo recomienda a su pueblo que antes de poner su atencién en las actividades,
ha de atender primero a su Persona. De esta forma el creyente no debe mostrar su especial
interés en las mercancias, sino en Aquel que las vende; ni tampoco en el precio que se ha
de pagar, porque son gratuitas.

Para alcanzar la verdadera riqueza espiritual, se requiere centrar la mirada en Ia
persona de Jesus, el Vendedor, y asi recibir de El toda gracia abundante: «Puestos los ojos
en Jesus, el autor y consumador de la fe» (He. 12:2). Asi es como lograremos percatarnos
de que nuestro Sefior no solamente es objeto de la fe, sino que ésta procede de El, vy
asimismo la perfecciona en nosotros.

Debemos tener presente, en este punto, que todo lo que precisamos para el progreso
de nuestra vida espiritual, lo recibimos de Cristo; que el devenir de nuestra existencia
depende de El; que el triunfo en nuestra vida cristiana se sirve de lo que recogemos de sus
manos; que las obras que hagamos son vanas e infructuosas si El no las fructifica; que
cualquier actividad eclesial que realicemos carece de valor si su poder no nos acompafa... Y
esta es la clave de una rica y abundante vida espiritual: nuestra relacién con Cristo.
«Separados de mi nada podéis hacer» (Jn. 15:5), advirtié nuestro Sefor.

No olvidemos, por tanto, que la mano invisible de Jesus se muestra siempre dispuesta
para levantarnos, fortalecernos, y ofrecernos las mercancias necesarias para nuestro
completo bienestar espiritual. La reconvencién de Cristo hacia aquel pueblo rebelde, es
también aplicable para nosotros hoy: «Y no queréis venir a mi para que tengais vida» (Jn.
5:40). Lo lamentable de nuestro cristianismo mal concebido, es que hacemos tanto énfasis
en la vida cristiana, que nos olvidamos del Cristo de la vida.

UNA ADQUISICION IMPERECEDERA

«O0ro refinado en fuego, para que seas rico»

Aun siendo cristianos, nuestra naturaleza humana es interiormente «pobre», y nada
puede ofrecerle a Dios. Por eso nuestro enfoque no se centra en lo que podamos hacer para
el Sefior.

En ocasiones estamos tan preocupados por lo que debemos hacer para Dios, que no
reparamos en lo que Dios quiere hacer por, en, y a través nuestro. Y si es cierto que lo que
hacemos tiene un valor, en la vida cristiana todo es aceptado en tanto sea amparado por la
gracia divina y dirigido por el Espiritu Santo.

Indudablemente la definicion del texto biblico citado se refiere a la riqueza espiritual,
muy poco valorada en nuestra sociedad materialista. Ademas, el oro puro mencionado, no
representa necesariamente las acciones de los santos, pues el oro proviene de Cristo. Mas
bien significa el relucir de la obra de Cristo a través de tales acciones; pues asi es como El
debe presidir, dirigir, controlar, bendecir, y fructificar toda buena obra dispuesta para su
gloria.

El oro que ofrece Jesus, en este aspecto, simboliza el fruto del Espiritu que impregna
todas nuestras actividades, dandoles la calidad y el valor necesario para que resulten
efectivas. De esta forma nuestra naturaleza humana se ve gratamente enriquecida y
perfeccionada por la accidén divina. El mismo sentido se hallaba en la respuesta del Sefor al
apostol Pablo: «Mi poder (el de Cristo) se perfecciona en la debilidad» (2 Co. 12:9).

Las obras del cristiano que han sido hechas por el poder de Jesus -cual oro refinado-
son de gran estima, y adquieren un valor imperecedero, porque son hechas por y para Cristo.

-42-



De todos modos, la validez de las obras que permaneceran por la eternidad, esta
relacionado con la calidad y no con la cantidad. Asi parece concebirlo el texto biblico: «Y si
sobre este fundamento (Cristo) alguno edificare oro, plata, piedras preciosas, madera, heno,
hojarasca, la obra de cada uno (en particular) se hard manifiesta» (1 Co. 3:12,13). La
pregunta parece inevitable: ¢En qué calidad de material estamos edificando?

En el sentido paralelo, y materialmente hablando, es preferible ser pobre en este
mundo, inclusive pasar las necesidades mas extremas, pero, sin embargo, poder disfrutar
de la abundante riqueza que Jesus, el Juez justo, nos entregara en el dia glorioso de su
regreso..

LA JUSTICIA DE CRISTO

«Y vestiduras blancas para vestirte»

Como ya hemos sugerido, probablemente en la iglesia de Laodicea habia cristianos
nacidos de nuevo, y «cristianos» no regenerados por el Espiritu. Aceptando, por tanto, esta
doble vertiente, nos permitimos la libertad de hacer una doble aplicacién del texto:

Para salvacion

Cristo es el Unico que puede ofrecer las «vestiduras blancas» para nuestra salvacion,
esto es, un corazon nuevo, limpio y renovado, delante de El. Son las blancas vestiduras de
la justificacidon que él gand en la Cruz, las que pueden vestir a todo aquel que se acerca por
la fe, arrepintiéndose de sus pecados y confiando en su obra expiatoria. Con esta visidon
redentora, podemos exclamar como el salmista: «Mi alma se alegrara en mi Dios; porque
me vistié con vestiduras de salvacion» (Is. 61:10).

Al reflexionar en esta dicha salvadora, descubrimos que la situacion de desnudez
espiritual en la que se hallaba la iglesia en Laodicea, nos conduce a pensar con cierta sensatez
que muchos miembros de las iglesias llamadas cristianas necesitan realmente aplicar en su
vida la justicia de Cristo. No son pocos los que han aprendido bien la leccidn biblica, pero al
parecer nunca han sido regenerados por el Espiritu... La exhortacién del apdstol Pablo va
dirigida en la misma direccion: «Porque algunos no conocen a Dios; para verglienza vuestra
lo digo» (1 Co. 15:34).

Para santificacion

El destacado comentarista biblico William Barclay, realiza la siguiente consideracion:
«éQué significa este vestido blanco? Puede muy bien representar las cosas hermosas de la
vida y el caracter que solamente Cristo puede ofrecer a los hombres» (William Barclay, El
Apocalipsis. La Aurora, 1975, 170). No parece irrazonable la propuesta del autor, que relaciona
estrechamente el caracter con la vestimenta... Recogiendo el sentido metafdrico, el vestido
de Cristo habra de ser la expresion visible de nuestra realidad interior, esto es, de nuestro
caracter cristiano; de otra forma seria caer en el engafio, y como ya hemos analizado,
sucumbir a la tibieza espiritual. Por consiguiente, si nos llamamos cristianos, nuestro vestido
espiritual no puede contradecir la nueva y gloriosa posicién que el cristiano tiene en Cristo.
De ser asi

Con verdadera conciencia les insta el apdstol Pablo a los miembros en la comunidad
de Roma: «Vestios del Senor Jesucristo» (Ro. 13:14). Conforme el texto biblico, la persona
que ha obtenido las «vestiduras blancas», que le cubren de justicia verdadera, debe seguir
vistiéndose y renovandose constantemente. Entendemos que solo Cristo nos proporciona
diariamente la blancura de un camino consagrado, donde la manifestacion de toda vida
redimida se evidencie a través del caracter manso y humilde que, para que tomemos
ejemplo, el mismo Sefior imprimié en su vida terrenal.

Asi pues, la justicia divina es imputada al perdido en la justificacion, pero debe ser
impartida al cristiano en la santificacidon. Solo por la justicia de Cristo podemos ser salvos,
pero también solo por la justicia de Cristo podemos ser santificados.

Vestirse de Cristo implica, entre otras cosas, la dependencia absoluta de su gracia. La
cual se evidencia especialmente cuando mantenemos nuestra comunion espiritual con Dios,

-43-



a través de la meditacion de la Biblia y la oracidn, principalmente, en espiritu de obediencia
absoluta. Ello es lo que impulsara todo crecimiento moral y espiritual. Como resultado de tal
proceso, se pondra en evidencia el desarrollo de un nuevo caracter cristiano, en el sentido
moral del concepto. Aclaramos que en su sentido psicoldgico el caracter no cambia, aunque
si se controla, moldea y ajusta, segun los valores cristianos.

En definitiva, todo el proceso de santificacién en la vida del creyente, que en si mismo
constituye la «vestimenta cristiana», es gracias a la justicia de Cristo, y en ninguna manera
a la nuestra propia.

LA VERGUENZA DEL CRISTIANO CARNAL

«Y que no se descubra la vergiienza de tu desnudez»

Este es un consejo de JesUs a una iglesia desnuda de la proteccién de Dios, para evitar
que descubra la desnudez de su justicia propia, y se vistan con la justicia de Cristo; porque
de no ser asi, pronto se descubriria su verglienza. Atendiendo al texto biblico: «Pobreza y
verglenza tendra el que menosprecia el consejo»

A veces nuestra inconsciencia no permite que veamos la propia desnudez espiritual...
¢Cémo conseguir, entonces, salir de la inconsciencia? Ocurre que si nos comparamos con
aquellos que nos rodean, probablemente sera dificil percatarnos de nuestra deficiencia. En
cambio, cuando elevamos nuestra mirada a Dios, y observamos su inmensa grandeza,
entonces no tendremos por menos que reconocer nuestra evidente pequenez. Si logramos
experimentar el amor del sefior en nosotros, y siempre por la via del contraste,
reconoceremos en seguida nuestra falta de amor hacia los demas. Es solo cuando nos
percibimos la perfecta santidad de Dios, que logramos descubrir nuestra grave
pecaminosidad.

La comparaciéon con la perfeccion y santidad de Dios, es lo que nos proporciona una
perspectiva correcta de nuestra situacion espiritual. Asi, cuando desde nuestras limitaciones
comprendamos el gran poder de nuestro Senor, veremos entonces claramente reflejada
nuestra propia debilidad. Y en la medida que empezamos a recibir su sabiduria, con mas
intensidad evidenciaremos nuestra propia ignorancia. Y de esta manera, conectados con
nuestra marcada imperfeccidon, nos apercibiremos de la evidente desnudez propia, y sera
entonces cuando se produzca el deseo de vestirnos con el ropaje de su gracia.

No sirve de nada mantener el orgullo propio, pues éste contribuye a que cualquier
cristiano permanezca inconsciente de la presencia divina, y del estado espiritual en que se
encuentra delante de Dios.

A tenor de lo expresado hasta aqui, es preciso aplicar humildad, y reconocer toda
desnudez espiritual. No dejemos que el vestido del orgullo se apodere de nuestra alma,
creyendo que estd bien abrigada; siendo asi traicionados por nuestra intransigente
obstinacién... Es el pecado del «orgullo», con toda seguridad, lo que hace que JesuUs vomite
de su boca al cristiano tibio. «Porque Jehova es excelso, y atiende al humilde, mas al altivo
mira de lejos» (Sal. 138:6).

Ahora bien, éa qué verglienza se esta refiriendo nuestro Sefior? No lo sabemos a
ciencia cierta. «Vergienza y confusion perpetua» (Dn. 12:2), sera para aquellos incrédulos
gue no hayan adquirido gratuitamente las vestiduras blancas de salvacion ofrecidas por
Jesus. Y afiadimos aqui a todo cristiano nominal, que no ha sido salvo, como deducimos que
pudo ocurrir en iglesia de Laodicea. Por otro lado, para Dios es vergonzoso ver a sus hijos
sumergidos en el agua tibia: para Dios y para su iglesia verdadera, claro esta. Se convierte
en un acto bochornoso el observar a personas que habiendo recibido la salvacion, viven
adaptados a la mentalidad de este mundo, sin pagar el precio de la vida cristiana.

En cierta manera también el creyente podra experimentar vergienza cuando tenga
que dar cuenta de su salvacion en el Tribunal de Cristo: «Para que en su venida no nos
alejemos de él avergonzados» (1 In. 2:28). Con lo cual, es mejor reconocer nuestra desnudez
ahora, que no ser descubiertos en aquel dia, donde todos los cristianos habremos de dar
cuentas de nuestra labor realizada en este mundo temporal.

-44-



RECUPERANDO LA VISION ESPIRITUAL

«Y unge tus ojos con colirio, para que veas»

Partimos sobre la base de que el hombre natural se halla imposibilitado para discernir
espiritualmente, y solo la accion sobrenatural del Espiritu Santo (el colirio) en la mente y
corazon del creyente, permite obtener un enfoque claro de la naturaleza humana, una
comprension adecuada de Dios, y una visidn correcta de la vida cristiana. Las palabras del
profeta nos recuerdan el estado actual de buena parte del pueblo de Dios: «Oid ahora
esto, pueblo necio y sin corazdén, que tiene ojos y no ve, que tiene oidos y no oye» (Jer.
5:21).

La buena marcha de nuestra vida espiritual va a depender, en gran medida, del
conocimiento que tengamos de Dios y de su obra. Pero dicha tarea no es posible, si no
recibimos permanentemente la luz divina. La ceguera espiritual permanece adherida a
nuestra propia naturaleza caida, y aun recibiendo inicialmente la iluminacion del Espiritu, a
causa de nuestra dejadez y negligencia, podemos perder con el tiempo la visién espiritual:
«Pero el que no tiene estas cosas tiene la vista muy corta,; es ciego» (2 P. 1:9).

El remedio para los miembros de Laodicea, al igual que para nosotros hoy, consistia
en reconocer la propia ceguera espiritual, y continuacién acudir al trono de la gracia divina,
para poder ser ungidos con el colirio invisible, que representa la accidon sanadora de Jesus.

La causa de la ceguera espiritual, en el caso que nos ocupa, no consiste en la ausencia
de vista, sino en pensar que se ve, sin ver. Este era el gran defecto de los antiguos lideres
del pueblo de Israel: «Si fuereis ciegos, no tendriais pecado,; mas ahora porque decis: Vemos,
vuestro pecado permanece» (In. 9:41). Definitivamente, todo cristiano afectado de tibieza
puede alcanzar una correcta visién —-desde la dimension espiritual-, cuando reconozca su
ceguera (sea mayor 0 menor) y que por sus propias fuerzas no puede recuperar la vista.

Por tanto, reconocer la enfermedad oftalmoldgica es el primer paso para la completa
curacion... Y seguidamente, corresponde visitar al Médico amado, pues solo El puede
restaurar nuestra incapacidad visual. Una vez resuelto el problema, no nos olvidemos de
acudir a las periddicas revisiones del Oftalmodlogo divino, para poder conservar nuestra vision
en optimas condiciones.

Hemos visto que los laodicenses realizaban muchas acciones en la iglesia, pero al
tiempo les faltaba algo no poco importante: visién espiritual. Conocida la resolucion,
recogemos aqui la frase del experimentado Job, cuando después de haber pasado por la dura
prueba, exclamé a Dios: «De oidas te habia oido; mas ahora mis ojos te ven. Por tanto me
aborrezco, y me arrepiento en polvo y ceniza» (Job. 42:5).

EL AMOR DE JESUS

«Yo reprendo y castigo a todos los que amo»

Resulta llamativo observar que en el texto griego no se utiliza la palabra «agape» para
traducir «xamo», sino «fileo». Este vocablo griego nos habla de un amor cercano, cédlido y a
la vez tierno. Pese a la primera impresién de dureza, en la declaracion de Jesus no se incluye
el juicio divino para su iglesia, sino mas bien la amonestacion afectuosa que le pueda hacer
un amigo a otro.

El autor citado anteriormente sigue diciendo: «Reprender es hacerle ver a la otra
persona el pecado, con amor». Destaquemos la palabra amor, y tomemos ejemplo los
cristianos. Siendo la disciplina es necesaria, pero en ningun caso hay que dispensar un trato
brusco, pues en muchas ocasiones la represiéon hecha sin amor, puede generar rebeldia.

Si alguna vez nos encontramos con la responsabilidad de tener que reprender a
alguien, vayamos con cuidado de no aplicar la teologia del garrote, sino la teologia del amor.
Si nuestro Sefor nos reprende, sin duda es para evitar la consecuencia del pecado, y si nos
castiga, es para nuestra correccidén. Es siempre un acto de verdadero amor hacia su pueblo,
y en ningun caso de odio o rechazo... No pretendamos evitar, pues, la disciplina de Dios,
«porque Jehova al que ama castiga, como el padre al hijo a quien quiere» (Pr. 3:12).

El comentarista nos recuerda una sencilla ensefianza ya conocida, pero que posee
clara aplicacién en el orden de la vida espiritual: «Un hecho de la vida es que no hay manera

-45-



mas segura de arruinar el futuro de un nifio que permitirle hacer lo que se le antoja» (Willian
Barclay. O.p.citada, p.172). Es cierto, si el Sefior nos tratara como a caprichosos infantes, y su
amor fuera indiferente al pecado, solo conseguiria fomentar nuestro egoismo y alejarnos
cada vez mas de su presencia. Y, para que no se produzca esta malsana condicién, el
propdsito de su buena intervencion disciplinaria, tiene como objetivo el no afiadir mas juicio
a nuestras personas, puesto que como se sabe la paciencia de Dios tiene un limite.

Por este motivo necesitamos obtener una perspectiva correcta, no solo de un Dios
bonachén y permisivo, que todo lo perdona, cuya condescendencia no tiene limite, y cuya
paciencia es hasta el infinito; sino que hemos de recuperar la visidon de un Dios santo y justo,
que a pesar de ser todo amor, no puede aceptar el pecado en ninguna forma. En verdad El
se ofende con sus hijos rebeldes, y se enoja contra su pueblo desobediente... Es el Dios de
toda justicia quien deberia de infundirnos temor santo; no un miedo infernal, desde luego,
sino el respeto y la reverencia absoluta que nos impulse a conducirnos en sometimiento a
El. «Porque es tiempo de que el juicio comience por la casa de Dios» (1 P. 4:17).

No podemos obviar la corrupcion espiritual, que por falta de reprensién y disciplina,
viven innumerables iglesias. Y esto, entre otras causas, es debido principalmente a que no
se denuncia el pecado, ni las malas costumbres; como tampoco se instruye a la iglesia
eficazmente, ofreciéndole orientacién biblica para guiarse en los caminos del Sefior. La
verdad es que hoy casi todo se consiente en la iglesia, y cada cual actia independiente y
bajo su libre criterio personal. Por lo que, instruir, reprender, rectificar, ensefar... con el
objeto de evitar una paralisis espiritual en la comunidad, no sélo representa disciplina, sino
un acto de amor de Dios hacia su pueblo.

-46-



6. UN ENCUENTRO CON JESUCRISTO
LAS CONDICIONES

Una decision por Cristo

«Sé, pues, celoso»

El término «celoso» también se puede traducir por «fervoroso»: condicidon
indispensable para salir de la tibieza. Viene a expresar la decisidon valiente del cristiano que
considera cuan importante en su vida es cumplir fielmente con la voluntad de Dios.

Ser celoso o fervoroso, implica situar nuestra relacién con Dios como la maxima
preferencia en la vida. El celo que el cristiano debe mostrar, pues, no es otra cosa que un
verdadero interés por vivir la vida de Cristo. Este es el deseo ardiente que Dios provoca en
nuestros corazones cuando le entregamos la vida de forma completa, negando nuestra
voluntad para cumplir con la suya.

En el sentido opuesto a lo expresado, observamos la gran despreocupacidon que existe
hoy entre los cristianos por reavivar la vida espiritual. Nuestro interés por lo terrenal y
nuestro descuido por lo celestial, se hace cada vez mas evidente. Ya no valoramos apenas
nuestra comunién con Dios, y a veces tampoco la de nuestros hermanos en la fe.

Hemos de advertir que entre los laodicenses existia una clara ausencia de celo. La
apatia y la desidia espiritual formaban parte integra de la vida eclesial, y sus practicas
religiosas se propagaban solamente a modo de costumbre dominical.

En el mismo sentido, y realizando una correspondencia sobre el futbol —este deporte
tan idolatrado—-, podemos hacer llegar la experiencia de algunos cristianos que, extasiados
por la euforia futbolistica, gritan fervorosamente cuando observan un partido de futbol; unas
veces mostrando su célera por los errores de los arbitros, otras dando saltos de alegria
cuando su equipo favorito consigue un gol... Pero, en cambio, sus corazones son inmutables
ante las injusticias de la vida, y sus rostros inexpresivos a la hora de cantar alabanzas a
Dios; sus palabras frias cuando se trata de orar, y no mayor es su pasion al escuchar o
predicar el mensaje de la Escritura...

Lo cierto es que cada uno muestra «su celo», o expresandolo de otra manera,
pone su «maxima atencion» en lo que le interesa, en aquello a lo que otorga mas valor: bien
sea el futbol, la musica, el arte, y demas intereses.

Distingamos el proceso de la vida cristiana, pues el crecimiento personal, el grado de
espiritualidad, la madurez cristiana, y la calidad en el servicio a Dios, dependera en mayor o
menor medida, del nivel de entrega que cada uno determine. Por ello, la recomendacién de
JesUs a mostrar celo, contiene principalmente un toque de atencién a despertar; a examinar
nuestro actual estado espiritual; a tener muy en cuenta quiénes somos y en qué lugar de la
vida cristiana nos encontramos. )

Cuando los creyentes le abrimos la puerta del corazén a Dios, es entonces cuando El
llena de fervor nuestro espiritu. Esto es asi en tanto el cristiano tome la decisién, en su
libertad, de entregarse por entero a Dios, acatando su voluntad por encima todo. No se trata
de muchas o buenas obras, sino una verdadera disposicién del corazén; y con las
implicaciones de perder la propia vida para ganar la vida de Cristo.

El poseer fervor espiritual, es condicion esencial para que todo lo demas tenga sentido.
Aunque, visto el tema desde un enfoque equilibrado, no podemos confundir el fervor con las
exaltaciones irracionales, el celo santo con el éxtasis disparatado, la santidad con el
fanatismo, o el ardor equilibrado con el frenesi de las sensaciones. En contra de lo que
algunos cristianos extremistas practican, afirmamos que lo que hoy necesitamos es pasién
duradera, no acaloramientos momentaneos.

La idea de fervor o celo, es mas bien una pasién tranquila y serena por descubrir cada
dia los tesoros de la Palabra de Dios, por predicar las «buenas nuevas» del Evangelio, y sobre

-47-



todo por ser consecuentes con el ejemplo de la vida de Cristo. Pablo se califica a si mismo
como celoso de Dios, segun Hechos 22:3. Y al celo de Dios debe proseguir el buen obrar,
como consecuencia logica. Asi parece recomendarlo en su carta a Tito, el responsable de la
iglesia en Creta: «Y celoso de buenas obras» (Tit. 2:14).

Sintetizando de forma sencilla lo expuesto, aprendemos que «tener celo» se
corresponde con el deseo y la buena actitud de amar a Dios sobre todas las cosas, e intentar
cumplir fielmente con su voluntad. Por lo que podemos constatar, que a las obras sin fervor,
sobreviene tibieza manifiesta.

Un arrepentimiento sincero

«Y arrepiéntete»

Intentamos responder a la eterna pregunta: ¢A quién va dirigido este mandamiento?
¢Es para creyentes o para incrédulos?

Si el llamamiento de JesUs es para la «iglesia», primeramente aceptaremos que el
mandamiento explicito de arrepentirse, en este pasaje, era para los creyentes —para los
cristianos auténticos—, indicando arrepentimiento «de la vida tibia» que llevaban. Sin
embargo, también debemos incluir, por derivacion, a los cristianos nominales (solo de
nombre); suponiendo que también tomaban parte de la misma comunidad, por lo cual no se
descarta la posibilidad de aplicar el texto para los no convertidos.

A este respecto, comprendamos que en cierta manera un incrédulo no puede ser tibio:
esta muerto espiritualmente; pero bien puede participar de la tibieza que en tal caso la iglesia
le proporciona. Por esta razén, el mensaje de Cristo se orienta para la comunidad en general,
y también para cada uno de sus miembros, sean verdaderos creyentes o no.

Parafraseando el mensaje de JesUs, parece como si el texto dijera: -No importa si
alguna vez has sido salvo, si has conocido verdaderamente a Cristo; arrepiéntete como si
nunca lo hubieras hecho, como si comenzaras una nueva vida, como si tomaras la decision
hoy mismo, disponiendo asi tu camino bajo las directrices de Dios.

Ahondando en este punto, lo asombroso es que la comunidad de Laodicea habia
cambiado de conducta, de ética, pero ésta no venia guiada por el arrepentimiento (sefal
también de falsos convertidos en muchas iglesias). Y visto desde una perspectiva biblica, no
puede haber ética cristiana valida, si no existe un verdadero arrepentimiento.

Resulta interesante analizar la forma imperativa del término «arrepentirse», pues el
texto griego parece indicar un estado y no solamente un acto. Es un acto puntual, cierto,
pero también es un estado permanente. Se trata de romper con el pasado y comenzar de
nuevo para «vivir como un arrepentido» (éste es el sentido correcto), y no de un hecho
puramente superficial. El arrepentimiento es un cambio de mentalidad, reflejado ademas en
un cambio de disposicidn del corazén, que repercute, a la vez, en un cambio de vida.

Seria conveniente hacer nuestras las palabras del sacerdote Esdras: «Y dije: Dios mio,
confuso y avergonzado estoy para levantar, oh Dios mio, mi rostro a ti, porque nuestras
iniquidades se han multiplicado sobre nuestra cabeza, y nuestros delitos han crecido hasta
el cielo» (Esd. 9:6). Es verdad, tenemos que pedir perdén a nuestro Dios por tantas cosas
gue le ofenden: por descuidar su Palabra y la oracién, por nuestra indiferencia hacia El, por
la falta de amor hacia nuestro préjimo; y cada uno, personalmente, por el grado de ceguera,
pobreza, desnudez (mayor o menor), u otros sintomas que indica el pasaje referencia en El
Apocalipsis.

Es preciso destacar el popular Salmo 51, como antecedente biblico, para cualquiera
que necesite unas pautas de arrepentimiento. Son las palabras del rey David, un creyente
abatido por su pecado que clamaba a Dios: «Porque yo reconozco mis rebeliones, y mi pecado
esta siempre delante de mi. Contra ti solo he pecado, y he hecho lo malo delante de tus
ojos» (Sal. 51:3,4). Arrepentirse significa negarse a si mismo, decir «<no» a las motivaciones
individuales, y a todo interés pecaminoso que no se avenga a los buenos propdsitos divinos.
Un cambio interior de mente y de conducta, es la condicion primero y la consecuencia
después.

Tal vez alguien podria pensar que ya un dia se arrepinti6 de sus pecados, en el
momento de su conversion a Cristo. Pero, la condicion correcta del corazén del creyente a lo
largo de toda su vida, es conservar una «actitud permanente de arrepentimiento».

-48-



Sepamos, sobre lo dicho, que no se producird un auténtico avivamiento en la iglesia,
si antes no hay un verdadero arrepentimiento. Asi que, no se debe cambiar la ética, sin
primero cambiar el corazon.

EL LLAMAMIENTO

«He aqui, yo estoy a la puerta y llamo»

Ocurre que el cristiano que practica el pecado de la tibieza, puede asistir al culto,
cantar, leer la Biblia, orar, predicar... y, al mismo tiempo, abandonar a Jesus.

Desde la experiencia comunitaria, la expresion «a la puerta» indicaria que el Sefior ha
guedado fuera de la iglesia local, por haber sido excluido de ésta; por lo tanto, su «presencia
activa» permanece desligada de toda practica eclesial. La congregacién ha rechazado al Rey
y se ha sentado en el trono. Y en esto, la prioridad ya no es el Sefor de la iglesia, sino la
iglesia del Sefior.

No pensemos equivocadamente, porque el Evangelio no es solo una disertacion verbal,
sino el llamamiento a un encuentro con Cristo; y si el Sefior mismo se halla a la puerta de la
iglesia, entonces équé evangelio se estd predicando? Si la iglesia de Laodicea eché fuera a
Cristo, no nos parezca extrafio que también hoy esté a la puerta de muchas congregaciones.
Es también lo que ocurrid en el pueblo de Israel: echaron a los profetas y rechazaron el
mensaje de los que predicaban la verdad de Dios: «iJerusalén, Jerusalén, que matas a los
profetas, y apedreas a los que te son enviados!» (Mt. 23:37).

En esta consideracion, la declaracion «yo estoy a la puerta», contiene la idea de que
JesUs sigue estando cerca de la comunidad y del corazén de sus miembros, y por
consiguiente todavia hay esperanza.

Siguiendo con la expresion «y llamo», nos hace comprender que cada cristiano tibio,
gue esta a punto de ser vomitado, de alguna manera es llamado por el Sefior y amonestado,
para que vuelva arrepentido, y asi pueda ser perdonado y restaurado. No valen las excusas,
pues todos, desde la poca o mucha luz, saben lo que tienen que hacer... Ahora bien,
recapacitemos aqui, porque si nos hallamos en la misma situacién que los creyentes de
Laodicea, y nos resistimos a tan sublime llamamiento, no dudemos que la advertencia se
cumplird: «Te vomitaré». Este es un aviso demasiado serio como para ignorarlo... La llamada
apremiante hecha desde el cielo por el mismo Sefior Jesus, contempla hoy la oportunidad
para recibir el perddon, y experimentar la necesaria rehabilitacion espiritual. Es un
llamamiento claro a doblegar nuestra voluntad bajo el yugo suave y ligero de Jesus.

Qué generoso se muestra nuestro Sefor, que soportandonos hasta agotar su
paciencia, nos ofrece hoy la ocasion para poder arrepentirnos, y levantarnos del estado de
postracién espiritual en el que quizéa podamos encontrarnos.

LA COMUNION CON CRISTO
«Si alguno oye mi voz»

El Espiritu de Cristo se revela al lado de cada corazdn, porque la iglesia son
principalmente las personas, y no el templo. Y es de esta forma, personal e intransferible,
gue hace llegar su voz a través de la Palabra viva... Sin embargo, como cita Jesus en Mateo
13:15, «oimos con los oidos pesadamente», por lo que muchas son las ocasiones en que
nuestro corazon parece no inmutarse ante el urgente mensaje del Senor.

«Si alguno», expresa que el llamamiento se convierte en un aviso de tipo individual
para cada creyente. Como hemos enfatizado en el apartado anterior, en ultimo término no
existe pretexto para ningun cristiano, porque el mensaje de El Apocalipsis todavia sigue vivo,
perseverado como un toque de atencién a lo largo de la historia de la Iglesia. Y al igual que
el juicio fue ejecutado en el antiguo pueblo de Dios, no dudemos que también hoy se cumplira
en aquellos cristianos que deciden permanecer en la tibieza, incluidas las congregaciones
rebeldes a la urgente llamada de Jesus. Desde la antigiedad resuena la admonicion biblica:
«Asi cumpliré en ellos mi enojo» (Ez. 6:12).

Pongamos hoy atencién a su voz, no sea que mafiana sea demasiado tarde, pues solo
asi podremos evitar las consecuencias que acarrea toda desobediencia: «Mas esto les mandé,

-49-



diciendo: Escuchad mi voz, y seré a vosotros por Dios, y vosotros me seréis por pueblo... y
no oyeron ni inclinaron su oido; antes caminaron en sus propios corazones, en la dureza de
su corazén malvado, y fueron hacia atras y no hacia delante» (Jer. 7:23,24).

Ningun creyente es ignorado por el Salvador, por lo que cualquiera que se halle
afectado de tibieza espiritual, tiene hoy la oportunidad de escuchar su voz. La exhortacion
biblica sigue estando presente: «Si oyereis hoy su voz, no endurezcais vuestros corazones»
(He. 3:7,8).

«Y abre la puerta»

Todos los cristianos tibios son llamados por Jesus, y de forma paralela, también
entendemos que todos tienen la oportunidad de abrirle la puerta de su corazén. Ahora bien,
permaneciendo en una iglesia tibia, es cierto que el creyente puede quedar impedido en su
actuacién cristiana, por estar adherido a un cuerpo enfermo... Pero, aun con todas las
limitaciones, todavia cabe la posibilidad de que éste sea fiel en su vida cristiana (en lo poco)
dentro de las restricciones, y el Sefior no le pedird mas responsabilidades de las que pueda
sobrellevar. Pese a todo desconcierto, no hay nada que pueda servir de justificante para
cerrarle la puerta a JesuUs; sino al contrario, es en medio de la incertidumbre cuando debemos
expresar mayor confianza en el amor y la fidelidad de nuestro buen Pastor, dado que El tiene
cuidado de sus hijos, como bien subraya el texto biblico: «Echando toda vuestra ansiedad
sobre él, porque él tiene cuidado dado de vosotros» (1 P. 5:7).

Abrirle la puerta a Jesus, es considerar su Persona como la prioridad mas elevada; es
otorgarle el derecho a gobernar nuestra vida, a tomar las riendas de nuestra voluntad; es
estar dispuestos a servirle de corazén en todo lo que El disponga.

Es una verdad biblica que el incrédulo debe abrir la puerta de su corazén a Jesus para
ser salvo, pero no menos biblico es que el creyente también debe seguir haciéndolo para ser
consagrado. Y muchas veces le cerramos la puerta a JesUs, cuando nuestros intereses
personales, familiares, o inclusive eclesiales, privan sobre los verdaderos intereses del Reino
de los cielos.

Si reparamos bien en la expresion «abrir la», notaremos que la idea no es abrir
«una», sino «la» puerta de entrada -la principal-, que es la puerta del hogar de nuestro
corazon, donde radica el ser interior: alma, corazén, mente, espiritu, voluntad, etc. Y con
ello también el proposito de que Jesus llene y gobierne todas las areas de la vida, para que
de tal forma El pueda ser el Sefior y no tan solamente el Salvador.

«Entraré a él, y cenaré con él, y él conmigo»

«Entraré a él», resulta una expresion ciertamente dificil de interpretar. Podemos juzgar
gue, en cuanto al creyente, esta declaracién significa: «entrar para actuar en la esfera de su
intimidad», y no «dentro de él» para salvacion, es decir, estd hablando en primer término
de la restauracion del creyente, esto es, volver a retomar la comunién espiritual con Dios.
Aun siendo asi, también entendemos, como ya hemos visto, que posee ademas una evidente
aplicacion para el incrédulo.

Volvemos una vez mas a reiterar lo expuesto: que el significado de la vida cristiana no
consiste solo en realizar buenas obras, sino principalmente en la actuacion de Cristo a través
de ellas. Tal como lo indicd el apdstol Pablo a los creyentes de Efeso: «Para (propdsito) que
habite (actue) Cristo por la fe en vuestros corazones» (Ef. 3:17). Asi pues, unidos a Cristo
tenemos las garantias suficientes de vivir la vida con total seguridad, con plena certeza, y
en plenitud espiritual.

«Cenaré con él y él conmigo». Tanto en el ambito hebreo como en el griego, la cena
era la ultima comida del dia laboral; y ésta permitia descansar de la dura jornada de trabajo,
siendo una buena ocasidn para practicar la comunidon y regocijarse juntos en familia. Esta
es la idea recogida del ejemplo cotidiano, que sirve para expresar la verdadera comunién
con Jesus.

Por otra parte, la afirmacion «y él conmigo», conlleva la ensefianza de que Jesus pasa de ser
un simple invitado en nuestro hogar, a ser el verdadero anfitrién. Porque es El, Duefio y
Sefor, quien ha de tomar posesién de nuestro corazdn, para ordenarlo, restaurarlo vy
gobernarlo. Es entonces cuando nos daremos cuenta de que los invitados somos nosotros,
de que la cena es suya, y la casa también.

_50_



Tanto la salvaciéon de los incrédulos, como la restauracién de los creyentes, se
producen de forma instantanea cuando entramos en contacto espiritual con Jesus, a través
del arrepentimiento. Asi El toma de la mano a todo creyente caido y lo levanta. La accién
es inmediata, y al momento se origina el milagro. Seguidamente comporta todo un proceso
donde Jesls, como Rey soberano, debera tomar necesariamente el sefiorio de la vida
cristiana.

Traemos otra vez a la memoria el siempre recordado aguijén de Pablo, y la respuesta
del mismo Sefor: «Y me ha dicho: Bastate mi gracia; porque mi poder se perfecciona en la
debilidad» (2 Co. 12:9). El texto biblico no contiene sombra de oscuridad, puesto que es
Cristo mismo quien perfecciona en todo momento al creyente, ofreciéndole su poder cuando
éste se sitla en debilidad.

El texto de El Apocalipsis, citado en forma de promesa, nos ensefia que el verdadero
cristianismo no consiste en una cémoda religidn, sino en un estado de comunioén fraternal
con Dios, a través del Espiritu Santo que mora en nuestros corazones. Asi es como la voz se
escucha en el momento en que entendemos el mensaje, porque el Espiritu hace viva su
Palabra en el corazdén del oyente. La decisidon consecuente es nuestra: abrir o seguir cerrando
la puerta a Jesus.

En la medida en que el Sefior mantiene su accién benéfica en nosotros, al tiempo se
produce un estado de renovacion interior, en el cual el Espiritu origina los «rios de agua viva»
(In. 7:38) prometidos en su Palabra. Por ende, la paz de nuestro Sefior —que sobrepasa todo
entendimiento- llena el corazén del cristiano comprometido. Y es en la medida que Dios
ocupe el «centro» de la vida de creyente, que la metafora de la «cena» se hara una
evidente realidad: «Y cenare con él, y él conmigo». Por tanto, la experiencia de vivir en Dios
o fuera de El, es lo que va a determinar una vida llena de fruto, o por el contrario vacia y sin
sentido.

No hay duda alguna, vivir por y para el Sefior, constituye la maxima satisfaccion que
puede alcanzar a experimentar todo creyente en su breve paso por este mundo.

-51-



7. REPERCUSIONES DE ETERNIDAD

En declaraciones a una cadena de televisidon, un ex ministro espafiol, rector de una
destacada universidad de Barcelona -Espafia—, hombre afamado y respetado por todos,
respondia a la pregunta de un periodista, en cuanto a la situacién democratica del pais,
diciendo: -Estoy muy tranquilo, y voy a disfrutarla, porque pienso vivir 105 afios (palabras
exactas). Al cabo de pocos dias de esta declaracion, la persona sufrié un atentado terrorista
gue acabd con su vida. Este suceso trajo a mi mente la historia del rico que se relata en el
evangelio: «Diré a mi alma: Alma, muchos bienes tienes guardados para muchos afos;
repdsate, come, bebe, regocijate. Pero Dios le dijo: Necio, esta noche vienen a pedirte tu
alma...» (Lc. 12:19,20). Al parecer, este distinguido personaje gozaba de una elevada
posicion, preparacion académica y reconocimiento honorifico. La popularidad, la economia y
bienestar, eran elementos que presidian su incesante vida. Hombre reconocido y querido por
el pueblo... en segundos quedd reducido a la nada. iQué absurda es la vida! Estaba
preparado para todo, menos para morir; tanto que en su plena ingenuidad afirmé
alegremente: «viviré 105 afos», cuando nadie es duefo de su alma, si bien, «Dios ha puesto
los limites de la habitacion del hombre», como cita Hechos 17:26, y «toda alma es suya»,
segun Ezequiel 18:4. Este es claro ejemplo de fragilidad humana, afadido a otros muchos,
donde se resalta la ignorancia del ser humano y su visién temporal de la existencia. Entre
tanta inconsciencia, corresponde una detenida reflexién sobre los aspectos temporales de la
vida, para que, con mayor sensatez, la «perspectiva de eternidad» se haga mas presente en
la mente de todo cristiano.

No podemos olvidar, como creyentes, que la condicion de nuestra existencia es
perpetua, y por lo tanto la postura mas sabia en esta vida terrenal, es mantener una
constante y adecuada valoracion de la eternidad que nos espera. Asi parecia tomar conciencia
el maestro de la alegoria, Origenes: «Porque a medida que crece el entender del alma, mas
se familiariza con las cosas divinas y le es dado discernimiento con que distinguir lo eterno
de lo temporal, lo perecedero de lo que dura siempre» (Origenes, Escritos Espirituales. BAC,
1993, 25).

UNA DECISION PERSONAL
«Al que venciere»

Seguimos con la misma orientacién: en cierto sentido solo el que tiene a Cristo en su
corazén ya ha vencido, porque sin duda esta unido con Jesus, el Vencedor. Y no dejando de
ser esto cierto, la declaracidn «al que venciere», también comporta para el cristiano una
accion de lucha constante, que como bien suponemos habra de librarse, no solo en la iglesia,
sino en el devenir de la vida cristiana.

Si bien es verdad que somos nosotros los que debemos luchar, es solo Cristo quien
nos capacita para vencer las tentaciones, las caidas, lo que llamamos pecado, y evitar sus
consecuencias. A saber, el pecado se manifiesta a través de nuestros tres grandes
adversarios. En primer lugar, por medio de nuestro propio impulso pecador (dejarnos llevar
por nuestra naturaleza caida). Asi, la condicidn del Sefior Jesus para poder vencer, apunta a
la idea de renunciar a nuestro «yo»: «Niéguese a si mismo» (Lc. 9:23). En segundo lugar,
se manifiesta en forma de los valores materialistas que nuestra sociedad nos facilita, en
contraposicion a la fe. Las palabras del apdstol Juan, muestran la victoria sobre el mundo
por medio de nuestra confianza en Dios: «Y esta es la victoria que ha vencido al mundo,
vuestra fe» (1 In. 5:4). Y en tercer lugar, a través de nuestro incansable incitador del mal:
Satanas. Y para vencer a este peligroso adversario, el consejo del apdstol Pablo se dirige a
que nos mantengamos «firmes contra las asechanzas del diablo» (Ef. 6:10), y tomemos toda
la armadura para poder defendernos, segun Efesios 6:10-18.

-52-



Pensando en ello, causa una grata satisfaccién saber que todavia existen cristianos
gue vencen, porque siguen luchando legitimamente. También los hay que, aun gozando de
la victoria de Cristo, son derrotados, porque se han dejado vencer por los afanes de este
siglo. La recomendacion es biblica: «No seas vencido de lo malo» (Ro. 12:21).

Contemplando el asunto desde el ambito eclesial, es preciso resaltar la importancia de
nuestra responsabilidad, al presentir que innumerables congregaciones han sido «vencidas»
por nuestro llamado mundo cristiano. Y podemos sefialar, entre las causas principales de
este fracaso, la falta de apertura a la «renovacién» como elemento importante en la victoria
de la iglesia; ya sea producida por los prejuicios, los miedos, las tradiciones, o por otras
malogradas formas de concebir la vida cristiana. Por ello, la idea de «vencer» conlleva una
actitud de valentia, de disponibilidad a sufrir las consecuencias de ser un verdadero cristiano
en nuestro cristianizado mundo.

Si hacemos nuestra la declaracidon del apdstol Pablo: «Estimo todas las cosas como
pérdida» (Fil. 3:8), tal vez nos puede dar la sensaciéon de transitar por esta vida como
perdedores... Aun teniendo esta incomoda sensacion, el cristiano habra de vivir con la noble
dignidad de un vencedor, en funcion siempre de la victoria de Cristo: «Antes, en todas estas
cosas somos mas que vencedores por medio de Aquel que nos amd» (Ro. 8:37).

Pero, si marchamos en direccion inversa, desde una postura de cobardia, lo Unico que
conseguiremos es impedir la labor que Dios desea hacer, tanto dentro como fuera de la
comunidad. Pensemos en ello, porque debido a nuestro corazén estropeado, en ocasiones
resulta inevitable experimentar dudas y temores, y por momentos nos podra embargar un
sentimiento incomprendido de cobardia... No hagamos caso a las sensaciones, porque a pesar
de los sentimientos de animadversion que podamos albergar, tengamos por seguro que la
decision habra de ser firme: «al que venciere». Asi, toda emocion contrapuesta, ha de
someterse al control Espiritu, adoptando en todo momento una postura de valentia.
Acertadas aqui son las palabras del escritor francés Ernest Legouvé, cuando afirmaba: «La
cobardia es el miedo consentido; el valor es el miedo dominado».

De manera que, los valientes no solamente reciben a Cristo, sino que también toman
la cruz vy le siguen. Y a la final, solo los valientes seran proclamados «vencedores» en la
eternidad. La decision, aqui, se relaciona con la propia voluntad del creyente: o vence, o se
deja vencer. Vive en victoria o en constante derrota. No hay término medio.

Recojamos la ensefianza del texto sagrado, y observemos que al fin de sus dias Pablo
pudo expresar con plena satisfaccidon: «He peleado la buena batalla (sentimiento de victoria),
he acabado la carrera (experiencia de triunfo), he guardado la fe (grata impresion del
cumplimiento de su deber). Por lo demas, me esta guardada la corona de justicia, la cual me
dara el Sefor, Juez justo, en aquel dia» (2 Ti. 4:7,8).

EL GALARDON
«Le daré que se siente conmigo en mi trono»

Bien podriamos pensar que en la presente declaracion, el galarddn representa la propia
salvacion recibida hoy o vivida en la eternidad. Pero, si esto fuera cierto, nos encontramos
ante la dificultad de que el contexto del libro se contradice con el propio texto: «Y el que
quiera, tome del agua de la vida gratuitamente» (Ap. 22:17); e igualmente con toda la
analogia biblica acerca de la Redencién, presente y futura, en Cristo Jesus. Entonces,
llegamos a concluir en que galarddén no equivale a salvacién, sino a recompensas.

Parece razonable aceptar que Cristo mismo otorgue los reconocimientos eternos
cuando asi tomamos la firme determinacion de vivir para El. Seria injusto que el pago fuera
el mismo para los cristianos infieles, que para aquellos martires que dieron su vida por Cristo.
Y la idea aqui no es tanto el pago por un trabajo, ni mucho menos el precio de nuestra
salvacion, sino que es la consecuencia de la misma vida cristiana que se extiende hacia la
eternidad. Es decir, el grado de bendiciones en el Reino de los cielos, ird en funcion del grado
de servicio y consagracion aqui en la tierra.

La entrada a la «nueva tierra» es aguardada por todos los verdaderos creyentes. Sin
embargo, habra algunos que entraran de forma muy ajustada. Como bien hace constar el
texto biblico, el Sefior concedera entrada amplia en el Reino eterno al cristiano fiel y valiente:

-53-



«Porque de esta manera (haciendo firme la vocacion con la que hemos sido llamados) os
sera otorgada amplia y generosa entrada en el reino eterno de nuestro Sefor y Salvador
Jesucristo» (2 P. 1:11). Como cita el texto leido, los vencedores disfrutaran de una generosa
entrada en el futuro Reino. En sentido inverso, aquellos que son vencidos entraran de manera
muy estrecha en el citado Reino eterno.

«Sentarse en el trono de Cristo» significa obtener una entrada holgada en el Reino de
Dios, y participar de la autoridad que el Todopoderoso delegara en la eternidad, recibiendo
por su gracia una posicion de mayor privilegio. Es, en definitiva, disfrutar aun mas de la
grandeza de Cristo, en comparacion con otros cristianos que lamentablemente se han dejado
vencer.

En relacion con la eternidad, el apdstol Pablo parecié tener muy claro el concepto.
Dirigiéndose al joven Timoteo, le expuso la causa y el efecto: «Si sufrimos, también
reinaremos con él» (2 Ti. 2:12).

Conviene prepararnos para vivir la eternidad con la mayor dignidad posible, como
herederos de la gracia junto con Cristo; comprendiendo bien que la posicién que recibamos
en el futuro Reino de Dios, dependera de nuestra manera de obrar aqui, en nuestro mundo
presente. En aquel dia serd imposible cambiar todo aquello que hayamos hecho mal, o dejado
de hacer bien. El texto de El Apocalipsis asi parece indicarlo: «Bienaventurados de aqui en
adelante los muertos que mueren en el Sefor... porque sus obras siguen con ellos» (Ap.
14:13). Muchas buenas obras semejantes al heno y a la hojarasca, seran quemadas. Pero,
pequefias obras llenas de amor, y reforzadas con el oro de Cristo, se mostraran
imperecederas en aquel glorioso dia.

Hacemos bien en considerar que todo lo que hagamos en este mundo, tendra una
repercusion en la eternidad.

EL MODELO ES JESUS

«Asi como yo he vencido, y me he sentado con mi Padre en su trono»

Como bien nos ensefia el Nuevo Testamento, todo discipulo ha de seguir el ejemplo
gue JesUs nos dejo en su vida terrenal: «Asi como yo». Recapacitemos en las implicaciones
del texto, Jesus vencié porque cumplié hasta el final con el plan de la Salvaciéon que Dios
habia diseflado en la eternidad.

Reforzando la idea ya expuesta en el apartado anterior, entendemos que también
vencemos de la misma forma como vencidé Jesls. «Y aunque era Hijo, por lo que padecio
aprendio la obediencia» (He. 5:8). El concepto es claro: si queremos vencer, pues, debemos
aprender a ser cristianos obedientes. Entendamos bien el concepto de obediencia, porque en
ningun caso equivale a perfeccién absoluta. Mas bien, la ensefanza aqui va del todo
orientada a mantener una buena «actitud de obediencia» a Dios.

Recordemos que en calidad de hombre, Jesus vencid, porque fue obediente hasta la
Cruz, porque acepto la voluntad del Padre: «No busco mi voluntad, sino la voluntad del que
me envidé» (In. 5:30). Nos preguntamos, entonces, ébuscamos nosotros, en realidad, hacer
la voluntad de Dios en todos los aspectos de nuestra vida?

Por lo general, los cristianos consecuentes con la fe que profesan, suelen sufrir una
presién tan intensa, que a veces han de hacer un gran esfuerzo para no rendirse. Pese a
toda adversidad, estamos llamados a resistir por la fe, y a mantenernos en victoria,
recibiendo en todo momento las fuerzas que Dios nos ofrece. Asi, cuando nos disponemos a
obedecer a Dios, en actitud de confianza absoluta, es cuando realmente vencemos. En el
sentido contrapuesto, Laodicea fue vencida por el hedonismo, la hipocresia y el materialismo,
dando lugar a la tibieza mas detestable.

«Vencer», en cualquier caso, significa estar dispuestos a conocer su Palabra, a
practicar sus mandamientos, y a confiar en sus promesas.

La propuesta de JesUs no es para andar en camino de rosas. A veces la senda resultara
ser estrecha, la ruta incdmoda, los valles tortuosos y dificiles, y el recorrido no exento de
dificultades. Pese a todo, es un camino seguro, y la direccién hacia la «ciudad eterna» es la
indicada.

No mantengamos nuestra mente alejada de la eternidad, porque todos tendremos que
pasar por el inevitablemente trance de la muerte (si el Sefior no viene antes), y comparecer
ante el Tribunal de Cristo para rendir cuentas de nuestro paso por este mundo pasajero.

_54_



UN MENSAJE DE ACTUALIDAD

«EIl que tiene oido, oiga lo que el Espiritu dice a las iglesias »

Si bien es cierto que el mensaje fue dirigido principalmente «a las iglesias», el texto
leido comienza con «el que», sindnimo de «si alguno oye mi voz» referido anteriormente; el
cual viene a revitalizar la enseflanza de que el llamamiento es de caracter general, pero la
decision es del todo particular. En esto la Escritura nunca se mantiene impasible, y siempre
exige una respuesta, una disposicion personal que tenga en cuenta el precio que se ha de
pagar en el hoy, pero también las ganancias imperecederas que podremos recibir en el
manana.

Si apreciamos bien el mensaje de Cristo, éste no solo se dirige a la iglesia de Laodicea,
sino que también se hace extensivo a todas las comunidades, como indica el texto leido: «a
las iglesias». Y asi, la perspectiva del espiritu biblico se dilata en el tiempo hasta llegar a
nuestra época, y cdmo no, a cada uno de nosotros. De esta manera, todas las decisiones
individuales resultaran determinantes para la situacién de la iglesia local. Lo que no podemos
hacer, desde luego, es esperar que la iglesia cambie, si cada uno de nosotros no toma
primeramente una decision en particular.

Seguramente todos los cristianos hemos escuchado en algin momento, y debemos
responder a «lo que el Espiritu dice». Es el mensaje del Espiritu Santo que habla a los
creyentes en Cristo, y en general a todos los cristianos no convertidos realmente a Dios, que
conforman la congregaciéon de Laodicea en nuestro presente siglo.

Finalmente, cuando Dios hace posible que oigamos, seamos sensibles a su voz. No
haremos bien en darle la espalda, ni en volver nuestro rostro con indiferencia ante el
llamamiento divino: «Inclinad vuestro oido, y venid a mi; oid, y vivira vuestra alma» (Is.
55:3).

Si todavia conservamos algo de percepcién espiritual, pongamos atencion a la urgente
llamada de Jesus, que no por casualidad ha quedado por siglos fielmente registrada en la
Biblia. Por tanto, ahora es el momento de detenerse, de escuchar la voz de Cristo, y de
reflexionar sobre el claro mensaje que se reluce en El Apocalipsis. Porque, en vista de lo
comentado, solo desde nuestra decisién personal podremos alcanzar, en caso posible, a
renovar la Iglesia en general.

-55-



CONCLUSION

Para concluir con esta reflexién, cabe decir que las aplicaciones para la vida cristiana
que se han realizado sobre el texto de El Apocalipsis, han sido siempre deductivas y
comparativas; y se ha intentado, sobre todo, que obedezcan al espiritu doctrinal de la propia
Escritura.

Por lo visto hasta aqui, seguramente el texto de El Apocalipsis todavia se hace vivo y
real en el corazén de cada cristiano afectado de tibieza, y como no, también en cada
congregacidon a punto de ser vomitada.

Si bien puede haber muchos cristianos que no se consideren tibios, debemos reconocer
que cada uno de nosotros participamos en mayor o menor grado de la tibieza que nos rodea.
Por una parte, porque somos un «cuerpo» con nuestros hermanos, y no en vano tenemos
una responsabilidad colectiva. Por la otra, porque vivimos en un mundo corrompido, y el
pecado, en consecuencia, ho nos es ajeno.

«He aqui yo estoy a la puerta y llamo» (Ap. 3:20). Tan generoso llamamiento es para
todo el que se encuentre alejado de la comunién con Cristo. Luego, todo aquel que desee
recibir a Jesus, no solamente como el Salvador, sino también como el Sefior de su vida,
habré primero de renunciar a su propio ego, y con espiritu de abnegacion personal, estar
dispuesto a reconocer su pobreza, su ceguera, su miseria... Solo con esta actitud de
humildad, se alcanza a recibir de Cristo el perddn, la restauracion, y la plenitud espiritual.

En esta conclusién final, quisiera relatar un suefio que para mi fue ciertamente
significativo, y que segun mi criterio propio, contiene una ensefianza afin a lo expresado en
el presente trabajo. Aunque soy poco partidario de la revelacion por suefios, creo que en
situaciones especiales Dios puede utilizarlos para procurar alguna ensefianza especifica. Con
este sentir atestiguaba el salmista: «Aun en las noches me ensefia mi conciencia» (Sal.
16:7).

El suefio fue el siguiente: En unos encuentros cristianos de verano, estaba observando,
cual espectador, cémo la gente se despedia entre si con sonrisas y abrazos efusivos, al ser
el Ultimo dia. Mientras transcurrian las despedidas, me causd desconcierto notar entre los
asistentes a un individuo muy especial, de aspecto un tanto rudo, con barba, y cierta seriedad
en el rostro, pero calido y sereno a la vez. Las personas que estaban a su lado evadian su
presencia, y nadie se acercaba para saludarle. Parecia como si tal hombre fuera invisible
ante los ojos de los alli presentes; cosa extrafna, siendo tan especial el Ultimo dia de los
campamentos... Cual fue mi sorpresa, que al fijar la mirada en él, descubri que la persona
gue habia alli, entre la multitud, era el Sefior Jesus, imi Senor! Aquel que habia sufrido tanto
por mi en la Cruz, estaba alli, en persona... Inevitablemente mi corazén se conmovid, y mis
ojos se llenaron de lagrimas, por la gran emocion de ver en persona al Sefior Jesucristo. No
tuve por menos que correr hacia El y abrazarle... En esos momentos tan especiales, donde
el encuentro confluyé en un intenso abrazo, senti un profundo amor que inundd toda mi
alma... De repente me desperté exaltado, y seguidamente tuve la fuerte sensacion de que
aquel sueno no habia sido casual, sino que aparecié como una impactante ensefanza, la cual
Dios me habia permitido experimentar en la esfera del inconsciente. Entendi, entonces, que
cuanto mas nos acercaramos a la segunda Venida de Jesucristo, mayor seria el menosprecio
a su Persona: no solo del mundo, en general, sino también de los cristianos, en particular.

Una escena sorprendente del suefio, fue el momento en que aquellos «creyentes» no
se daban cuenta de que el mismo Creador de los cielos y la tierra, el Salvador de los hombres,
estaba alli en medio de ellos... Teniendo en cuenta esta imagen onirica, igualmente al dia de
hoy muchos circulos cristianos han ido abandonando a Jesus, hasta llegar a ignorarle por
completo. Asimismo, la iglesia tibia lo ha convertido en un mero simbolo, en una doctrina
seca, en una religion vacia; y no se ha dado cuenta de que el Sefior se ha mantenido presente
en su iglesia por largo tiempo, a pesar del grave rechazo de ésta.

-56-



Tibieza, pobreza, orgullo, y ceguera espiritual, son sintomas caracteristicos de buena
parte de las iglesias llamadas cristianas. Y como esto es cierto, el mensaje que hemos
escuchado de parte de Jesus, no puede ser ignorado.

La propuesta del Sefior para hoy, es la misma que para el pueblo de entonces: «A los
cielos y a la tierra llamo por testigos hoy contra vosotros, que os he puesto delante la vida
y la muerte, la bendicion y la maldicion; escoge, pues, la vida, para que vivas td y tu
descendencia, amando a Jehova tu Dios, atendiendo a su voz, y siguiéndole a El; porque él
es vida para ti» (Dt. 30:19,20).

Querido lector, si no has experimentado todavia la verdadera salvacién que ofrece
Jesucristo, ahora es el momento preciso para reconciliarte con Dios. Jesus invita a cada
persona de este mundo a tener un encuentro con El: «Venid a mi todos» (Mt. 11:28). Si de
todas formas, ya has conocido a Cristo, y asi mantienes tu llama encendida, igracias por tu
fidelidad, por tu decision, por tu valentia! No te quepa la menor duda de que el Rey de reyes
sabra recompensarte cuando regrese con poder y gloria para buscar a su Iglesia.

Ahora bien, si en esta reflexion, percibes que lo has ido dejando fuera de tu vida (tal
vez sin apenas darte cuenta), y asi te encuentras experimentando la «tibieza espiritual»,
entonces, aun estas a tiempo de arrepentirte y acudir al Buen Pastor. El te espera con los
brazos abiertos para ofrecerte el perddn divino y la renovacién espiritual. Su invitacion se
mantiene hoy presente: «Sij alguno oye mi voz y abre la puerta, entraré a él» (Ap. 3:20).

Iglesia tibia: sé fria o caliente, pero no alargues por mas tiempo tu tibieza, pues de lo
contrario se cumplird la advertencia de Jesus: «Te vomitaré de mi boca».

«El que tiene oido, oiga lo que el Espiritu dice a las iglesias» (Apocalipsis 3:22).

José Ma Recuero
Bachelor en Teologia

© Copyright 2008
Estrictamente prohibida su reproduccion para la venta.

-57-



	INTRODUCCIÓN
	INTRODUCCIÓN (1)
	LA IMPORTANCIA
	CARACTERÍSTICAS HISTÓRICAS DE LA IGLESIA EN LAODICEA
	EL ÁMBITO DEL LIDERAZGO
	«Y escribe al ángel de la iglesia en Laodicea»

	LA PRESENTACIÓN DE JESUCRISTO
	Una visión acertada del Señor de la Iglesia
	«He aquí»
	Comenzamos con una expresión de suma importancia: «he aquí», que nos indica la indudable verdad acerca de la presencia real de Cristo en la iglesia local, así como en la vida personal de cada creyente.

	La presentación de su Persona y obra
	La veracidad de Dios
	«El Amén»
	La presencia permanente de Cristo
	«El testigo fiel y verdadero»

	Jesucristo el Creador
	«El principio de la creación de Dios»

	Un mensaje de urgencia


	2. LA DRAMÁTICA SITUACIÓN DE LA IGLESIA
	EL CONCEPTO DE IGLESIA
	CUATRO ENFOQUES DISTINTOS Y COMPLEMENTARIOS
	La verdadera Iglesia universal: invisible y eterna
	La Iglesia universal y comunidad visible
	La Iglesia como movimiento histórico
	La Iglesia como denominación: congregación e iglesia local

	LA RAÍZ DEL PROBLEMA
	El conocimiento del Señor
	«Yo conozco»

	Las obras de la iglesia
	«Tus obras»

	Énfasis en la persona
	El deseo del Señor
	«Ojalá fueses frío o caliente»


	LA TIBIEZA ESPIRITUAL
	«Pero por cuanto eres tibio»

	IDENTIFICANDO LA TIBIEZA
	¿En qué consiste la tibieza?
	Las señales de un cristiano tibio
	Mejor el cristiano frío
	«Y no frío»

	Mejor el cristiano caliente
	«Ni caliente»

	La tibieza produce náuseas
	«Te vomitaré de mi boca»

	El origen de la tibieza espiritual
	«Porque tú dices»



	4. EL MATERIALISMO Y LA IGLESIA
	EL CONDICIONAMIENTO MATERIALISTA
	«Yo soy rico, y me he enriquecido, y de ninguna cosa tengo necesidad»

	EL CONCEPTO Y LAS IMPLICACIONES
	Una definición actual
	La actitud ante los bienes materiales


	EL DIAGNÓSTICO DE LA IGLESIA
	CUADRO DESCRIPTIVO DE LA ENFERMEDAD
	Su inconsciencia
	«Y no sabes que tú eres»

	Su infelicidad
	«Un desventurado»

	Su miseria
	«Miserable»
	«Pobre»

	Su ceguera
	«Ciego»

	Su desnudez
	«Y desnudo»


	APLICACIÓN EN LA PREDICACIÓN
	APLICACIÓN EN LA FAMILIA
	APLICACIÓN EN LA COMUNIDAD
	En la adoración
	En la comunión
	En la evangelización
	En la enseñanza
	En la disciplina


	5. EL REMEDIO PARA LA RESTAURACIÓN
	EL CONSEJO DEL SEÑOR
	«Por tanto yo te aconsejo»

	LA SOLUCIÓN ESTÁ EN JESUCRISTO
	«Que de mí compres»

	UNA ADQUISICIÓN IMPERECEDERA
	«Oro refinado en fuego, para que seas rico»

	LA JUSTICIA DE CRISTO
	«Y vestiduras blancas para vestirte»
	Para salvación
	Para santificación

	LA VERGÜENZA DEL CRISTIANO CARNAL
	«Y que no se descubra la vergüenza de tu desnudez»

	RECUPERANDO LA VISIÓN ESPIRITUAL
	«Y unge tus ojos con colirio, para que veas»
	«Yo reprendo y castigo a todos los que amo»


	6. UN ENCUENTRO CON JESUCRISTO
	LAS CONDICIONES
	Una decisión por Cristo
	«Sé, pues, celoso»

	Un arrepentimiento sincero
	«Y arrepiéntete»


	EL LLAMAMIENTO
	«He aquí, yo estoy a la puerta y llamo»

	LA COMUNIÓN CON CRISTO
	«Y abre la puerta»

	UNA DECISIÓN PERSONAL
	«Al que venciere»
	EL GALARDÓN
	«Le daré que se siente conmigo en mi trono»

	EL MODELO ES JESÚS
	«Así como yo he vencido, y me he sentado con mi Padre en su trono»

	UN MENSAJE DE ACTUALIDAD
	«El que tiene oído, oiga lo que el Espíritu dice a las iglesias»


	CONCLUSIÓN
	.


