
 

 

 

 

 

                     MINISTERIO CRISTIANO 

      «Portavoces de Vida» 

 

 

 

 

 

 

 

EL EJEMPLO DE JESÚS 

EN LA VIDA CRISTIANA 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

   J. M. RECUERO 

 

 

 

 

 

 



 
CONTENIDO 

 

INTRODUCCIÓN  

 

JESÚS, EL BUEN PASTOR..................................................página 5  
-EJEMPLO DE AMOR A DIOS  

-EJEMPLO DE AMOR AL PRÓJIMO  

-EJEMPLO DE MISERICORDIA  

-EJEMPLO DE CONSEJERÍA  
-EJEMPLO DE TOLERANCIA 

-EJEMPLO DE COMUNIDAD 

 

JESÚS, EL GRAN MAESTRO....................................................p. 16  
-EJEMPLO DE ENSEÑANZA  

-EJEMPLO DE EVANGELIZACIÓN  

-EJEMPLO DE AMOR A LA PALABRA  

-EJEMPLO DE SABIDURÍA  
-EJEMPLO DE AUTORIDAD  

 

JESÚS, EL VERDADERO SIERVO.............................................p. 26  

-EJEMPLO DE ENTREGA  

-EJEMPLO DE COMPROMISO  
-EJEMPLO DE ABNEGACIÓN  

-EJEMPLO DE HUMILDAD  

 

JESÚS, EL HIJO OBEDIENTE..................................................p. 33  
-EJEMPLO DE CONSAGRACIÓN  

-EJEMPLO DE INTEGRIDAD  

-EJEMPLO DE SANTIDAD  

 
JESÚS, EL HOMBRE ESPIRITUAL............................................p. 39  

-EJEMPLO DE ESPIRITUALIDAD 

-EJEMPLO DE ORACIÓN  

-EJEMPLO DE FE  

-EJEMPLO DE SENSIBILIDAD  
 

JESÚS, EL SIERVO SUFRIENTE...............................................p. 46  

-EJEMPLO DE SENCILLEZ  

-EJEMPLO DE VALENTÍA  
-EJEMPLO DE DISCRECIÓN 

-EJEMPLO DE SUFRIMIENTO 

 

CONCLUSIÓN 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

INTRODUCCIÓN 

Todo cristiano que desee hacer honor a su distinguida posición, no debería de 

encontrar en Jesucristo solamente un profesor de quien aprender, sino principalmente un 
Maestro a quien fielmente seguir: «El que dice que permanece en él, debe andar como él 

anduvo» (1 Jn. 2:6). Esta firme declaración bíblica, nos lleva a plantear las siguientes 

preguntas: ¿Cómo anduvo Jesús? ¿Cuál fue su ejemplo de vida? ¿Qué significó para 

nosotros el testimonio práctico de sus propias acciones? Con la finalidad de ofrecer 
respuestas adecuadas, se hace obligatorio realizar una detenida reflexión sobre la vida y 

obra de Jesucristo, comenzando por considerar los interrogantes que nos dirijan a la 

comparación, desde un planteamiento humano, con el Jesús de la Biblia.  
Efectivamente, para poder guiarnos en este mundo con sentido de la orientación, 

necesitamos modelos de referencia en los cuales fijar nuestra mirada. En este aspecto, la 

vida de Jesús representa un modelo único, digno de ser imitado por cualquiera que se 
identifique como cristiano. Y para conseguir este propósito, es necesario obtener una 

imagen clara de la persona de Jesucristo, y de aquellos aspectos ejemplares que se 

revelaron en su forma de vivir. Este, precisamente, es el reto que se nos presenta en las 

páginas siguientes.  
Huelga decir que en el presente trabajo no añadiré versículos en los comentarios al 

texto del evangelio de Marcos, para no presentarlo a modo de estudio bíblico, y con ello 

evitar una mayor extensión en la redacción. Pienso que en este caso es más bien una tarea 
de todo lector que desee reforzar los ejemplos de Jesús con los textos bíblicos de referencia 

que se puedan hallar a lo largo de toda la Escritura.  

Resulta evidente que la imagen que nuestro entorno cristiano posee del Jesús 

hombre, está gravemente desfigurada. Y si bien algunos creyentes, los más «ortodoxos», 
se contentan con buscar al Jesús histórico, siendo mero objeto de estudio académico y de 

marcada controversia, la mayoría está contemplando a un Jesús excesivamente triunfalista, 

que actúa solamente en una dimensión trascendental, pero que muy poco guarda relación 
con la vida cotidiana. Podemos elucubrar al respecto, pero nuestro mundo cristiano sigue 

dos caminos perfectamente centralizados. Por un lado, encontramos la secularización 1. de 

la iglesia, y por el otro, la súper espiritualización irracional de buena parte de ésta. Como 
consecuencia de tales extremos, se origina en muchos casos una grave deformación de la 

vida espiritual, y por ende de la conducta cristiana.  

 

1 Secularización: entiéndase por la adaptación de la iglesia a los valores de este 
mundo no cristiano.  

 

Sea como fuere, en ocasiones formamos un Jesús a nuestra medida, dispuesto para 
ser utilizado en el ámbito religioso de nuestra original manera de concebir la existencia. Por 

este motivo, el remedio bíblico más eficaz para superar esta particular desviación, consiste 

en regresar a los principios genéricos y más fundamentales del cristianismo, es decir, a la 
persona del Señor Jesucristo; aprendiendo así de sus enseñanzas, pero a la vez 

descubriendo su extraordinaria manera de proceder en la vida.  

 

 
 

 

-3- 
 

 



 

A tenor de lo dicho, sabemos que el modelo de vida ejemplar que Jesús presentó, 
fue minuciosamente recopilado por sus discípulos y seguidamente plasmado por inspiración 

divina en las Sagradas Escrituras. Así, los autores bíblicos no redactaron solamente lo que 

Cristo enseñó, sino que también lograron registrar lo que hizo, con el propósito añadido de 
que todo cristiano pudiera imitarle en la relación de Maestro-discípulo: «Dejándonos 

ejemplo, para que sigáis sus pisadas» (1 P. 2:21).  

Contrariamente a lo que podamos entender según nuestra cultura occidental, el 
proceso de aprendizaje de cualquier discípulo en aquel ambiente histórico, no consistía 

solamente en recibir enseñanzas teóricas, sino que debía seguirse el ejemplo del maestro, 

intentando ser como él e imitándole en su forma de actuar.  

En esta línea de pensamiento bíblico, el evangelista Marcos recoge en su evangelio, y 
con gran sensibilidad, la figura de un Jesús humilde, que en todo momento dispone su vida 

al servicio de los demás. Por tal razón ha sido seleccionado este documento bíblico, donde 

la personalidad del Jesús-hombre se describe con ejemplos visibles: en su relación con 
Dios, y en especial con el prójimo, a través de su testimonio personal, esto es, el modelo 

de una vida plenamente consagrada, que si en algo se caracterizó fue, entre otras cosas, 

por ser esencialmente práctica.  

Es cierto que no conseguiremos imitar los grandes milagros o prerrogativas divinas 
que le correspondieron como Mesías escogido. Pero, aun siendo así, queda registrado en 

los evangelios una amplia lista de ejemplos prácticos que Jesús, en calidad de «humano», 

nos dejó para que también los humanos podamos aprender de él; incorporando no solo la 
información teórica de aquellas enseñanzas que nos comunicó de forma verbal, sino 

además su excepcional modelo de vida.  

La verdad debe salir a luz, porque nadie puede pretender ser un cristiano fiel, si 
primeramente no es seguidor de Jesucristo. Luego, para poner en práctica lo enunciado, 

nos interesa conocer el proceder de Jesús: su forma de hablar y manera de conducirse, así 

como sus reacciones, conducta, integridad y demás virtudes.  

En definitiva, todo aquel que se denomine cristiano, y así no tenga presente los 
ejemplos aplicables del Maestro para poder seguirlos, se dará cuenta de que su vida 

cristiana difiere en gran manera de la propuesta bíblica que en su día pronunciara el 

fundador del cristianismo: «Porque ejemplo os he dado, para que como yo os he hecho, 
vosotros también hagáis» (Juan 13:15).  

 

 
 

 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

-4- 

 
 

 



 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 

 

JESÚS, EL BUEN PASTOR 
 

Todos los cristianos –nacidos de nuevo– alcanzamos a comprender, aunque 

limitadamente, que Jesús es Dios eterno y por lo tanto el buen Pastor, que no solamente 
ha tenido a bien salvarnos, sino que, trayendo a nuestra mente el salmo veintitrés, 

también nos guía a lugares de delicados pastos. En esta relación espiritual, nuestra 

comunión con Jesús se ve reflejada en este símil: la oveja que sigue a su pastor 
voluntariamente, porque en todo momento recibe de él la guía, el cuidado, y su protección 

celestial.  

El Señor mismo declaró: «Mis ovejas oyen mi voz, y yo las conozco, y me siguen» 

(Jn. 10:27). Recordamos con agrado que todo aquel que ha disfrutado de la experiencia 
salvadora de Cristo, ha sido tomado por la mano del buen Pastor, e incorporado en el 

rebaño de Dios, esto es, la iglesia de Jesucristo. Ahora, sobre lo referido, hacemos bien en 

preguntar: ¿Cómo actuó Jesús –en calidad de pastor humano– en su paso por este mundo? 
Veamos algún ejemplo:  

 

EJEMPLO DE AMOR A DIOS  
 

En primer lugar, se hace inevitable valorar el gran amor que Jesús tuvo hacia su 

Padre celestial, dado que cumplió en obediencia absoluta con la perfecta Ley, y llevó a 

cabo, con toda humildad, las obras que el Padre le había encomendado.  
 

«Amarás al Señor tu Dios con todo tu corazón (fervientemente), y con toda tu 

alma (profundamente), y con toda tu mente (razonablemente), y con todas tus 
fuerzas (sacrificadamente). Este es el principal mandamiento» (Marcos 12:30).  

 

En respuesta a la petición del joven rico, nuestro Señor utilizó el gran precepto 
bíblico para enfrentarlo con su propia insuficiencia. A saber, resulta imposible encontrar 

persona que haya cumplido íntegramente el citado mandamiento; y por esta razón tan 

sencilla, podemos afirmar que todos somos infractores delante de Dios. Solamente 

Jesucristo, en calidad de humano, cumplió el mandamiento a la perfección; siendo (como 
hombre) su ejemplo de amor y entrega al Padre, un modelo para todo cristiano que aspire 

a seguirle fielmente.  

La esencia del cristianismo se sustenta en el amor a Dios, y no existe otro valor más 
elevado. Amar a Dios con el corazón, con la mente, con el alma, y con todas las fuerzas, es 

igual que amarle sobre todas las cosas que pudieran ser susceptibles de nuestro amor. Con 

tal entrega voluntaria, el que ama a Dios está siguiendo a Cristo, y el que sigue a Cristo, es 
señal de que ama a Dios.  

A partir de la idea expuesta, cabe precisar que es del todo impracticable amar a 

Dios, según el mandato bíblico, por iniciativa propia. Si alguien posee verdadera capacidad 

para amar a Dios, es porque primeramente ha experimentado su amor abundante, 
proveyéndole al mismo tiempo de esa facultad tan especial.  

Al igual que el mandamiento que hemos leído presidió la vida del Maestro, también 

debe ser la aspiración que gobierne la vida de todo discípulo suyo. Amar a Dios, al fin y al 
cabo, es una cuestión que atañe a la decisión propia de cada individuo. De esta forma, el 

cristiano que está determinado en servir a Dios, concediéndole la gloria que solo Él merece, 

 

-5- 
 



 

en cierta manera le está dando cumplimiento al mandamiento mencionado: «Amarás al 
Señor tu Dios...». 

El buen Pastor indicó, en el ejemplo del joven rico, que el amor a Dios por sobre 

todas las cosas, es la base donde se sostiene el verdadero cristianismo. Si como hijos 
amados queremos cumplir con los designios de nuestro Padre celestial, no podemos poner 

otro fundamento, por cuanto la vida cristiana se centra en Dios mismo y en nuestro amor a 

Él, por encima incluso de cualquier obligación moral, religiosa o eclesial. Con esta 
predisposición, la voluntad de Dios debe constituir el único motivo y propósito en el 

corazón del seguidor de Cristo.  

Como veremos a lo largo del presente trabajo, el gran amor de Jesús manifestado en 

la obediencia a la Ley, en el servicio hacia los demás, y finalmente en la entrega de su 
propia vida en la cruz, demostró, a todas luces, el amor incondicional hacia su Padre 

celestial.  

 
«¡Padre… aparta de mí esta copa; mas no lo que yo quiero, si no lo que tú!» 

(Marcos 14:36).  

 

La imagen del Cristo sufriente en el huerto de Getsemaní, fue realmente descriptiva. 
Y la oración de Jesús al Padre, en aquellas circunstancias tan especiales, parecía contener 

la sustancia de un amor llevado a la máxima expresión práctica: «No lo que yo quiero, sino 

lo que tú».  
Pese a la situación tan angustiosa como la que refleja el texto bíblico, podemos 

imaginar la determinación del Maestro basada en su amor a Dios, y como consecuencia, a 

la Humanidad perdida; apreciando, igualmente, que la ejecución de los designios divinos se 
situó por encima de sus intereses particulares, o inclusive de su propio bienestar personal.  

Suponemos, por lo que deducimos del propio texto, que nuestro Señor se hubiera 

librado de los sufrimientos del Getsemaní si ese hubiera sido su deseo; como el tener que 

pasar por la Cruz. En tal momento de adversidad, no parece nada sorprendente sus 
palabras: «Aparta de mí esta copa». Esta expresión nos indica que el estado de su propio 

cuerpo y alma se encontraban en dolorosa aflicción: la carga de nuestros pecados sobre su 

ser fue realmente difícil de soportar...  
Es maravilloso recordar, que en aquellos instantes precisos (aun con toda su 

aflicción), nuestro buen Pastor pensaba en cada uno de nosotros. En este sacrifico final, 

nuestra salvación eterna estaba en juego, y Jesús no podía fallar. Y para conseguir el 
perfecto cumplimiento de la voluntad del Padre, Jesús debía proseguir con el programa 

diseñado desde la eternidad, incluyendo los horribles sufrimientos que le causaría el pago 

de nuestros pecados.  

Tomando el ejemplo del Maestro en el huerto de Getsemaní, admitimos con toda 
seguridad que el discípulo también pasará por sus «getsemanís» particulares, aunque 

ciertamente no con la intensidad de sufrimiento que experimentó nuestro Señor. Y tiene su 

razón de ser, porque es en los momentos de prueba, fundamentalmente, donde se pone a 
prueba nuestro verdadero amor a Dios, y con ello nuestra decisión de aceptar o rechazar 

su voluntad.  

Vista la enseñanza, consideremos que el sufrimiento, en sí mismo, no armoniza con 
los deseos procedentes de Dios. Y al no ser su voluntad original, está en nuestra mano 

eliminar, en lo posible, las circunstancias adversas que aparezcan en la vida. Es 

completamente lícito, por tanto, el apartar toda situación de hostilidad que nos pueda 

sobrevenir… Ahora bien, en caso de no poder evitar cualquier situación de conflicto, 
reparemos en la voluntad especial de Dios para nosotros; porque si amamos a Dios 

tendremos que cumplir con su programa establecido, por muy trágico que parezca, 

recibiendo con paciencia todos los sinsabores que la vida nos pueda proporcionar, y que Él 
mismo permite, por cuanto todas las cosas, como bien sabemos, se mantienen bajo su 

control. Y aunque no alcancemos a comprender la magnitud de su voluntad para con 

nosotros, estamos completamente seguros de que si amamos a Dios, Él encamina todas las 

cosas para nuestro bien, como así lo hace constar fielmente la Sagrada Escritura.  
 

 

-6- 
 

 



 

Si debido a las pruebas contemplamos nuestra vida con pesimismo, quizá sea porque 
lo hacemos solamente desde el punto de vista humano. Pero tendremos que pensar que 

Dios nos mira desde su gloria, sabiendo que aun desde la mayor consternación, la fe del 

creyente se perfecciona y fortalece.  
Aprendamos del buen Maestro, porque a pesar del grado de sufrimiento que alcanzó 

a experimentar, la expresión de su amor a Dios fue sin reservas, siendo a la vez el reflejo 

del amor que manifestó al ser humano: «¡Mas no lo que yo quiero, si no lo que tú!». 
Así como lo hizo Jesús, aun en los momentos de máxima prueba, hagamos también 

nuestra la firme decisión: amar a Dios sobre todas las cosas.  

 

Jesús es amor, y el que ama a Dios sigue a Jesús.  
 

EJEMPLO DE AMOR AL PRÓJIMO  

 
Si a lo largo de la historia de la Humanidad ha existido un claro ejemplo de amor a 

Dios, y de amor hacia el prójimo, ha sido sin lugar a dudas el de nuestro bondadoso Señor 

Jesucristo.  

 
«Y salió Jesús (no permaneció recluido en un monasterio) y vio una gran 

multitud (observación de nuestro contexto social), y tuvo compasión de ellos 

(expresión de amor personal), porque eran como ovejas que no tenían pastor (la 
realidad de nuestra Humanidad perdida); y comenzó a enseñarles muchas cosas (la 

labor pastoral)» (Marcos 6:34).  

 
 Aquí es preciso señalar que aquel que tiene a Cristo en su vida, y por lo tanto ha 

experimentado la compasión, está llamado a mostrar un corazón compasivo hacia los 

demás.  

Reflexionando sobre el versículo leído, ¿cómo pensamos que es la mejor manera de 
hacerlo? Pues como cita el texto: «Y salió Jesús» a buscar a las ovejas perdidas. Sobre este 

ejemplo, advertimos que aunque no todos los cristianos somos evangelistas, cada uno de 

nosotros estamos llamados, de una forma u otra, a dar testimonio de la salvación recibida 
en la conversión. Con esta posición salvífica, la expresión del amor de Dios hacia nuestros 

semejantes se traduce, primordialmente, en el deseo de que los perdidos encuentren la 

dicha salvación.  
La realidad es que gran parte de nuestra sociedad se halla extraviada del camino 

verdadero, y por ello necesita encontrar una guía que le oriente en la dirección correcta. 

Con este espíritu evangelístico encauzaba su servicio nuestro Maestro: «Y vio una gran 

multitud, y tuvo compasión de ellos». Tomando el ejemplo citado, todos los cristianos, de 
alguna manera, deberíamos de colaborar en este preciado ministerio.  

Según cita la Biblia, la voluntad general de Dios reside en que el hombre venga al 

conocimiento de la verdad, por lo cual no podemos decir que amamos al prójimo, mientras 
que nos mantenemos indiferentes sobre su estado de perdición.  

Nos preguntamos, con cierta contradicción, por qué nos cuesta tanto dar testimonio 

de nuestra salvación, y asimismo indicar a los demás dónde se revela el camino que lleva a 
la vida. Tal vez ocurre que nuestro amor al prójimo esté mal orientado, o hayamos pasado 

por alto el visible ejemplo de Jesús. Nuestro buen Pastor salió en busca de las ovejas 

perdidas para indicarles el camino... ¡hagamos nosotros lo mismo!  

 
«Entre tanto que él despedía a la multitud (pastor cercano y accesible a la 

gente)… Y después que los hubo despedido, se fue al monte a orar (labor de 

intercesión pastoral)» (Marcos 6:45,46).  
 

Después del milagro de la multiplicación de los panes y los peces, los discípulos 

enseguida subieron a la barca, apresurados seguramente para ir a descansar. En el propio 

relato bíblico, notamos que Jesús se quedó para despedir a la multitud, ofreciendo su  
  

 

-7- 
 

 



 

cordial saludo en la despedida, y demostrando así su amor cálido y fraternal. A 
continuación, y como era habitual en él, se fue al monte a interceder en oración al Padre 

celestial: muestra de su verdadero interés por la multitud. 

Volviendo a la enseñanza del texto, tengamos muy en cuenta que el «saludo cordial» 
es el acto de inicio en la mayoría de las relaciones personales; donde va a depender, en 

gran medida, la impresión que los demás tengan de nosotros, y por consiguiente de 

nuestro testimonio cristiano. Este ejemplo tiene una clara aplicación para las 
congregaciones cristianas, pues como bien enseñó el mismo Jesús: Qué hacemos de más, 

si solo saludamos a los que nos saludan.  

Entendamos bien el concepto de «amor a Dios», ya que el amor que no se muestra 

de manera horizontal (hacia los demás), es porque no contiene verticalidad (hacia Dios). 
Teniendo presente el modelo del Maestro, resulta un contrasentido amar a Dios y a la vez 

ignorar a nuestro prójimo. Si es cierto que el cristiano ama al prójimo, tendrá que 

demostrarlo fehacientemente, así como lo hizo Jesús.  
Valoremos en su dimensión correcta el concepto de amor, porque si éste se expresa 

solamente en la teoría, bien podemos asegurar que no es el verdadero amor de Dios. 

Parece lógico, pues no se puede concebir un cristianismo en el plano de la mística 

particular, sin que haya unas implicaciones de carácter social, donde nuestro amor al 
prójimo se evidencie de forma concreta.  

Aprendamos del ejemplo de Cristo, pues no existe manera mejor para comenzar a 

poner en práctica el amor de Dios, que ofrecer mediante «el saludo» una prueba amable de 
nuestro afecto fraternal. No tenemos excusa para no hacerlo, pues así como el Maestro se 

quedó despidiendo a la multitud, también todo discípulo suyo debe expresarse 

amigablemente, brindando sin reservas un trato afectuoso a los demás: «Él despedía a la 
multitud».  

Siguiendo el modelo bíblico, busquemos así el vínculo de cordialidad fraternal en las 

relaciones interpersonales, donde nuestra forma de expresión, agradable y cercana, 

muestre los valores fundamentales del Reino de Cristo.  
 

La demostración de nuestro amor al prójimo, es la medida de nuestro amor a Dios.  

 
EJEMPLO DE MISERICORDIA  

 

La misericordia de Jesús por cada individuo, se hizo patente a lo largo de su 
ministerio. Y ésta se expresó de una manera especial, a través de su compasión por los 

pobres, enfermos y marginados de la sociedad: testimonio práctico que describió el gran 

amor de nuestro Señor.  

 
«Y Jesús, teniendo misericordia de él (a la buena acción le precede la 

misericordia), extendió la mano y le tocó, y le dijo: Quiero, sé limpio» (Marcos 

1:41).  
 

La frase expresada en el texto: «teniendo misericordia de él», refleja la intención 

manifiesta con la que Jesús en todo momento realizó su cometido personal. En este caso, 
se nos presenta a un hombre afectado de lepra, que despertó la compasión del buen 

Pastor. Y tras el primer contacto, y por petición del leproso, el Jesús misericordioso obró el 

milagro de la sanidad.  

Con este y otros ejemplos de amor verdadero, la labor pastoral de nuestro Señor se 
veía impregnada de gran bondad en todas y cada una de sus acciones. De ahí que, en su 

sentido causal, la actitud de misericordia primeramente se tiene («teniendo», hemos leído), 

es decir, se gesta primero en el corazón, y posteriormente se evidencia en la práctica.  
Según lo mencionado, inferimos de la compasiva actuación de Jesús, que todas las 

buenas obras hechas sin misericordia, se añaden a una larga lista de los que buscan 

solamente una «religión representativa». Esta clase de proceder puede hacer sentir bien a 

algunos, pero definitivamente está exenta de toda bendición espiritual para el que la 
practica.  

 

-8- 
 

 



 

Con el objeto de conservar el equilibrio espiritual, es preciso reconocer que el énfasis 
principal de nuestro ejercicio cristiano recae en el ser, y no tanto en el hacer, que mucho 

menos en el tener. Y en este buen hacer, todo creyente fiel debe actuar hacia los demás 

sobre la base de su propio estado interior, esto es, un corazón que primero ha logrado 
alcanzar la misericordia de Dios.  

En el lado opuesto, se encuentran aquellos que pretenden realizar obras de 

misericordia, a la par que su corazón carece de ella. Con esta errónea forma de obrar, no 
se consigue más que imitar a los líderes religiosos de la época de Jesús, los cuales, aun 

teniendo apariencia de piedad, estaban privados de todo amor y compasión, especialmente 

por causa de su orgullo espiritual.  

El planteamiento del Maestro invita a una fe activa que obre a través del amor… Se 
requiere del discípulo de Cristo, pues, que sus actos de misericordia no solo se deriven de 

una buena acción, sino en primer término de un verdadero espíritu compasivo. Así es como 

la actitud siempre ha de preceder a la acción.  
Recalcamos la enseñanza, señalando que toda legítima obra buena hacia los demás, 

se asienta primero en el corazón: «Y Jesús, teniendo misericordia de él». 

 

«Tengo compasión (sentimiento de amor) de la gente (no solo de los amigos), 
porque ya hace tres días que están conmigo, y no tienen qué comer (también de 

pan vive el hombre...), y si los enviare en ayunas a sus casas, se desmayarían en el 

camino, pues algunos de ellos han venido de lejos (gran percepción de las 
necesidades ajenas)» (Marcos 8:2).  

 

Como bien podemos apreciar, el mensaje de Jesús no quedó relegado a la expresión 
imaginaria. Su verdadero amor se tradujo en una preocupación sincera por las 

necesidades; y no solamente por las necesidades espirituales, sino también y como debe 

ser, por las físicas o materiales: «Hace tres días que están conmigo, y no tienen qué 

comer». 
Incluida la anunciación verbal del mensaje del Evangelio, por el cual logramos la 

salvación eterna, el ser humano tiene unas necesidades que cubrir en esta vida presente, y 

por tal razón éstas quedaron reconocidas en el mensaje de Cristo.  
En efecto, la espiritualidad que contempla la vida cristiana como un simple elemento 

devocional, pero que escasea de principios aplicables a la vida material, no se conforma al 

modelo de Jesús.  
Visto el asunto desde el ámbito de la fe práctica, procuremos compartir los bienes 

materiales que poseemos, los cuales Dios por su gracia nos suministra temporalmente para 

que los administremos. No pensemos de otra manera, porque mientras vivamos en este 

mundo, existirán necesidades ajenas (comer, vestir...) que de alguna manera, y dentro de 
nuestros medios, deberemos atender; y mayormente, como dice la Escritura, a los de la 

familia de la fe.  

Adquirir una visión integral del Evangelio, nos ayudará a ser más sensibles con las 
necesidades de nuestro entorno. En esta sensibilidad espiritual, y en la medida de nuestras 

posibilidades, nos veremos impulsados a compartir con aquellos que más lo precisan: «No 

tienen qué comer».  
Como señalábamos en el apartado anterior, las obras de carácter material que no se 

acompañan de misericordia, no constituyen «ofrenda aceptable» delante de Dios. De 

manera como ocurrió en aquellos tiempos, a veces las buenas obras pueden encubrir 

motivaciones egoístas, las cuales se adaptan a una especie de «humanismo religioso», que 
muy poco se relaciona con el sentir de nuestro buen Pastor: «Tengo compasión». La falsa 

religión siempre busca algún interés personal, mientras que Jesús mostró su amor de una 

forma completamente desinteresada.  
Por lo visto, si nuestro piadoso Maestro se movió a compasión por las necesidades 

materiales de aquellos que le seguían, entonces, ¿cuáles son nuestras motivaciones 

personales en el servicio a Dios?  

 
 

-9- 

 
 

 



 

«Entonces, tomando la mano del ciego (cercanía para con el necesitado), le 
sacó fuera de la aldea (atención personalizada)» (Marcos 8:23).  

 

La ceguera física representada en la Biblia, es símbolo de la oscuridad espiritual en la 
que nuestro mundo se encuentra inmerso. El efecto del pecado, que radica en el corazón 

del ser humano, ha derivado en consecuencias verdaderamente trágicas; y éstas no 

comprenden solo enfermedad o muerte, sino también muchas clases de desórdenes 
espirituales... Frente a esta realidad, vemos que nuestro Señor no se mantuvo al margen 

de los nefastos resultados que el pecado trajo a la Humanidad. Por medio del servicio 

desinteresado que el buen Pastor realizó, afrontó con preocupación los problemas del ser 

humano; y lo hizo de una manera personalizada: «Le sacó fuera de la aldea».  
Observemos con detenimiento el momento en el cual nuestro Señor toma la mano 

del ciego y lo conduce fuera de la aldea, entablando así una relación personal con él. En 

esta iniciativa, el Maestro acompaña al necesitado en el camino de la restauración, 
ofreciendo la guía y atención necesaria.  

Podemos destacar, en esta escena, que cuando nuestro Señor realizó su labor de 

pastor, no lo hizo en la distancia, sino más bien acompañando al individuo en la resolución 

de sus conflictos: «Tomando la mano del ciego». Y haciendo nuestro el ejemplo, ninguno 
deberíamos distanciarnos de aquellas personas que precisen de nuestra ayuda... Cabe aquí 

una comprensión adecuada del tema, pues el contacto personal es algo indispensable en la 

relación práctica de amor hacia nuestros semejantes.  
Todo discípulo de Cristo, como pastor de las ovejas que habitan perdidas en este 

mundo, y lejos de distanciamientos profesionalizados, hará bien en tomar de la mano e 

iniciar un contacto personal, con todo aquel susceptible de nuestra ayuda (en la medida 
adecuada), para que así como ocurrió en la experiencia de aquel invidente, la vida de 

muchos pueda llegar a ser plenamente restaurada.  

Cualquier ocasión de hacer un bien al prójimo, no se repetirá dos veces. 

Aprovechemos, en este sentido, toda oportunidad que nos pueda surgir, bien sea en la 
iglesia local, en las reuniones particulares, en el camino a casa, en el trabajo, o en todo 

lugar donde aparezca la ocasión, para demostrar que nuestro cristianismo no consiste 

simplemente en conocer muy bien la doctrina, sino fundamentalmente en seguir el modelo 
de Cristo.  

Si en verdad estamos siendo guiados por la mano del buen Pastor, ¿cómo podremos 

dejar de ofrecer nuestra mano amiga a aquel que más lo necesita?  
 

El verdadero amor se compadece de la desgracia ajena.  

 

EJEMPLO DE CONSEJERÍA  
 

El trabajo de consejería es cada vez más requerido en nuestro ámbito evangélico, 

por cuanto hoy no se suelen distinguir aquellos valores pastorales, que en cierta forma 
atañe a todo cristiano. Aprender, por tanto, de cómo Jesús aplicó una consejería bíblica, es 

buena medida para no extraviar el servicio pastoral, que de una manera u otra todos los 

fieles seguidores de Jesús deben realizar.  
 

«Viéndole ellos andar sobre el mar, pensaron que era un fantasma (errónea 

interpretación), y gritaron (expresión de miedo)... Pero en seguida habló con ellos, y 

les dijo: Tened ánimo (animar); yo soy (la presencia de Jesús), no temáis (la seguridad 
de su poder)» (Marcos 6:50).  

 

Traigamos por un momento a nuestra mente la imagen de Jesús caminando sobre el 
mar, en acto de sobrenaturalidad. Mientras tanto, sus discípulos, viendo la espectacular 

escena en riguroso directo, llegaron a imaginar que aquel que anduvo sobre el mar no 

podía ser más que un fantasma... Con este mismo sentimiento, entendemos que varios de 

los desarreglos psicológicos que se producen en nuestra mente y corazón, con los temores 
correspondientes, en ocasiones obedecen a interpretaciones erróneas de los 

acontecimientos que nos rodean... El producto de una equivocada interpretación fue, 

 
-10- 

 



 

precisamente, lo que provocó el particular sobresalto en el corazón de los discípulos: 
«Pensaron que era un fantasma, y gritaron».  

A pesar de las primeras impresiones de sus discípulos, y del natural dictamen que 

habían realizado en su mente (Jesús parecía ser un fantasma), nos percatamos de que 
ningún reproche salió de sus labios; parece ser lo contrario, palabras de ánimo llegaron al 

corazón de los aterrorizados discípulos: «Tened ánimo».  

Por otro parte, la presencia de Jesús llega a sus corazones como garantía de 
tranquilidad y fuente de consuelo. Lejos de ver fantasmas por doquier, el buen Pastor les 

ayuda a estar seguros de su poder y autoridad: «Yo soy».  

Recogiendo el modelo del Maestro, podemos sostener la enseñanza de que ser 

consejero no consiste solo en dar buenos consejos. La consejería también va orientada a 
proveer, a todo aquel que lo necesite, de una visión apropiada de la persona y obra de 

Jesucristo. No cabe duda de que cada vez se hace más necesario adquirir una comprensión 

profunda y a la vez real (no fantasmagórica), de quién es Jesús y de qué manera interviene 
en nuestra vida, para poder cobrar ánimo y dejar fuera el temor que produzca cualquier 

acontecimiento sombrío: «Y gritaron».  

Un buen consejero cristiano, dependiendo de su crecimiento espiritual, colabora en la 

sanidad del alma de todo aquel que lo precise; y entre otros métodos utilizados, el más 
importante consiste en proporcionar una perspectiva adecuada de la divinidad de Jesús y 

de su gran poder, procurando reorientar la vida espiritual del necesitado hacia una correcta 

relación con Dios, según el modelo humano de Cristo. Con este procedimiento se consigue 
que el temor disminuya, y se ayuda a resolver, en cierta medida, el conflicto psíquico o 

espiritual; acudiendo, como debe ser, a la seguridad que otorga la Palabra divina, y 

recibiendo el sano equilibrio que en todo momento nos ofrece.  
Las palabras de gracia que el buen Pastor pronunció, fueron las de un consejero 

magníficamente comprensivo, que supo escuchar, animar, y proveer de la suave y 

bienhechora presencia espiritual: «No temáis»; trayendo con su presencia el consuelo del 

alma, que por otro lado, y en momentos precisos, todos vamos a necesitar.  
Así como lo expresó el Maestro, seamos comprensivos con aquellos que suelen ver 

«fantasmas» a su alrededor, y como resultado viven en constante temor; considerando, en 

cualquier caso, el estado deficiente de nuestra propia debilidad humana.  
Es muy probable que a lo largo de nuestra vida aparezcan supuestos fantasmas 

(circunstancias y personas varias) que inquieten toda armonía interior. En lo que concierne 

a nuestra labor de consejería –en el modelo del Maestro–, deberemos recordar a aquellos 
asustadizos hermanos en la fe, que el buen Padre celestial se halla en control de todas las 

cosas, y por consecuencia no deben verse fantasmas donde en realidad está la presencia 

de Jesús, el buen Pastor. 

 
«Iban por el camino subiendo a Jerusalén; y Jesús iba delante (el líder 

siempre toma la delantera)...» (Marcos 10:32).  

 
La expresión que encontramos en el texto: «iba delante», a simple vista podría 

carecer de significado. Sin embargo, parece obligatorio descubrir el ejemplo del buen 

consejero, que no va delante solo por ser pastor, maestro o líder, sino por la disposición 
que en todo momento mantuvo en su servicio al prójimo.  

Visualizando la escena bíblica, apreciamos que los discípulos de Jesús iban por el 

camino hacia Jerusalén, seguramente pendientes de lo que hacía el Maestro; mientras que 

Jesús iba delante de ellos dando ejemplo de completa disponibilidad, como debe ser propio 
del buen consejero.  

Atendamos a la enseñanza, porque aunque Jesús tenía alma de líder, nunca expresó 

su espiritualidad situándose por encima de los demás, sino que como venimos señalando, 
fue más bien delante a modo de siervo. Debemos recordar que en aquel tiempo ir delante 

del grupo en un camino situado a las afueras de Jerusalén, suponía exponerse el primero a 

todos los peligros: ladrones, animales fieros, obstáculos en el terreno, y demás dificultades 

que pudieran aparecer en el camino.  
 

 

-11- 
 

 



 

Aprendamos del buen Pastor, el cual tomó la iniciativa para ir delante... A veces, dar 
el primer paso en el servicio, constituye buen remedio para no quedar rezagados en el 

ejercicio de nuestro servicio cristiano. Es verdad, no sirve de mucho una enseñanza que no 

alcancemos a cumplirla nosotros primero, puesto que los demás apreciarán sobre todo el 
ejemplo práctico en las decisiones, y no tanto nuestras bonitas palabras.  

Recibamos el ejemplo de Jesús como buen consejero, porque si él acompañó a sus 

discípulos yendo delante en el camino, también nosotros, como seguidores del Maestro, 
debemos marchar junto a nuestros hermanos en la fe con la firme disposición de 

adelantarnos... en lo que a servicio se refiere.  

Al igual que en las guerras de la antigüedad, podemos pensar que el devenir de 

nuestro cristianismo se asemeja mucho a una batalla. Y en tal batalla nadie, por muy líder 
que sea, debe quedarse en la retaguardia. Cuanto mayor posición o cargo espiritual, mayor 

será la responsabilidad en tomar la espada, y a modo de soldado valiente, avanzar delante 

de las tropas para luchar contra el enemigo. Un paso adelante en la llamada voluntaria de 
cualquier soldado, es señal de valentía, disposición, y cumplimiento del deber. Si Jesús 

tomó la iniciativa, ¿por qué no hacemos nosotros lo mismo, y vamos delante en el servicio 

de nuestros hermanos?  

 
Si Jesús va delante, no hay nada que temer.  

 

EJEMPLO DE TOLERANCIA  
 

No cabe la menor duda de que tenemos un Pastor benévolo y condescendiente, que 

a la verdad nos soporta más allá de los límites de nuestra impaciencia. Y no podría ser para 
menos, pues su corazón compasivo y lleno de amor le lleva a comprender, en su verdadera 

dimensión, la grave tragedia de nuestra insuficiencia humana.  

 

«Ellos le dijeron (Jacobo y Juan): Concédenos que en tu gloria nos sentemos 
el uno a tu derecha, y el otro a tu izquierda (las pretensiones de los discípulos). 

Entonces Jesús les dijo: No sabéis lo que pedís...» (Marcos 10:37,38).  

 
Si observamos con atención la escena bíblica, suponemos que estos discípulos, y con 

verdadero interés, querían asegurar su gloria en el Reino futuro. Y para conseguir este 

objetivo, pensaron que lo mejor que podían hacer era pedírselo directamente al Rey...  
Bien podía haberse enfadado Jesús con ellos, debido a sus mezquinas intenciones. A 

pesar de todo, sabiendo que no habían entendido nada, o muy poco de lo que les había 

enseñado acerca del servicio, Jesús mantuvo la calma y en ningún momento se dejó llevar 

por un espíritu de crispación, rabia o descontento. La paciencia de nuestro Señor se puso a 
prueba, porque el llamado «tráfico de influencias» no estaba previsto en su ministerio. De 

hecho, les podía haber reprendido duramente por su actitud egocéntrica. Con todo, nuestro 

buen Pastor, siempre paciente, entendía como nadie la enorme fragilidad del ser humano.  
Reaccionando a la propia ignorancia de los atrevidos discípulos, Jesús les hizo ver su 

craso error: «No sabéis lo que pedís». Y a continuación les recordó su fórmula cristiana 

acerca del servicio: «Si alguno quiere ser el primero (en el Reino futuro), será el postrero 
de todos, y el servidor de todos (en el Reino presente)». 

Inversamente al modelo presentado, resulta curioso descubrir que una sociedad cada 

vez más tolerante con el pecado, es proporcionalmente menos tolerante con las personas 

que lo cometen. Encontramos un claro ejemplo en los matrimonios, donde al parecer hoy 
no se soportan las deficiencias conyugales en lo más mínimo, siendo la intolerancia una de 

las mayores causas de divorcio. La verdad es que cada vez somos más indulgentes con el 

pecado, pero al mismo tiempo, y paradójicamente, más intransigentes con las personas.  
Con espíritu reflexivo debemos adentrarnos en nuestro mundo interior, para 

comprender la extrema inconsistencia del ser humano, que por causa del pecado estropeó 

gravemente su naturaleza física y espiritual. Sirva, entonces, el ejemplo de nuestro 

paciente Maestro, para que usemos la máxima tolerancia con el prójimo, por lo menos, si 
cabe, para no alterar nuestra paciencia; consiguiendo exponer así, con sabia enseñanza, el 

error en el que muchos se encuentran: «No sabéis lo que pedís».  

 
-12- 

 



 

«También los que estaban crucificados con él le injuriaban» (Marcos 
15:32).  

 

Si realizamos mentalmente un salto en el tiempo, nos situamos históricamente en 
los instantes mismos de la crucifixión. Allí contemplamos un suceso que nos conmueve 

profundamente, observando que aquellos ladrones que estaban crucificados juntamente 

con Jesús, se atrevían a insultarle, ofendiendo sin consideración alguna a Aquel que 
entregaba su vida por ellos. Y máxime, cuando en aquellos extraordinarios momentos, 

nuestro Señor estaba soportando los horrores del castigo divino por causa de nuestros 

pecados. Fue en esas circunstancias de máximo sufrimiento, donde admirablemente el 

buen Pastor continuó revelando su gran compasión por el prójimo, incluyendo a los 
verdugos que le llevaron a la cruz, a la multitud que le increpaba, y a los dos crucificados 

que le acompañaban. En ese mar de sufrimiento, el Cristo crucificado aceptó la dura 

prueba por la que tuvo pasar, guardando silencio en medio de las injurias. 
Es en el periodo de sufrimiento, pues, cuando la prueba resulta más difícil de 

soportar; es cuando el gozo se ve empañado por nuestros sentimientos, la paciencia es 

puesta al límite, la fe es probada al extremo, y nuestra fidelidad a Dios resulta más difícil 

de mantener. Por ello, no nos asombre ver a ciertos individuos que, en situaciones de 
incomodidad, no paran de lamentarse por todo; impacientes por las contrariedades de la 

vida, guardan gran resentimiento, ya que al parecer solamente ellos sufren, adoptando en 

ocasiones una actitud de queja contra Dios, y manteniendo como resultado una postura 
intolerante hacia los demás.  

Mantengamos buen juicio en lo que a nuestra vida cristiana afecta, porque pese a las 

circunstancias hostiles que pudieran sobrevenir, no tenemos causa alguna para quejarnos, 
y sí motivos sobrantes por los que dar gracias a Dios. De igual forma que el Maestro, 

debemos mostrar paciencia, tolerancia y respeto con los demás, aun con aquellos que nos 

rechazan o increpan.  

Amar cuando estamos pasando por momentos de bienestar, no tiene demasiado 
mérito. Pero amar a nuestros enemigos, incluso en momentos de máxima aflicción, sitúa al 

discípulo de Cristo en un plano muy superior respecto a las demás virtudes que se pudieran 

mostrar. Que nuestra oración sea: ¡gracias Dios por tu tolerancia y paciencia para 
conmigo! ¡Ayúdame a ser paciente, y a poder asumir las pruebas con serenidad! ¡Y 

concédeme un amor sobrenatural para amar a mis enemigos, aunque sea en los momentos 

de máxima desdicha!, como así lo hizo el Maestro. 
¿Qué pastor da su vida por las ovejas? Solamente podría ser nuestro Pastor amado: 

el Señor Jesús.  

 

La tolerancia es siempre amiga de la comprensión.  
 

EJEMPLO DE COMUNIÓN  

 
El ministerio de Jesús se destacó además por el significado tan especial que le otorgó 

a la comunidad de hermanos. Con este espíritu comunitario, deseó mantener siempre, y en 

todo lugar, la «comunión fraternal» con sus discípulos, y también con todos aquellos que 
deseaban seguirle.  

 

«Y estableció a doce, para que estuviesen con él, y para enviarlos a predicar 

(resultado ministerial de haber estado con Jesús)» (Marcos 3:14).  
 

Como indica el texto bíblico, nuestro Señor apreció en gran manera la colaboración 

ministerial, y no pretendió realizar una labor en solitario. Con esta intención estableció a 
doce discípulos, para que fueran un ejemplo de comunidad, donde a través de la comunión 

con él, el amor cristiano pudiera tomar la forma personal y colectiva.  

Abordando el tema de la comunidad, no podemos pasar por alto el individualismo 

atroz que hallamos en nuestro mundo presente, el cual ha provocado un fatal 
distanciamiento de los unos con los otros, repercutiendo negativamente en la unidad  

 

-13- 
 

 



 

espiritual y práctica que la iglesia debe guardar. Es preciso recordar una vez más, que 
siendo discípulos de Cristo, nuestro ideal no se encuentra en la sociedad individualista en la 

que vivimos, sino que como ya venimos resaltando, se halla en el modelo del Maestro: 

«Para que estuviesen con él».  
En el ámbito de la comunión cristiana, el individuo y la comunidad se interrelacionan 

mutuamente, por lo que el uno se beneficia del otro. En esto, la Escritura nos hace saber 

que todos los creyentes formamos parte del Cuerpo de Cristo, y en esta condición, todos 
los miembros deben funcionar con cierta dependencia. La analogía es obtenida del propio 

cuerpo humano. Pensemos por un momento la horrenda imagen que mostraría un cuerpo 

cuyos miembros se articulasen independientes y sin coordinación alguna...  

Aceptamos que la espiritualidad contiene un alcance entre Dios y el ser humano 
como individuo, y efectivamente esta relación es insustituible. Pero no nos olvidemos de 

que vivimos en una sociedad, y como cristianos adquirimos una responsabilidad en cuanto 

a las personas que nos rodean. Luego, el modelo de vida cristiana que Jesús instauró, se 
administra positivamente en la medida que éste contenga una dimensión comunitaria.  

Por lo general, descubrimos en el Nuevo Testamento que las figuras sobre la iglesia 

de Cristo se conciben casi siempre en forma colectiva. Así, y no de otra forma, le ha placido 

a Dios escoger, no a un individuo, sino a un pueblo. Entonces, practicar la comunión 
fraternal entre los hermanos, como el Maestro nos enseñó, parece ser la base de un 

cristianismo que no se limita a los cultos dominicales, sino que se integra en la vida 

cotidiana, donde se consigue dar forma a los principios colectivos del reino de Dios.  
Es en la comunidad de hermanos, sin duda alguna, donde debe ponerse en práctica 

el ejemplo de Jesús, incluida la iglesia local. Sin olvidar, por lo expresado en la mención 

bíblica, que la comunión entre los hermanos tiene sentido en tanto que nuestra comunión 
con Jesús es verdadera: «Para que estuviesen con él». Así, pues, deducimos que la relación 

efectiva con los demás cristianos, resulta del efecto natural de nuestra buena relación con 

Dios.  

Ante la ilustración presentada, reconozcamos el valor de nuestras relaciones 
personales, porque si nuestra comunión con los demás es deficiente, ¿en qué lugar se halla 

nuestra comunión con Dios?  

 
«Él les respondió diciendo: ¿Quién es mi madre y mis hermanos? Y mirando 

a los que estaban sentados alrededor de él, dijo: He aquí mi madre y mis 

hermanos. Porque todo aquel que hace la voluntad de Dios, ése es mi hermano, y 
mi hermana, y mi madre» (Marcos 3:33-35).  

 

Como en otros textos bíblicos, también se hace necesario introducirnos en el 

ambiente del pasaje, para notar que la familia de Jesús estaba buscándole. Y ante las 
indicaciones de las personas que le rodeaban, la propuesta del Maestro se formuló en 

forma de pregunta y respuesta, conteniendo un enfoque comunitario eminentemente 

espiritual: «¿Quién es mi madre y mis hermanos?».  
Pensemos que en el orden de una sociedad tan patriarcal como la de aquel tiempo, 

el proyecto de Jesús fue destacadamente revolucionario. Enfrentarse con las costumbres 

propias de la época, no fue fácil para Jesús. Pese a todo, fue un hombre dotado de gran 
valentía. Su mensaje rompió los moldes establecidos, cuestionando la relativa seguridad 

que pudiera proporcionar los lazos familiares, cuando ésta no puede ofrecer la seguridad 

eterna que corresponde solo a Dios.  

Jesús viene a instituir una renovada categoría en las relaciones personales y 
familiares. Y es así como la posición de igualdad que el buen Pastor otorga a todos, se hizo 

patente en sus tajantes declaraciones: «Porque todo aquel que hace la voluntad de Dios, 

ése es mi hermano…». Verdad es, en el Reino de Dios no hay tratos de favoritismo, 
diferencia de castas, preferencias familiares o jerarquías impuestas, pues todos somos 

iguales delante de Él.  

La enseñanza que Jesús comunicó a sus conciudadanos, quedó luego confirmada por 

sus apóstoles a través de los escritos apostólicos. En estos escritos neotestamentarios se 
aclara que la persona convertida a Dios pertenece exclusivamente a Él; y en esa posición 

obtiene una nueva y hermosa identidad espiritual, con la cual queda integrado como 

ciudadano del único pueblo de Dios.  
-14- 

 



 

Si bien la afirmación de Jesús tiene todo el peso de la verdad, no debemos 
menospreciar en ninguna manera a la familia en la carne, naturalmente. En este asunto, la 

diferencia se halla cuando discernimos que los valores que ha recibido el discípulo de 

Cristo, corresponden a un plano muy superior a los valores de este mundo, y así habrá de 
aplicarlos, incluyendo por supuesto a la familia.  

El texto bíblico que hemos leído nos enseña, con toda certeza, que la «comunión 

espiritual» se hace solamente posible con aquellos que forman parte de la familia de Dios 
(los que hacen su voluntad).  

Con esta orientación, la comunión cristiana tiene su razón de ser entre los creyentes 

en Cristo, y no haremos bien en buscar la seguridad completa, sea temporal o eterna, en 

los lazos terrenales de la familia carnal.  
Examinemos nuestra actitud para con Dios, y preguntémonos si nuestros intereses 

personales o familiares, se están situando por encima de los intereses del Reino de los 

cielos. «¿Quién es mi madre y mis hermanos?», preguntó el Maestro… 
 

«Seis días después, Jesús tomó a Pedro, a Jacobo y a Juan, y los llevó 

aparte solos a un monte alto; y se transfiguró delante de ellos» (Marcos 9:2).  

 
Si bien decíamos que Jesús no ofreció tratos de favoritismo, la verdad es que fueron 

distintos los niveles de relación que mantuvo con sus discípulos. Con el fin de compartir el 

milagro de la transfiguración, Jesús escogió a tres y no a todos los discípulos.  
Para obtener una opinión correcta sobre el tema, tal vez podemos hacernos las 

siguientes preguntas: ¿Necesitó Jesús a tres discípulos para subir al monte y vivir esa 

trascendental experiencia? Recapacitando con lógica, creemos que no. ¿Para qué lo hizo 
entonces?, ¿para impresionarles? Estamos seguros de que tampoco fue el propósito de 

aquella sobrenatural manifestación. Esta experiencia, aparte de mostrar su gloria 

mesiánica y fortalecer la fe de los discípulos, sirvió como un testimonio personal para ellos, 

y al mismo tiempo como relato registrado en los evangelios para las generaciones 
posteriores. 

Siguiendo el estilo de vida de nuestro Señor, destacamos que el anhelo de su 

corazón fue siempre el de compartir. Con esta motivación quiso hacer partícipe a sus 
discípulos más íntimos de aquella maravillosa experiencia de bendición. Tal ejemplo es de 

particular valor para nosotros, ya que corresponde al discípulo buscar la edificación 

espiritual del prójimo, y no guardar en el «cuarto trastero» las experiencias que se 
devienen de la relación con la Palabra divina. Por lo cual, visto el ejemplo, estamos 

llamados a compartir con otros nuestras vivencias espirituales, así como las varias 

bendiciones que hemos recibido de parte de Dios.  

Fijemos bien nuestra atención en el modelo bíblico, porque Jesús muestra su 
cercanía como pastor, pero también como amigo. Con esta misma impresión de la amistad, 

hemos de aprender a compartir con nuestros hermanos tanto las bendiciones físicas como 

las espirituales, procurando en todo momento su bienestar personal.  
En su sentido más íntimo, según el modelo de Jesús (escogió a tres discípulos), no 

pretendamos mantener un mismo nivel de comunión con todos; ello sería una imprudencia, 

puesto que las personas se relacionan especialmente por su grado de afinidad, debido a 
sus distintos caracteres, edades, cultura, y demás factores que influyen decisivamente en 

el trato personal: «Y los llevó aparte solos».  

En conclusión, según hemos contemplado en el ejemplo del Maestro, debemos seguir 

luchando para reavivar el espíritu comunitario, en contra del espíritu individualista que, la 
verdad sea dicha, sigue residiendo plácidamente en muchas de nuestras congregaciones.  

 

Lo que nos acerca a Jesús es hacer su voluntad, no el parentesco.  
 

-15- 

 

 
 

 

 
 

 



 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 

 

JESÚS, EL GRAN MAESTRO 
 

Pese a las diversas opiniones que se pudieran tener sobre los métodos instructivos 

del Señor Jesús, lo cierto es que fue el Maestro por excelencia, que ningún maestro a lo 
largo de la Historia ha logrado superar: en su forma de enseñanza, en sus dotes didácticas, 

en su trato con los demás, en sus ejemplos claros y prácticos... En esta distinción, su 

doctrina profunda y trascendente, pero expuesta de manera fácil y comprensible, poseía un 
alcance universal, cautivando el corazón de todo aquel que se prestaba a escucharle con 

atención. Por este y otros motivos, el modelo de Cristo en esta materia es digno de imitar: 

«Porque ejemplo os he dado, para que como yo os he hecho, vosotros también hagáis» 

(Juan 13:15).  
 

EJEMPLO EN LA ENSEÑANZA  

 
El ejercicio del oficio profético y pedagógico, formó parte sustancial del ministerio de 

Jesús, realizado tanto de modo verbal, como a través de su propia vida ejemplar.  

 
«Y de nuevo les enseñaba como solía» (Marcos 10:1).  

 

Es necesario aquí destacar la importancia que tuvo la enseñanza en el ministerio del 

Maestro. Por lo que podemos apreciar en los evangelios, pasaba mucho tiempo enseñando; 
no siendo para él una tarea inconstante, o un trabajo de carácter irregular, sino parte de 

un proceder permanente a lo largo de todo su ministerio: «Y de nuevo les enseñaba». De 

igual forma también es de esperar, que una disposición constante a la enseñanza forme 
parte de la rutina diaria del discípulo de Cristo. 

La costumbre de Jesús era instruir y educar, y no tan solamente de forma oficial en 

las sinagogas, en las convocatorias al aire libre, o en las reuniones realizadas a tal efecto. 
Sino que fue su manera natural de vivir, mostrada con un talante abierto y espontáneo, lo 

que trasmitió modelos de sabia enseñanza; la cual se demostraba en las conversaciones 

mantenidas, en las respuestas a las preguntas que le formulaban, en las valoraciones sobre 

los aspectos terrenales y celestiales, y demás consideraciones que constituían los capítulos 
de la vida cotidiana... Así como el Maestro lo hizo, los cristianos debemos ejemplarizar 

nuestra formación cristiana de una forma natural a través de la propia vida: «Les enseñaba 

como solía».  
Para seguir fielmente el modelo de Jesús, no olvidemos que toda enseñanza requiere 

de una disposición real de amor hacia los demás, donde la búsqueda del bien ajeno marque 

la diferencia entre un cristianismo teórico y práctico. No es válida una enseñanza fría e 
insensible a las necesidades del corazón humano. Según esta idea, parece comprensible 

que la imagen que los demás tengan de Jesucristo, será en cierta medida la imagen que 

como discípulos logremos comunicarles.  

Para no andar confundidos por este mundo, necesitamos la Palabra de Jesús, que no 
solamente deberemos aprender y transmitir con nuestros labios, sino que también, y 

siendo lo más importante, con nuestra manera de vivir el testimonio diario.  

Observemos, pues, el desarrollo de nuestra comunicación, porque si Jesús les 
enseñaba como solía hacerlo, igualmente nuestra vida diaria debería constituir una 

constante enseñanza, tanto verbal como vivencial.  

-16- 

 
 



 

«Y se admiraban (reacción lógica de la gente) de su doctrina; porque les 
enseñaba como quien tiene autoridad, y no como los escribas» (Marcos 1:21,22).  

 

Dos instrucciones básicas encontramos en el texto. La primera, que aquellos que le 
escuchaban, se admiraban. Y la segunda, que enseñaba con autoridad.  

Resulta comprensible que la extraordinaria predicación del Maestro, tanto en su 

fondo como en sus formas, consiguiera cautivar el corazón de los allí presentes. Su manera 
de hablar, el rico contenido de sus palabras, su mensaje asombroso y fascinante, logró 

penetrar en lo más profundo del alma, llegando a las necesidades más existenciales del 

espíritu humano. No parecía nada extraño, pues, que muchos quedaran maravillados de su 

doctrina.  
Notamos que el mensaje de Jesús, lleno de sentido y propósito, imprimía los valores 

de la autenticidad, procurando no solamente informar, sino llenar de fe, aliento y 

esperanza, el corazón vacío de todo aquel que se disponía a escucharle con interés: «Y se 
admiraban».  

A lo largo del evangelio descubrimos que el Maestro no enseñó solamente con 

palabras llenas de sabiduría, sino que además vivía lo que enseñaba; pensamiento que 

venimos resaltando en el ministerio de Cristo. Y creemos que esta era la fuerza de su 
mensaje, que respaldado por una vida ejemplar y apoyado por la antigua Escritura, 

consiguió mostrar plena autoridad en todos sus dichos, la cual no fue impuesta por la 

religión del momento, sino delegada por Dios mismo: «Enseñaba como quien tiene 
autoridad».  

Comprendamos el propósito didáctico de Jesús, porque el valor de la enseñanza no 

solamente se plantea para la vida eterna, sino también para la vida diaria. Con esta 
aspiración debemos preguntarnos si realmente el efecto de nuestra comunicación resulta 

ser constructiva para los oyentes, o por el contrario estamos divulgando un mensaje 

carente de sentido práctico. Es cierto que a veces se comete el error de pronunciar 

mensajes, orales o escritos, de complicada argumentación evangélica, que al fin y al cabo 
no enseñan nada, o por lo menos nada claro. En cambio, la enorme sencillez de Jesús y su 

gran sabiduría, se conjugaban de tal manera que la enseñanza resultaba rica y en buena 

medida práctica. Ejemplo nada desdeñable para poder imitar.  
Es preciso detener nuestra mirada en el obrar del Maestro, porque si su predicación 

causó la admiración de los oyentes, ¿por qué, entonces, los mensajes de hoy parecen 

despertar tan poco interés?  
 

«...Y gran multitud del pueblo le oía de buena gana» (Marcos 12:37).  

 

Parece oportuno pensar que esta declaración bíblica quisiera verse cumplida en el 
ministerio de cualquier predicador, enseñador o evangelista. Sin embargo, la apreciación 

que existe en gran parte de nuestro mundo cristiano, viene siendo la contraria.  

Siguiendo las propuestas didácticas de Jesús, distinguimos que no fueron en ningún 
modo superficiales, dado que supo compatibilizar la sencillez de expresión con la 

profundidad de pensamiento, comunicando de esta forma lecciones espirituales y a la vez 

provechosas. Su mensaje claro y directo confrontaba a cualquier persona, por muy 
religiosa que fuese, con la verdad absoluta, desnudando su alma y sentándola frente a 

Dios; y haciendo que cada uno, en forma particular, realizara su propia decisión personal.  

No resulta confusa la indicación del evangelista Marcos, puesto que Jesús proclamó 

una enseñanza que en manera alguna pasó inadvertida. Enseguida las palabras del Maestro 
se convirtieron en suave bálsamo para el corazón atribulado, fortaleza para el cansado, luz 

para el confundido, guía para el desorientado, así como aliento y esperanza para todo 

corazón triste y desalentado: «El pueblo le oía de buena gana».  
Meditemos sobre el presente ejemplo, comparativo a la realidad de nuestro 

cristianismo contemporáneo. En este punto, ocurre que nuestro mundo cristianizado no 

tiene hambre de la Palabra de Dios. Al parecer una especie de «empacho» ha logrado 

hastiar el corazón de los asistentes a la iglesia, y son muchos los que han perdido el deseo 
por las cosas espirituales. Pero lo peor de todo es que, por lo común, la enseñanza de los  

 

-17- 
 

 



 

líderes o enseñadores no logra estimular el apetito de la gran masa de creyentes que viven 
con esa permanente carencia de alimento espiritual… 

No fue así en la manera de enseñar del Maestro, la cual despertó, por un lado, las 

ganas de probar el alimento que ofrecía vida abundante, y por el otro, consiguió saciar el 
voraz apetito espiritual de aquellos que con ávido deseo buscaban el sentido trascendente 

a su desdichada vida.  

Como cita el texto bíblico, buena parte de la multitud que escuchó las palabras del 
de Jesús, le oía de buena gana. Pero, aun con todo, también la respuesta de muchos fue el 

hacer oídos sordos, manteniendo su corazón cerrado a la predicación. Siendo así, el 

objetivo fue cumplido: ya no podían quedar sin excusa ante aquellas palabras de gracia.   

Parece recomendable analizar nuestra forma de comunicar el mensaje de la Palabra, 
no sea que estemos aburriendo a los oyentes, y más que abrirles el apetito –en contra del 

ejemplo de Jesús–, lo que estemos haciendo sea contribuir negativamente en la desgana 

existente, causando así una impresión equívoca del rico y beneficioso mensaje que posee la 
exposición de la Palabra divina.  

 

«Con muchas parábolas como éstas les hablaba la palabra, conforme a lo 

que podían oír (adaptación del mensaje). Y sin parábolas no les hablaba; aunque a 
sus discípulos en particular les declaraba todo» (Marcos 4:33,34).  

 

Una de las aplicaciones pedagógicas de Jesús más significativas, fue la de presentar 
la Palabra de Dios con parábolas. Siendo una la enseñanza central de las parábolas, éstas 

ofrecían la porción específica que cada cual necesitaba. De esta manera, algunos que 

escuchaban no entendieron absolutamente nada de lo que se decía, por estar su corazón 
cerrado al mensaje celestial. Otros, aun comprendiendo en parte el contenido de las 

parábolas, rechazaron el mensaje, por lo que al tiempo añadió a sus personas el mismo 

juicio de la propia enseñanza. No obstante, para los menos, la forma ilustrativa de la 

parábola les proveyó de luz espiritual y firme instrucción, obteniendo con ello la orientación 
que necesitaban en aquel momento para hallar el camino verdadero.  

Cuán sensata parece la consideración que realiza Marcos sobre el modelo de Jesús: 

«Les hablaba la Palabra, conforme a lo que podían oír...». Con este propósito especial, se 
hace obligatorio en nuestra predicación acomodar el mensaje al oyente, para así poder 

alcanzar una comunicación que sea del todo comprensible y adecuada.  

Visto el asunto de forma inversa, los mensajes que se ofrecen con independencia de 
las necesidades del auditorio, se convierten en efímeras palabras, que en la mayoría de los 

casos son definitivamente inservibles. Tampoco se trata de malgastar palabras, sino en 

cualquier caso de comunicar un mensaje, que será distinto en el contenido y en las formas, 

dependiendo de los receptores. Con este ánimo, el nivel de comunicación que Jesús 
mantuvo con sus doce discípulos, fue diferente del resto de la multitud que le seguía. «A 

sus discípulos les declaraba todo», hemos leído en el texto sagrado.  

Es bien sabido que no se puede decir todo lo que se piensa. Consideremos, pues, la 
necesidad de establecer algunas reservas a la hora de expresar nuestro mensaje. Veamos 

un ejemplo: La forma con la que un médico debe transmitir el grave diagnóstico a su 

paciente, es de vital importancia. Siempre tendrá que decirle la verdad, pero, no 
necesariamente deberá exponerle toda la verdad, reservando cierta información que el 

paciente no precisa conocer. La forma de comunicar el resultado del análisis médico, por lo 

tanto, determinará en gran medida el impacto y la aceptación en el paciente de cualquier 

enfermedad grave.  
Siguiendo el ejemplo del Maestro, a la hora de anunciar nuestras ideas, es 

conveniente tener en cuenta el nivel cultural del oyente, su edad, el contexto social en el 

que se encuentra, y otros factores que permitan al prójimo comprender con la mayor 
claridad posible nuestro mensaje. Entendamos, pues, que la manera de comunicar la 

doctrina o enseñanza, es el vehículo por donde transmitimos el mensaje. Nos 

preguntamos, entonces, por las formas de expresar nuestro mensaje bíblico, y también por 

el impacto que causa en los demás nuestra manera de enseñar.  
 

No enseñemos a los demás como profesor, sino como hermano. 

 
-18- 

 



 

EJEMPLO DE EVANGELIZACIÓN  
 

Si queremos defender la verdad bíblica tal y como se pronuncia en el modelo de 

Cristo, habremos de admitir que la evangelización, en sus formas bien aplicadas, es una 
asignatura bastante descuidada en nuestra Iglesia evangélica más cristianizada.  

 

«...Jesús vino a Galilea predicando el evangelio del reino de Dios, diciendo: 
El tiempo se ha cumplido (veracidad bíblica), y el reino de Dios se ha acercado 

(presencia de Jesús, el rey); arrepentíos, y creed en el evangelio (dos mandamientos 

esenciales)» (Marcos 1:14,15).  

 
La primera enseñanza que nos presenta el relato bíblico, expresa que Jesús sigue su 

camino acompañado de una dinámica muy especial: «Predicando el Evangelio del reino de 

Dios». Así que, el ejemplo para imitar en este versículo es muy sencillo. Si como discípulos 
deseamos seguir a nuestro Maestro, habremos de aceptar que su ministerio guarda una 

relación estrecha con nuestra misión hoy. Y el consejo se halla, básicamente, en que no 

debemos reservar para nosotros el mensaje de salvación que nos ha sido confiado.  

Si con la primera venida de Jesús «el tiempo se había cumplido», según hemos leído, 
es precisamente porque para los judíos que esperaban el Reino prometido en el Antiguo 

Testamento, se encontraba presente en Jesús... Al día de hoy podemos afirmar, con todas 

las garantías, que el reino de Dios se halla visible en Jesucristo y en su Iglesia, y es 
justamente esta enseñanza la que debemos transmitir. No tengamos una idea equivocada 

sobre el tema, porque si bien es cierto que esperamos con anhelo la plenitud futura de ese 

Reino, no es menos cierto que éste se encuentra vigente en el pueblo de Dios; por lo cual, 
es lógico pensar que todo cristiano habrá de vivir y predicar conforme a los reglamentos de 

ese Reino, cuyo Rey es cabeza de su iglesia: Jesucristo. 

Si nos preguntamos sobre las bases doctrinales de la predicación, no hay que 

detenerse mucho en la lectura bíblica, para darse cuenta de que en el mensaje de Jesús 
hay un llamamiento a dejar el pecado, y en arrepentimiento depositar la confianza en el 

Evangelio; presentando asimismo el reino de Dios en su forma actual, como ya citamos.  

Resulta indispensable imitar este modelo de predicación, porque aunque las 
estrategias y los procedimientos de comunicación pueden variar –como hemos visto en el 

apartado anterior–, los principios fundamentales no deben ser en absoluto modificados. 

Reparemos en el ejemplo del Maestro, ya que de ningún modo puede haber salvación si no 
hay arrepentimiento; como tampoco se puede creer, a modo de asentimiento intelectual o 

de aceptación doctrinal, si no existe una disposición al cambio, esto es, una verdadera 

entrega del corazón a Dios.  

Trayendo a nuestra mente la manera de predicar del Maestro, vemos que en ningún 
caso insistió para que la gente se convirtiera. Aquel que rechazaba el Evangelio de la 

gracia, quedaba expuesto irremediablemente a su propia incredulidad. Al mismo tiempo, el 

Señor predicaba con plena serenidad, sabiendo que el punto crucial de su mensaje era 
llamar a los perdidos para indicarles el camino de la Salvación (sea que éstos se salven o 

se pierdan).  

Si Jesús, como el Maestro, dedicó buena parte de su ministerio a la evangelización, 
¿por qué hoy no logramos otorgarle la preeminencia que verdaderamente posee el mensaje 

de la Salvación para el ser humano?  

 

«...Y en el camino preguntó (método didáctico) a sus discípulos, diciéndoles: 
¿Quién dicen los hombres que soy yo?» (Marcos 8:27).  

 

Una de las cosas que nos sorprende gratamente, y que encontramos frecuentemente 
en los evangelios, es la manera como el Maestro utilizaba las preguntas a la hora de 

enseñar. Bajo este mismo enfoque, queda suficientemente demostrado –en nuestro ámbito 

pedagógico–, que obtenemos un resultado más eficiente, cuando por medio de las 

preguntas alcanzamos a reflexionar sobre lo aprendido.  
 

 

-19- 
 

 



 

Parece evidente que la clave de nuestro crecimiento y madurez espiritual, no 
consiste solamente en retener datos informativos. Entender aquello que se ha estudiado, 

es la mejor forma de aprender y de integrarlo en nuestra vida. Por ello, reconocemos que 

la posible inestabilidad acaecida en nuestra vida cristiana, se pudiera deber, en muchas 
ocasiones, a la falta de su entendimiento. Si el discípulo de Cristo no consigue incorporar 

las enseñanzas bíblicas aplicables a la vida personal, seguramente sea porque no logra 

comprenderlas bien, y de manera razonable.  
En resumen, si como discípulos de Cristo no alcanzamos a discernir bien nuestra 

identidad espiritual, a más de la doctrina cristiana que la comprende, indudablemente que 

no seremos capaz de vivirla como conviene, y mucho menos de expresarla con propiedad. 

De igual forma, si desconocemos el amplio significado y las implicaciones prácticas del 
Evangelio, también nos costará percatarnos de la necesidad de proclamarlo a los demás. 

Siguiendo el modelo del Maestro, consideremos las preguntas como herramientas del 

lenguaje, las cuales nos llevan a la reflexión, y como consecuencia a una mejor 
comprensión de la enseñanza. Pensemos bien, puesto que las preguntas que no logramos 

responder primero en nuestro fuero interno, se pueden convertir en verdaderos traumas 

emocionales. Porque, a saber, muchos de los problemas que la vida nos proporciona, y que 

tenemos que enfrentar, no ofrecen respuestas fáciles.  
Las preguntas, asimismo, provocan la reacción del propio organismo, ofreciendo a 

nuestra mente una apertura mayor, donde los mecanismos de interés permiten asimilar 

mejor la lección. Por consiguiente, así como nuestro Maestro lo hizo, deberíamos incluir las 
preguntas en el proceso de nuestra comunicación, para que los oyentes no sean simples 

receptores, sino partícipes de la enseñanza, y miembros integrantes de la propia lección: 

«Y en el camino preguntó a sus discípulos».  
La evangelización que se supone eficaz, debe llevar a la persona hacia el propósito 

esencial recogido en el texto bíblico que hemos leído: conocer a Jesús y conocerlo cada vez 

más. Si este fin no se cumple, por demás, y sin sentido, se halla toda la enseñanza bíblica 

que podamos impartir: «¿Quién dicen los hombres que soy yo?». 
 

La evangelización de Jesús, debe ser modelo de nuestra predicación.  

 
EJEMPLO DE AMOR A LA PALABRA  

 

Es posible que muchos errores que se han cometido, y al día de hoy se siguen 
cometiendo en nuestro entorno cristiano, se deriven en cierta manera de la ignorancia 

bíblica que poseemos. No nos referimos a saber la Biblia de memoria, o ni siquiera los 

conceptos básicos de la doctrina cristiana. Nos remitimos aquí a una comprensión 

adecuada del mensaje explícito de nuestro maestro Jesucristo.  
 

«¿No erráis por esto, porque ignoráis las Escrituras, y el poder de Dios?» 

(Marcos 12:24).  
 

Una vez más la pregunta afirmativa de Jesús se dirige al grupo de saduceos: 

personas de gran posición social que habían comprado los derechos administrativos del 
templo de Jerusalén, siendo éste la referencia indiscutible de la religión del pueblo. Dicha 

secta judía había corrompido las enseñanzas más sagradas de la Ley de Dios, y sus 

desviaciones doctrinales eran el resultado obvio de su propia ignorancia bíblica.  

En aquel periodo histórico, solo el pueblo de Israel tenía el derecho de custodiar la 
Palabra de Dios. En cambio, la Biblia hoy está al alcance de casi todo el mundo; con 

excepción de países donde está prohibido el cristianismo, o periodos históricos donde las 

cosas sagradas han estado en manos de los dirigentes de la religión oficial, y bien se 
encargaron de que el mensaje bíblico y verdadero no saliera a luz.  

En este relato, vemos cómo Jesús tuvo la sensatez, además de la valentía, de 

enfrentar a los líderes religiosos con su desconocimiento de la Escrituras; y no nos 

sorprenda si a veces también sus discípulos tendrán que hacerlo. Aunque para ello, desde  
 

 

-20- 
 

 



 

luego, no se habrá de luchar con las mismas armas de ignorancia que poseían aquellos 
saduceos, sino con las propias que concede la sabiduría de la Palabra inspirada: «Erráis... 

porque ignoráis las Escrituras». 

No hay que fijarse mucho para darse cuenta de que Jesús le otorgó la máxima 
importancia al conocimiento de las Escrituras, siendo la base firme donde asentaba su 

propio ministerio. No es por casualidad que las mismas Escrituras giran en torno a su 

persona.  
Del ejemplo del Maestro, aprendemos que el desconocimiento bíblico no es 

compatible con la vida cristiana. No se puede seguir a Cristo sin amar la Palabra de Cristo; 

aunque para tan sublime propósito evidentemente se haya de conocer bien. Pero tampoco 

se puede conocer si no se lee, medita y estudia. Y este procedimiento debe someterse al 
poder de Dios, puesto que solo Él puede ayudarnos a discernir el mensaje espiritual, que 

por otra parte es incomprensible para nuestra mente natural.  

La Sagrada Biblia es la Palabra divinamente inspirada. Y sabemos que la Biblia no es 
un simple libro de fascinantes historias de la antigüedad, ni tan solo un compendio de 

buena moral; sino que en gran medida contiene la solución a los grandes problemas de 

nuestro mundo actual, los cuales fueron contemplados con gran preocupación por nuestro 

Señor. Además, el cristiano que indaga en ella como es debido, encuentra grandes tesoros 
escondidos en cada texto: en forma de enseñanzas, ejemplos, anécdotas, matices, 

detalles, y demás variantes, que sin duda se escribieron también para aumentar el 

enriquecimiento espiritual de todo discípulo de Cristo. Por lo tanto, si descuidamos esta 
labor tan necesaria, la recriminación de Jesús debe ser también aplicable a nosotros: 

«Erráis... porque ignoráis las Escrituras». 

La voz incomparable del Maestro todavía resuena por medio de la Palabra escrita. 
¿La seguimos apreciando hoy?  

 

«Y les enseñaba, diciendo: ¿No está escrito...?» (Marcos 11:17).  

 
Consideremos cómo la enseñanza de Jesucristo se enraizaba profundamente en la 

Escritura de entonces, la cual se conoce hoy como el Antiguo Testamento. La Palabra de 

Dios fue siempre el centro de la predicación de Jesús, y asimismo la utilizó en un sinfín de 
ocasiones. De hecho, él mismo constituye la Palabra encarnada: la revelación viva de Dios 

que viene a nuestro mundo... Esta verdad nos lleva a confirmar, con toda rotundidad, que 

el mensaje del Maestro es sagrado para todos sus discípulos. Y así fue, como en aquellos 
tiempos, sus palabras completaban y definían la Palabra inspirada en todo su esplendor, 

restaurando a la vez aquellas interpretaciones erróneas que algunos religiosos habían 

hecho de la antigua Escritura.  

Del texto bíblico leído, deducimos que toda pronunciación doctrinal es válida siempre 
y cuando, como bien citó el Maestro, «esté escrito», o lo que es lo mismo, tenga su firme 

estabilidad en la Revelación escrita de Dios. Por el contrario, no debemos recibir como 

instrucción bíblica toda aquella enseñanza que no se afiance en la Sagrada Biblia con 
suficiente claridad: «Y les enseñaba, diciendo: ¿No está escrito...?». 

Vistas las declaraciones de Jesús, no tenemos autoridad para exponer una 

enseñanza si ésta no contiene una base bíblica escrita que sea consistente. Aunque 
pudiéramos adornar nuestra doctrina con gran humanismo, acompañarla de reflexiones 

inteligentes o vestirla de expresiones admirables, si lo que pronunciamos no está escrito, 

de muy poco sirve para el verdadero discípulo de Cristo.  

Tomemos buena nota de ello, porque lo escrito debe estar claramente escrito, esto 
es, que cualquier afirmación doctrinal tendrá que ser defendida por todo el contexto de las 

Sagradas Escrituras. De no cumplirse esta norma, no nos quedará más remedio que 

desechar cualquier enseñanza que se presente como doctrina verdadera, por muy bíblica 
que parezca.  

Con toda convicción, los cristianos apreciamos la Biblia como única norma de fe y 

conducta para nuestras vidas, porque, sin ir más lejos, así se muestra en el modelo de 

Jesús.  
 

Del amor a la Palabra de Dios, se produce el deseo de hacer su voluntad.  

 
-21- 

 



 

EJEMPLO DE SABIDURÍA  
 

El término «sabiduría» requiere de una correcta comprensión, sobre todo para evitar 

cualquier interpretación equivocada sobre el mensaje bíblico. La sabiduría es una facultad 
que procede del cielo, verdad es. Pero ésta no supone solamente el acumular múltiples 

datos informativos, o el proveernos de una inteligencia excelente. La sabiduría va más allá, 

porque consiste en «obrar» de la mejor manera posible, y con el mejor discernimiento: el 
de la Palabra de Dios.  

 

«¿De quién es esta imagen y la inscripción?... ¿Por qué me tentáis? Dad al 

César lo que es del César y a Dios lo que es de Dios. Y se maravillaban de él» 
(Marcos 12:16,17).  

 

En esta escena recogida por el evangelista Marcos, hallamos una trampa dialéctica 
creada por los líderes religiosos de la época, para empujar a Jesús hacia una auténtica 

encerrona. De muy poco les sirvió su sagacidad, pues la sabia respuesta del Maestro ante 

la difícil pregunta de sus encuestadores, les hizo caer en la misma trampa que ellos habían 

elaborado tan perspicazmente. No fue nada extraordinario, por cierto, que ellos mismos se 
maravillaran de la sabiduría de Jesús.  

Asidos al modelo de Cristo, nos llena de gran admiración su sabiduría. De ella, 

aprendemos que ante cualquier tentación procurada por los que nos rodean, sirva una 
respuesta sabia como la de Jesús para desarmarlos. Por mucho que nos acechen, o quieran 

hacernos caer, la sabiduría nos protege, nos guarda del mal, nos provee de discernimiento 

para entender, y capacidad para responder; porque la fuerza física, el poder humano, las 
riquezas, la inteligencia, y demás facultades, no prevalecen ante la sabiduría. Es por ello 

que el mismo libro de Los Proverbios nos insta con especial énfasis a adquirir la verdadera 

sabiduría.  

Incuestionablemente la sabiduría proviene de Dios, y el Espíritu Santo nos ayuda en 
la asimilación y aplicación de esta gran virtud. Pero, siendo cierto, no esperemos que 

venga a nosotros en forma de rayo mental, porque el Espíritu nos ayudará siempre y 

cuando seamos diligentes. Dios tiene sus procedimientos para proporcionar sabiduría a sus 
hijos, y entre otros varios, se nos demanda el uso de la diligencia. Entre tanto, la Escritura 

nos insta a buscar la sabiduría como si fuera el tesoro más preciado que existe. Aunque, a 

decir verdad, y para desdicha de muchos, hoy sigue siendo todavía el más despreciado.  
Si el Maestro nos dio el ejemplo de sabiduría, dando respuesta sabia a la difícil 

pregunta que le plantearon, también nos concierne saber utilizar nuestros pensamientos de 

forma que nuestros labios muestren respuestas sabias y acertadas en todo momento.  

Visto desde la perspectiva espiritual, la sabiduría llega donde la inteligencia humana 
no es capaz de acercarse, ya que por sí sola camina por sendero distinto.  

 

«Dios no es Dios de muertos, sino de vivos; así que vosotros mucho erráis» 
(Marcos 12:27).  

 

En esta frase, la respuesta de Jesús fue dirigida hacia la raíz, al centro mismo de la 
cuestión. Y es que el Maestro no se anduvo con rodeos innecesarios; por el contrario, 

siempre pareció ir al origen del problema en todos los asuntos que manejó, y sus 

respuestas fueron, además de profundas, concisas y prácticas. En este caso, el argumento 

explicativo que presentó a los saduceos, pasaba por la propia lógica y el peso de la verdad 
divina: «Dios no es Dios de muertos».  

Por otro lado, podemos advertir en la conclusión bíblica, que en ningún momento 

Jesús dijo que esta fuera su opinión o su parecer. La afirmación del Maestro fue categórica, 
e igualmente razonable. ¿Qué religión estaban profesando los saduceos, si no tenían 

presente al Dios de los vivos? Extrayendo el ejemplo de Jesús, comparativamente, a veces 

en nuestra manera de enseñar, se suelen pronunciar con bastante frecuencia frases como: 

¡En mi opinión! ¡según yo lo veo! ¡en mi criterio personal! Es verdad que en cuestiones 
difíciles, o bien secundarias respecto a doctrina bíblica, debemos utilizar estos términos.  

 

-22- 
 

 



 

Sin embargo, cuando se trata de verdades fundamentales, como las que el Señor 
pronunció, nuestras confesiones deben ser del todo seguras, y no debe haber ningún tipo 

de duda en nuestros labios (ni en nuestros corazones). 

Nos percatamos de que la respuesta de Jesús fue en todo sabia, aparte de 
concluyente. ¿Cómo podían plantear los saduceos una propuesta religiosa, desde la 

aceptación de un Dios eterno, donde la existencia humana se termine con la muerte…? 

Estamos convencidos de que Jesús nunca habló con ligereza, sobre todo en lo que se 
refiere a los asuntos que pertenecen a la eternidad. Antes bien, sus palabras, llenas de 

certeza y seguridad, contenían valiosas enseñanzas que no dejaban indiferente a nadie.  

En resumidas cuentas, la sabiduría halla su especial encuentro, de manera casi 

obligatoria, en la forma y el contenido de la comunicación. Con este enfoque integral, el 
Maestro expresó su sabiduría tanto en sus enseñanzas como a través de sus propias 

acciones.  

Si no aspiramos a vivir con el propósito de alcanzar la sabiduría, estemos alertas, 
porque la necedad no tardará mucho en alcanzarnos a nosotros.  

 

El que no adquiriere sabiduría, su pobreza le delatará.  

 
EJEMPLO DE AUTORIDAD  

 

Hablar de autoridad se considera asunto arriesgado en un mundo tan extremo como 
el presente, donde fácilmente se confunden los términos. Jesús fue un maestro con gran 

autoridad, cierto es, pero en su manera de enseñar nunca se percibió formas de tiranía o 

despotismo alguno.  
 

«Y se burlaban de él. Mas él, echando fuera a todos...» (Marcos 5:40).  

 

Según reza el texto bíblico, la hija de Jairo había fallecido. Y nos imaginamos que sus 
parientes aplicaron todos los recursos médicos conocidos por entonces para intentar 

reanimar a la niña; pero de nada les sirvió. Las comprobaciones del momento daban fe de 

que realmente la niña había muerto, y parecía impensable que volviera otra vez a la vida. 
Aquellos que contemplaron la dramática escena, ven llegar a Jesús: un carpintero, que sin 

conocimientos médicos oficiales, pretendía restablecer la vida de la pequeña... Parece 

razonable, pues, que no creyeran que Jesús podría resucitarla, y por consecuencia la 
reacción natural a las palabras del Maestro, fue la burla. Con todo, Jesús respetó la 

incrédula opinión de los allí presentes; pero lo que no estuvo dispuesto, en ninguna 

manera, es a recibir la burla cuando el poder de Dios se iba a poner de manifiesto. A tal 

efecto, la reacción de Jesús no se hizo esperar, aplicando su autoridad espiritual con toda 
determinación, y echando así fuera a los incrédulos.  

Hacemos bien en seguir el ejemplo del Maestro, porque el cristiano no debe ser 

considerado una persona apocada, que camine cabizbaja, en actitud de constante 
inferioridad. En sentido opuesto, el discípulo que desee reflejar a su Maestro, marchará con 

la autoridad que le brinda su posición como hijo de Dios y fiel seguidor de Jesucristo.  

Al igual que ocurrió entonces, seguramente habrá ocasiones en que recibamos el 
rechazo a causa del ejercicio de nuestra fe. Pese a todo rechazo, la imagen del testimonio 

cristiano ha de contener la impronta expresada en la autoridad de Jesús. Tal y como se 

desprende de su ejemplo, deberemos poner límites a nuestras relaciones personales, y 

aplicar prudencia en nuestro ministerio cristiano, para que a ser posible nadie sobrepase 
las fronteras del respeto y la libertad humana.  

Como hemos observado en el texto, la paciencia tiene un límite, y así como el 

Maestro, también en determinados momentos al discípulo le corresponderá manifestar su 
autoridad como conviene: «Y se burlaban de él. Mas él, echando fuera a todos...». 

 

 

 
-23- 

 

 
 

 



 

«Vinieron, pues, a Jerusalén; y entrando Jesús en el templo, comenzó a 
echar fuera (decisión enérgica) a los que vendían y compraban en el templo; y volcó 

las mesas de los cambistas, y las sillas de los que vendían palomas; y no 

consentía (muestra de autoridad espiritual) que nadie atravesase el templo llevando 
utensilio alguno. Y les enseñaba, diciendo: ¿No está escrito: Mi casa será llamada 

casa de oración para todas las naciones? Mas vosotros la habéis hecho cueva de 

ladrones» (Marcos 11:15).  
 

Esta secuencia histórica producida en el templo de Jerusalén, nos muestra un 

ejemplo de autoridad suprema: «Comenzó a echar fuera a los que vendían y compraban en 

el templo». Jesús se enfada, y con razón, descubriendo de tal manera, y a cara 
descubierta, el celo santo por las cosas sagradas. No es de extrañar, por ende, que Jesús 

comenzara a echar fuera a los cambistas, como a los vendedores y compradores, puesto 

que el templo se había convertido en un centro de negocio, haciendo que las cosas 
dedicadas a Dios tuvieran solamente un significado de tipo comercial. Y es que con aquello 

que ha sido santificado no se puede frivolizar, ni mucho menos convertirlo en medio de 

lucro, como hemos visto en la escena bíblica.  

Examinando la aplicación bíblica, tenemos la impresión de que esta misma ambición 
ha perdurado en el tiempo, ya que también hoy existen los llamados «profesionales de la 

religión», que no tienen escrúpulos a la hora de lucrarse con los elementos sagrados. Tal y 

como expresa el texto leído, vemos la disposición errónea de aquellos que administraban 
en el templo, pues habían perdido por completo el sentido espiritual que debía tener, esto 

es, para la gloria, servicio, y adoración a Dios: «Mi casa será llamada casa de oración».  

La integridad espiritual del Maestro puso al descubierto una santa indignación, que 
en tal caso fue provocada por el descaro con el que los presentes negociaban con las cosas 

santas. La impresión que Jesús recibió de lo que allí sucedía, contrastaba grandemente con 

la finalidad simbólica del propio templo, llevando un sentido claramente devocional, y no 

puramente profesional.  
El ejemplo de Cristo nos enseña que no debemos esconder intereses personales en 

el servicio cristiano, ni mucho menos buscar beneficios materiales, pues ello hace que la 

vida espiritual cobre un aspecto horrendo a los ojos de Dios, ofreciendo a la vez una 
desfigurada imagen del Evangelio y de su gracia salvadora.  

El celo santo de nuestro Maestro le llevó a expresar su autoridad con el máximo 

rigor, denunciando la verdad de lo que allí estaba ocurriendo; aplicando asimismo un 
calificativo que definió con toda precisión la categoría de aquellos administradores del 

templo: «Cueva de ladrones». Sin ningún reparo Jesús los llama ladrones, y con buen 

juicio, dado que algunos se habían apropiado indebidamente de los asuntos que pertenecen 

a Dios, manejándolos a su libre arbitrio, con el objeto de conseguir unos fines claramente 
egoístas. 

Gracias a los dirigentes del templo que permitían aquel espectáculo tan grotesco, los 

sacrificios llegaron a degenerar en pura rutina religiosa, privada por completo de contenido 
espiritual. Así fue como la adoración a Dios se convirtió en un productivo negocio para 

algunos.  

En relación al tema, reconocemos que nuestro Maestro fue cálido y amable en 
muchas ocasiones, pero aquí no tuvo por menos que enfadarse, y adoptar una postura de 

máxima indignación, al contemplar el grotesco espectáculo de corrupción que se ofrecía en 

el recinto del Santuario divino. De igual manera, el discípulo que se mantiene fiel a su 

Maestro, debería indignarse con la iglesia tibia que le rodea; pero sin incurrir, por 
supuesto, en una postura de odio o rencor, que sin duda nos descalificaría como seguidores 

de Jesús y promotores de su amor.  

 
«Todo el pueblo (el pueblo que le escuchaba) estaba admirado de su doctrina» 

(Marcos 11:19).  

 

Podemos advertir en el texto bíblico, que la autoridad de Jesús no se presentó 
marcada por el sometimiento al mandato divino, sino más bien por el resultado directo de  

 

-24- 
 

 



 

su predicación, que fue, sin lugar a dudas, lo que originó la admiración hacia su persona; 
una admiración, que como bien se sabe, ocasionó que toda una multitud se allegara al 

Maestro... Aunque, por otro lado, también provocó la envidia, como era de esperar, y en 

consecuencia el rechazo de su mensaje.  
Es muy probable que Jesús no programara grandes sermones para impresionar a la 

sociedad de entonces, sino que su procedimiento fue el de compartir una enseñanza del 

todo natural, la cual provenía de su sabiduría divina, y de lo que tampoco debemos pasar 
por alto: de su verdadero amor hacia el prójimo.  

Con la misma dinámica, la sabiduría de sus palabras y la claridad de sus 

expresiones, encontraban su espacio en las aplicaciones prácticas que supo presentar en 

cada una de sus lecciones. Todo ello le confirió a Jesús la base indiscutible de su autoridad, 
y por eso nadie podía rebatirle en ninguna enseñanza; y aquellos que lo intentaban, 

quedaban desarmados al momento, y encima acusados por su propia ignorancia.  

Hoy no acontece según el modelo de Jesús, y así el cristianismo recorre sus días 
privado de efectividad. Y entre otros motivos, se contempla la falta de admiración por la 

enseñanza bíblica. No nos referimos tanto a la doctrina en sí misma, sino al mensaje vivo y 

eficaz de la Palabra, que es el que debe acompañar a dicha doctrina; porque cualquier 

instrucción que no conmueva el corazón del oyente, atendiendo a sus necesidades 
personales, se convierte en una ciencia seca y vacía, que sirve para muy poco.  

Sabemos que la autoridad del Maestro no fue determinada por la imposición de sus 

doctrinas, sino por el dulce impacto de sus palabras, que llenas de amor y compasión, 
atrajeron el interés de sus contemporáneos... Consideremos el claro ejemplo de Jesús, 

porque si nuestras propuestas cristianas no producen ningún impacto en el corazón 

humano, es porque a veces son pronunciadas por la vía de la imposición, y no por el 
camino de la atracción.  

Habremos de meditar bien sobre el contenido de toda doctrina, y valorar si los 

componentes de nuestros mensajes son prácticos, atrayentes, admirables; si éstos 

contienen aplicaciones personales, familiares, sociales o eclesiales, o si por el contrario 
provocan aburrimiento, desinterés e inapetencia. Con el mensaje de Jesús nadie 

permaneció aburrido e impasible, y mucho menos quedó indiferente. Así que, si el Maestro 

despertó la admiración de aquellos espectadores, nos preguntamos hoy, ¿qué efecto causa 
en la mente y el corazón del oyente nuestras palabras? Y, ¿cuántas veces podría decirse de 

nosotros que alguien se ha admirado por la doctrina que predicamos?  

 
La autoridad admirable de Jesús, debe imprimir autoridad a nuestro carácter.  

 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

-25- 

 
 

 



 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 

 

JESÚS, EL VERDADERO SIERVO 
 

El evangelio según lo presenta Marcos, consigue recoger de manera suficientemente 

descriptiva, la imagen del Jesús bondadoso que humildemente dispone su vida en favor de 
los demás. Y si en algo caracterizó su ministerio, fue en el gran servicio que prestó a sus 

contemporáneos: una demostración completamente desinteresada de su buen obrar, si 

tenemos en cuenta el pago que posteriormente recibió de su servicio al prójimo.  
Reproduciendo el espíritu de este evangelio, nos corresponde fijar la atención en los 

hechos de Jesús, más que en sus dichos. Porque, a la verdad, el discípulo que pretende 

seguir fielmente sus pasos, debe encaminarse con la firme disposición a servir a los demás 

en todo momento. Y, si descuidamos este objetivo tan elemental por el cual Cristo nos dejó 
su ejemplo, estemos seguros de que todos los otros componentes del cristianismo, 

carecerán por completo de significado. Con especial intención aleccionadora, pues, 

Jesucristo comunicó a sus discípulos el propósito por el cual había venir:  
 

«Porque el Hijo del Hombre no vino para ser servido, sino para servir...» 

(Marcos 10:45).  
 

Esta declaración de Jesús, debería centrar nuestro pensamiento a la hora de poner 

por práctica el modelo que él mismo estableció. Servir a Dios y a nuestro prójimo, de la 

manera como el Maestro lo hizo, debe ser la máxima aspiración de cualquiera que, con 
buen sentido del término, se declare a sí mismo discípulo de Cristo.  

 

EJEMPLO DE ENTREGA  
 

Es bien conocido por todos los creyentes, que Jesús entregó su vida por nuestros 

pecados en la Cruz, siendo este el centro neurálgico del pensamiento cristiano. Pero, no 
olvidemos en nuestra reflexión, que su vida terrenal en actitud de entrega diaria, fue 

dispuesta totalmente al servicio del prójimo.  

 

«Él les dijo (a sus discípulos): Venid vosotros aparte a un lugar desierto, y 
descansad un poco. Porque eran muchos los que iban y venían, de manera que ni 

aun tenían tiempo para comer» (Marcos 6:30).  

 
La disposición de Jesús llegaba a tal punto, que como bien dice el versículo: «Ni aun 

tenían tiempo para comer». Sobre la enseñanza, rescatamos de la escena bíblica, que las 

necesidades materiales básicas se deben situar en un segundo orden, conforme a los 
valores del Reino celestial. No tener tiempo ni para comer, significa que, en caso preciso, 

posponemos la satisfacción de nuestras necesidades elementales, para en primer término 

cubrir las ajenas... Esta iniciativa puede parecer una insensatez a los ojos de la sociedad, 

pero el particular ejemplo de Jesús, contiene este método tan original.  
Es innegable la obligación que todo ser humano tiene, en la medida de lo posible, de 

suplir sus carencias materiales. Y, sin cuestionar este deber personal y familiar, apliquemos 

en su correcta dimensión la enseñanza bíblica, pues situando la vida cristiana en un plano 
superior al terrenal, el discípulo de Cristo debe estar dispuesto incluso a prescindir de las 

momentáneas provisiones diarias, si con ello se consigue hacer un bien al prójimo.  

 

-26- 
 



 

Siguiendo este mismo orden, consideremos la vida espiritual con actitud reflexiva, 
porque ésta contiene unos valores especiales que trascienden lo puramente terrenal, y por 

lo tanto goza de una definitiva repercusión eterna. En cambio, el alimento físico, sin dejar 

de ser necesario, solamente cubre las necesidades temporales de nuestro organismo.  
No sugerimos que el alimento sea inútil, pues nos permite obtener los nutrientes y la 

energía necesaria para seguir adelante con salud. Sin embargo, visto en último término, el 

alimento físico (o necesidades materiales) no contiene un alcance de mayor relevancia que 
las cuestiones de carácter eterno. El alimento espiritual llena aquellas áreas más 

insondables de nuestro corazón, cubriendo las profundas necesidades existenciales que 

todos poseemos; mientras que el alimento material se descompone en nuestro organismo, 

asumiendo solamente una finalidad temporal.  
Aparte de ofrecerle la importancia propia que se obtiene del alimento físico, 

observamos que Jesús, como buen siervo, hizo un correcto uso del tiempo durante su 

estancia en este mundo. En el sentido contrario, la expresión ¡no tengo tiempo!, resulta 
una perfecta excusa utilizada por muchos para eludir sus responsabilidades. No fue así 

como el Maestro obró, sino que administró el tiempo con sabiduría, aprovechando cualquier 

momento para servir al prójimo y cumplir así con los designios celestiales. Nos 

preguntamos, ¿en qué empleamos nuestro preciado tiempo?  
En lo que respecta al tiempo y a nuestros compromisos ministeriales, tampoco 

pensemos que el discípulo de Cristo debe ser un corredor incansable, cuyas ocupaciones 

eclesiales parezcan no tener fin. Al fijarnos bien en la primera estrofa del versículo, leemos 
que Jesús invita a sus discípulos al descanso, lo cual nos lleva a pensar que hemos de 

intentar conseguir el deseado equilibrio, dedicando parte de nuestro tiempo al servicio 

cristiano, pero sin menoscabo del necesario descanso, pues de otra forma se podría 
ocasionar lo que hoy se conoce técnicamente como un cuadro de estrés: «Venid vosotros 

aparte a un lugar desierto, y descansad un poco». 

Repasando nuestras preferencias, nos preguntamos por la administración de nuestro 

tiempo… En esta consideración, debemos valorar si el hecho de cubrir nuestras necesidades 
básicas, resulta más importante que desempeñar la voluntad de Dios. Pensemos bien, 

porque servir a nuestro prójimo exige tiempo, y ese tiempo se administra en la medida que 

nuestras prioridades sean las del Señor Jesús.  
Destaquemos la enseñanza recibida, y procuremos descansar bien de nuestros 

trabajos; pero tengamos a bien invertir nuestro tiempo debidamente para la eternidad, 

pues la cosecha en el cielo dependerá, en buena medida, de nuestra labor aquí en la tierra.  
 

Tenemos tiempo para todo, pero también debemos tenerlo para Dios.  

 

«Entonces él se sentó y llamó a los doce, y les dijo: Si alguno quiere ser el 
primero, será el postrero de todos, y el servidor de todos» (Marcos 9:35).  

 

En respuesta a la disputa que tenían los discípulos de Jesús, acerca de los cargos 
que se concederían en el Reino futuro, la enseñanza bíblica pareció llegar con cierta 

sorpresa: el primero en el reino de Dios, será el último y el que sirve... Nos imaginamos 

por un momento la contrariedad en el rostro de aquellos discípulos, puesto que 
seguramente el concepto que ellos poseían sobre la supremacía del Reino, se alejaba 

demasiado del pensamiento de Jesús. Es probable que la intención de los discípulos, en 

aquellos momentos, no fuese orientada hacia el servicio, sino más bien a obtener un 

puesto privilegiado, donde ellos mismos gozaran de las ventajas de ser servido por parte 
de los demás. Parece lógica esta forma de pensar, pues en el sistema de nuestra 

distinguida sociedad, al que goza de una mayor posición –según el modelo del mundo–, le 

corresponde ser servido; y seguramente las referencias éticas que ellos poseían, no 
parecían ser muy diferentes.  

Hemos de reconocer que todos, en mayor o menor medida, somos egoístas, y por 

momentos entendemos la vida cristiana en términos de lo que nos puede servir, o nos 

puede ser útil. Pero, aceptar que estamos llamados a servir sin buscar primero nuestros 
intereses personales, parece ir en contra de lo establecido.  

 

-27- 
 

 



 

Conservemos una perspectiva correcta acerca de nuestra condición como cristianos, 
porque el llamamiento de Jesús revela que nuestra posición en el reino de Dios, tanto 

presente como futura, no depende en ningún caso de los cargos honoríficos, sino más bien, 

como hemos leído, de nuestro servicio y entrega hacia el prójimo.  
Utilizando las firmes palabras de Jesús, podemos confirmar lo expuesto: «Si alguno 

quiere ser el primero, será el último, y el servidor de todos». De esta frase tan rotunda, 

aprendemos que nuestro servicio cristiano no se presta en el «aire», a modo de servicio 
ideológico, sino que contiene una función esencialmente práctica, que va dirigida hacia las 

personas que nos rodean: servidor de todos. 

No podemos evitar el presente ejemplo, porque si queremos seguir las pisadas del 

Maestro, la relación que mantengamos con nuestros semejantes habrá de manifestarse 
primordialmente a través del servicio.  

Vista la enseñanza, señalamos el concepto equivocado que algunos pudieran tener 

sobre el tema en cuestión, porque servir no significa vivir en una especie de subordinación 
al mandato ajeno, o sometimiento a cualquier voluntad. El espíritu de servicio no proviene 

en ningún caso de la humillación ingenua, sino de la libertad con que Cristo nos ha hecho 

libres, sabiendo que a quien realmente servimos, es a Dios.  

Por lo dicho, nuestra asistencia al prójimo tiene sentido en la medida que 
reconocemos nuestro servicio a Dios. En este orden han sido establecidas las reglas del 

servicio, las cuales debemos conocer para no ejercer un ministerio inadecuado, o que 

resulte inservible. A saber, la vida cristiana construye sus cimientos sobre dos pilares 
fundamentales: la adoración a Dios y el servicio al prójimo. De ahí aprendemos que servir 

a los demás convenientemente, requiere en primer lugar una relación correcta con Dios. Es 

de suponer que todo discípulo de Cristo conserva un corazón limpio y santificado, si 
primero ha intervenido Dios en él para limpiarlo y capacitarlo; solo de esta manera su 

servicio puede llegar a ser plenamente fructífero.  

No podemos, en ninguna forma, prescindir de la intermediación divina, porque el 

Espíritu Santo muestra su poder haciendo posible que todo ministerio sea efectivo, y 
acorde con su buena voluntad.  

En definitiva, nadie debe presumir de que sirve a Dios, si de una forma u otra no 

está sirviendo a los demás. No pequemos de simplicidad, porque si a nuestras bonitas 
palabras no acompañan los hechos, en el ejercicio práctico del servicio, tampoco podemos 

afirmar que somos seguidores de Cristo (cristianos).  

Sería recomendable, entonces, analizar nuestra forma de servicio: A quién y cómo 
estamos practicando nuestro buen hacer; en qué modo y lugar ejercitamos nuestro 

ministerio; de qué manera estamos compartiendo nuestros bienes; y lo más importante, 

cuál es nuestra motivación a la hora de hacerlo. Visto el espíritu servicial del Maestro, bien 

podemos afirmar que si el cristiano no sirve a los demás, su cristianismo de nada sirve.  
 

Nuestra verdadera entrega a Dios, debe resultar en entrega hacia los demás.  

 
EJEMPLO DE COMPROMISO  

 

Sigamos contemplando el modelo de Jesús. Todo discípulo de Cristo que mantiene 
un compromiso verdadero con los que les rodean, es señal de que también mantiene un 

compromiso firme con Dios.  

 

«Cuando llegó la noche, luego que el sol se puso... toda la ciudad se 
agolpó... Y sanó a muchos...» (Marcos 1:32-34).  

 

Después de un largo día de trabajo, llega la esperada hora del descanso, donde la 
comida, al margen de satisfacer el apetito, parece ser el centro de reunión familiar... En el 

caso que nos ocupa, las personas seguían acudiendo a Jesús en el descanso de la noche, y 

a juzgar por los datos del texto bíblico, el trabajo se acumulaba en gran manera.  

 
 

-28- 

 
 

 



 

En esta línea, marcada por las pisadas de Jesús, aprendemos que nuestra disposición 
a servir no tiene horario ni calendario; siempre pueden surgir necesidades de última hora 

que deberemos atender. Comprendamos bien que el verdadero siervo concibe el servicio a 

las personas de forma tan preeminente que, como ya hemos apuntado, el bien al prójimo 
se encuentra por encima de sus necesidades personales. Así, pues, no podemos afirmar, en 

términos bíblicos, que amamos a Dios y a la vez descuidamos a nuestros hermanos... 

aunque sea en las horas de la comida.  
Observamos que a pesar de la intensa ocupación, el Maestro no reclamó sus 

derechos al descanso, al horario de trabajo o al periodo de vacaciones. Cuando llegó la 

noche, nuestro Señor continuó sirviendo; su compromiso proseguía las veinticuatro horas 

del día. Queda claro que Jesús en todo momento estuvo dispuesto a servir, pero lo 
maravilloso fue que además de estar dispuesto, también estaba disponible. Hoy día 

podemos afirmar que estamos dispuestos a servir, pero por desgracia no estamos 

disponibles. Nuestras ocupaciones profesionales, familiares, sociales, y demás quehaceres, 
a veces innecesarios, parecen no dejar lugar al compromiso cristiano como debería ser.  

Aceptemos que las pretensiones del creyente no deben ser similares a las de los 

incrédulos. La finalidad última del discípulo de Cristo no ha de incluir como prioridad los 

elementos normales de la cotidianidad, como puede ser el comer o el dormir... En 
ocasiones, podrán surgir situaciones inesperadas que requieran de nuestra presencia y 

buen hacer, ocupando un tiempo que a lo mejor se halla fuera de lugar en nuestras 

previsiones, pero si bien lo haremos para Dios, con amor y en espíritu de servicio. Ahora, 
tampoco se trata en situaciones determinadas de servir por servir, sino más bien de 

conservar en todo momento una actitud de servicio; la acción servicial debe ajustarse 

siempre al espíritu humilde y a la buena intención, no al revés.  
El planteamiento ofrecido exige un análisis responsable sobre el tipo de ministerio 

que estamos ofreciendo en la iglesia, o en otras áreas personales, para lograr comprobar el 

fruto que pudiera obtener tal servicio, pues de forma contraria no tendría sentido el 

esfuerzo realizado. No parece conveniente trabajar en vano, ni tampoco hemos de perder 
nuestro precioso tiempo; porque a lo mejor podemos estar realizando un gran esfuerzo 

para los demás, que según nuestro parecer Dios nos pide, pero que resulta una labor 

infructuosa en la que nadie sale beneficiado; alimentando así un cristianismo vano, y en 
todo caso manteniendo a flote nuestra suficiencia religiosa, que en verdad permanece 

insuficiente para Dios.  

 
El servicio sin egoísmo, se expresa a través de un corazón comprometido.  

 

EJEMPLO DE ABNEGACIÓN  

 
El amor de Jesús, que lejos estaba de ser egoísta, se reveló por medio de su 

abnegación personal. Hasta en los momentos de mayor dificultad por los que tuvo que 

atravesar, demostró su amor desinteresado hacia el ser humano.  
 

«Padre... aparta de mí esta copa, mas no lo que yo quiero, sino lo que tú» 

(Marcos 14:36). 
 

Traemos a nuestra mente el texto bíblico ya anteriormente citado, pues conviene 

resaltarlo una y otra vez, dado que refleja con suficiente precisión el modelo de amor y 

entrega de Cristo por nosotros. En el huerto de Getsemaní, el buen Pastor fue sometido a 
una gran presión psicológica y espiritual, ya que soportó con entereza el gran examen de 

su vida: pasar por la cruz o evitarla. Siendo esta la prueba, su fidelidad a Dios se vio 

reflejada en su gran determinación: «Mas no lo que yo quiero». Las palabras de Jesús 
fueron decisivas, mostrando asimismo una voluntad verdaderamente abnegada, puesto 

que, en actitud de servicio, no reclamó su propio bienestar, sino que por el contrario buscó 

en primer lugar el cumplimiento de la voluntad de Dios: «Sino lo que tú».  

Este mismo espíritu de sacrificio que mantuvo el Maestro, es el que hoy debería regir 
el corazón de todo discípulo suyo. De tal forma, el servicio a los demás exige 

necesariamente un espíritu de abnegación, y así es como nuestro ego personal debe  

 
-29- 

 



 

quedar olvidado en lugar remoto, para que la Palabra de Cristo se haga efectiva en 
nosotros. Así que, por oscura que parezca la senda del deber, el discípulo que sigue al 

Maestro debe aprender a decir no al impulso de sus propios deseos egoístas, y a rechazar 

las tentaciones de su propio entorno: «Mas no lo que yo quiero».  
Con esta disposición al servicio, y para que tal abnegación no se convierta en 

frustración, amargura o resentimiento, nuestra voluntad ha de estar sometida bajo el 

control del Padre celestial, que hará posible, por la acción de su Espíritu, que toda 
experiencia difícil, en relación con Dios, vaya precedida de gozo y paz, trayendo a nuestros 

corazones un contentamiento interior, en el que vamos a encontrar el verdadero sentido y 

agradable propósito de nuestra existencia.  

Reflexionemos con sentido común, porque si Jesús, en calidad de siervo, asumió el 
sufrimiento como parte innata en su ministerio, ¿por qué deseamos nosotros evitarlo a 

toda costa? En muchas ocasiones va a ser imposible eludir el sufrimiento, puesto que forma 

parte del programa de perfeccionamiento que Dios ha previsto para aquellos que le aman.  
Por otra parte, la imagen del Jesús temeroso y vulnerable en el huerto de 

Getsemaní, nos acerca mucho más a su verdadera humanidad. Contemplamos así a un 

Cristo semejante a nosotros, que padeció lo indecible, siendo probado hasta la muerte. Por 

esta razón podemos confiar en su consuelo, ya que Jesús entiende en su dimensión 
práctica todas nuestras aflicciones, así como nuestros miedos y temores.  

Recibamos la lección práctica, ya que si el Maestro nos comprende en lo más 

profundo de nuestra situación personal, es porque él mismo comprobó el sufrimiento en su 
máximo grado de intensidad. Así como Jesús, también es previsible que a través de las 

tribulaciones que Dios permita en nuestra vida, estemos más capacitados para comprender 

el sufrimiento ajeno, y de esta forma nuestro servicio contenga la necesaria madurez para 
ejercer un ministerio práctico y efectivo; presentando con ello el propio sello de la 

experiencia y no solamente el de la teoría.  

 

«Mas Jesús ni aun con eso respondió; de modo que Pilato se maravillaba» 
(Marcos 15:5).  

 

Ante la acusación de Poncio Pilato, Jesús no quiso defenderse, aceptando así la gran 
injusticia que se estaba efectuando en su propia persona. Parece razonable pensar que 

Jesús podía haber respaldado su inocencia con toda clase de argumentos, y es muy 

probable que hubiera salido indemne del duro castigo que le aguardaba. Sin embargo, él 
sabía muy bien cuál era el plan trazado por Dios, y por lo tanto debía asumirlo con todas 

las consecuencias.  

Deducimos con cierta convicción, que Pilato consideraba a Jesús un líder inteligente, 

con suficientes recursos dialécticos, y pruebas a su favor, que le hubieran permitido 
presentar una buena defensa. A pesar de todo, Jesús, pudiendo ser gran abogado de su 

propia causa, no sucumbió a la tentación de librarse de aquel horrible sufrimiento que le 

esperaba. La abnegación de su propio bienestar momentáneo, le llevó irremediablemente a 
callar.  

Aprendemos del texto que, pese al impulso que tengamos por defendernos de 

cualquier situación violenta, en ciertos momentos será aconsejable callar, y asumir todo 
acontecimiento sombrío, por muy injusto que parezca, para que así los planes de Dios se 

puedan llevar a cabo con toda precisión.  

No está por demás recordar que la abnegación de su defensa, esto es, el silencio en 

labios de Jesús, fue una losa pesada que Pilato tuvo que soportar. A este respecto, es 
curioso observar cómo algunas personas hablan y hablan, pero no comunican nada; 

mientras que por el contrario, callar en los momentos precisos, puede resultar una 

comunicación más que positiva. Es verdad, aprender a callar en ciertas situaciones 
conflictivas, es más difícil que aprender a hablar.  

Saquemos conclusiones acertadas, porque en determinadas situaciones el silencio 

habla más que todos los argumentos que podamos presentar. El destino de Jesús estaba 

marcado, y así debía proseguir con el programa establecido por Dios desde la eternidad. 
 

 

-30- 
 

 



 

El plan divino se encontraba en sus últimos estadios: la detención, entrega y muerte de 
Jesús, señalaría el final de su ministerio, y el principio de una nueva y gloriosa etapa para 

el pueblo de Dios.  

 
El corazón abnegado, proviene de un amor desinteresado.  

 

EJEMPLO DE HUMILDAD  
 

Seguramente la humildad no resulte un signo de distinción para este mundo tan 

competitivo. Pero, si algo debería de aprender el cristiano, en contraste con nuestra 

sociedad orgullosa, es precisamente a ser humildes, como Jesús lo fue.  
 

«Y le presentaban niños para que los tocase; y los discípulos reprendían a 

los que los presentaban. Viéndolo Jesús, se indignó, y les dijo: Dejad a los niños 
venir a mí, y no se lo impidáis; porque de los tales es el reino de Dios» (Marcos 

10:13,14).   

 

En este relato del evangelio, vemos que los discípulos trataron de apartar a los 
padres que acercaban a sus hijos pequeños al Maestro; pensado que el tiempo de Jesús, el 

futuro rey de Israel, era demasiado valioso para atender a unos insignificantes niños. 

En aquel tiempo un niño no tenía ninguna importancia en la sociedad, y con mayor 
razón si hablamos de los negocios del Reino. Es razonable imaginar que los discípulos, con 

mira puesta en los cargos del inmediato reino, aquellos pequeñuelos no tenían cabida en 

este asunto.  
La verdad es que llegar a ser humilde, como Jesús lo fue, no es tarea fácil, puesto 

que se requiere la abnegación de nuestro «yo» orgulloso, que más bien parece buscar el 

prestigio, que el sencillo y humilde cumplimiento de la voluntad de Dios. Nos sorprende ver 

la sencillez con la que nuestro Señor se mostró en todo momento, privado no solamente de 
grandes lujos o de las comodidades propias de un rey, sino en muchas ocasiones de los 

elementos más esenciales para poder vivir con normalidad.  

La humildad de Jesús se pasa por alto con demasiada frecuencia, sobre todo a la 
hora de valorar a aquellos que no tiene parte en los asuntos de importancia social, 

llamémosle niños, parias, excluidos, o marginados. 

Igualmente ocurre a la hora de practicar el servicio cristiano, principalmente en 
aquellos líderes que, con espíritu altivo, se enseñorean de los que lamentablemente 

permanecen en inferioridad. Y no hay que tener mucho discernimiento para poder 

comprobarlo. Solamente debemos echar un vistazo a determinados predicadores llamados 

cristianos, y percibir su prepotencia, altanería y espíritu dominador, en el ejercicio de su 
ministerio... Con el orden inverso a esta forma de actuar, Jesús mostró en todo momento 

los rasgos de su verdadera mansedumbre, a través del servicio al prójimo; que a la vez se 

brindó humilde y sencillo, en asociación con los que el pueblo menospreciaba.  
La imagen del Maestro presentando a aquellos infantes como los más dignos del 

reino de Dios, debería quedar plasmada en la retina de nuestros ojos, para hacernos 

comprender que la presencia de nuestra identidad cristiana no ha de mostrarse con 
grandes honores, sino con la misma condición humilde y sencilla que caracterizaba a los 

niños en aquellos días: sin derechos, sin autoridad, sino voz ni voto, sin posición alguna. 

Porque cuando se trata de servir, nuestra identidad debe quedar en un plano discreto, sin 

apenas darle importancia a la excelencia del servicio, para que así solamente el nombre de 
Dios sea magnificado.  

 

«Aconteció que estando Jesús a la mesa en casa de él (Mateo el discípulo), 
muchos publicanos y pecadores (gente indeseable a los ojos del pueblo) estaban 

también a la mesa juntamente con Jesús y sus discípulos; porque había muchos 

que le habían seguido» (Marcos 2:15).  

 
Examinemos atentamente el paisaje bíblico, y recapacitemos acerca de la situación 

tan particular exhibida en aquellos momentos; porque, presumiendo que a la mesa del rey  

 
-31- 

 



 

normalmente se sientan las personas con prestigio e influyentes de nuestra sociedad, en la 
mesa donde estaba sentado Jesús parecía ocurrir lo contrario: publicanos odiados por el 

pueblo, y pecadores marginados de la sociedad. 

Contemplemos la actitud impasible de nuestro entorno, en donde al parecer muy 
pocos son los que se proponen invitar a su mesa a todo aquel reprobado por la sociedad... 

En contraste con esta falta de consideración, nuestro Rey (que vino para servir) nos 

asombra constantemente en lo que a humildad se refiere, no importándole en absoluto si 
su imagen se podría ver afectada por la opinión pública de entonces. Tal enseñanza, llena 

de practicidad, y basada en el propio ejemplo del Maestro, nos brinda la posibilidad de 

invitar a nuestro hogar a aquellos marginados que, como muestra el texto, tienen deseos 

de seguir a Cristo.  
A juzgar por lo visto, nos percatamos de que aquellos que seguían a Jesús no eran 

por lo general ricos, sabios, ilustres o gobernantes, sino más bien, en el sentido opuesto, 

eran aquellos ignorados por el pueblo.  
Debemos señalar, por tanto, que Jesucristo no fue siervo de grandes y poderosos 

(aquellos que podrían recompensarle), sino de los más necesitados, esto es, personas que 

vivían con un extremado grado de sencillez. La mentalidad de Jesús fue receptiva a los más 

desfavorecidos, sabiendo que el Evangelio es principalmente para los pobres, ignorantes, 
marginados, y para todo aquel que se considere pecador delante de Dios. Es preciso, por 

ello, preguntarse con quiénes deseamos relacionarnos, ¿con aquellos que son distinguidos 

o reconocidos por nuestro entorno? ¿Qué aspiraciones tenemos en lo que a nuestra 
relación social o eclesial se refiere? Enfocar nuestro servicio con los de condición humilde, 

parece ser la recomendación bíblica más apropiada.  

Ahora bien, la consideración del tema nos conduce a pensar que no podemos invitar 
a nuestra mesa a todo el que encontremos en la calle desamparado; ello sería una 

imprudencia. Debemos tener un buen criterio de selección, como hemos leído en el texto 

bíblico, dando preferencia a aquellos que de alguna forma estén interesados en seguir a 

Jesús. Por decirlo de otra manera, cualquiera que muestre verdadero interés por Cristo, 
merece sentarse en nuestra mesa. De esta forma, el encuentro personal que se produce 

alcanza un sentido que va más allá del gastronómico, que es el de expresar nuestro interés 

sincero por su persona; mostrándole, con espíritu evangelizador, nuestra ayuda en todos 
los aspectos de la vida, sea física o espiritual, y en la medida de nuestras posibilidades.  

Aprendemos en este punto, que la comunión espiritual deberíamos de ejercitarla 

sobre la base de una mesa, pues es donde se hace más evidente, si cabe, la práctica de 
nuestro amor al prójimo. Tal enseñanza nos obliga a preguntarnos si todavía no nos hemos 

sentado a la mesa con ningún infeliz o marginado de nuestro entorno... Si el pecador 

muestra interés por Cristo –también nosotros pecadores–, aceptemos una comida con él. 

De no ser así, ¿de qué forma vamos a demostrar el amor fraternal? Si no invitamos a 
nuestra mesa, aparte de los amigos, también a aquellos que son ajenos a nuestro círculo 

más cercano, ¿qué clase de cristianismo estamos desempeñando…? «Publicanos y 

pecadores estaban también a la mesa juntamente con Jesús», hemos leído en el texto 
bíblico.  

Desde una perspectiva eclesial, tampoco debemos descuidar a los que asisten a la 

congregación, y por cualquier motivo viven solos, están un tanto desplazados de la 
comunidad, o practican un cristianismo reservado por motivos desconocidos (a lo mejor 

promovido por la misma iglesia). Comprendamos que los indeseables a los ojos de los 

hombres, son los más deseables para Dios. Miremos a nuestro alrededor, porque si todavía 

no hemos invitado a nuestra mesa a aquel que más lo necesita, se espera que el ejemplo 
de Jesús nos estimule a poder hacerlo.  

 

La humildad sin posición, es nuestro servicio en adoración.  
 

 

 

 
-32- 

 

 
 

 



 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 

 

JESÚS, EL HIJO OBEDIENTE 
 

En este capítulo reflexionaremos acerca de la plena obediencia de Jesús hacia su 

Padre celestial. Ciertamente puede parecer absurdo admitir que el Señor Jesús, siendo 
divino, tenga que haberse sometido a los mandamientos de la Ley de Dios. Pero, si bien, 

cuando valoramos que Él se hizo hombre, y que fue en calidad de hombre que tuvo que 

cumplir con el programa determinado por la divina providencia, es entonces cuando nos 
sentimos empujados a evaluar las implicaciones que comportó su decisión tomada en la 

eternidad.  

El autor de la carta a los Hebreos cita lo siguiente: «Y aunque era Hijo (Dios), por lo 

que padeció (en calidad de hombre) aprendió la obediencia» (Hebreos 5:8). Es necesario 
entender el sentido del texto, ya que ningún hombre o mujer, niño o anciano, rico o pobre, 

puede tener acceso al Reino de los cielos, debido a su imposibilidad para cumplir los 

mandamientos de Dios, y más cuando se trata de los asuntos relacionados con la fe. 
Ocupando nuestro lugar, Jesucristo obedeció la perfecta Ley en su totalidad, hasta en los 

límites de su propia muerte, para que, desde nuestra incapacidad, pudiéramos acogernos a 

él como nuestro representante legal delante del Juez justo.  
Como los evangelios nos indican, la diferencia entre el estándar del ser humano 

desobediente, y el de Jesús, se hace notar; demostrando desde su humanidad, y vida 

terrenal, su obediencia a Dios en todo.  

 
EJEMPLO DE CONSAGRACIÓN  

 

«Jesús vino de Nazaret de Galilea, y fue bautizado por Juan en el Jordán» 
(Marcos 1:9).  

 

Al comenzar su ministerio, Jesús se trasladó a Galilea para ser bautizado en el río 
Jordán. Es cierto que sobre el significado de su bautismo se han barajado diferentes 

interpretaciones. Pese a cualquier explicación, estamos seguros de que Jesús se sometió, 

en obediencia, a la voluntad que el Padre había diseñado para aquellos momentos 

históricos de transición hacia un nuevo orden en el Reino de Dios.  
Recordemos que el bautismo de arrepentimiento que practicaba Juan no era 

aplicable a Jesús, puesto que no tenía de qué arrepentirse. Pero vemos la disposición de 

Jesús subordinado a Juan, que aun siendo superior a él, por la posición de Mesías esperado 
(el enviado del cielo que esperaban los judíos), quiso cumplir con los métodos establecidos 

por Dios, en ese acto simbólico que daría comienzo a su ministerio.  

Por otro lado, Juan reconoce que no era digno de bautizar a Jesús, cuando por el 
contrario debía ser bautizado por él. Sin embargo, había que cumplir toda justicia, ya que 

la identificación con el ser humano, a través del ministerio de Juan, suponía la obediencia a 

ese rito que entrañaba aquel bautismo aprobado por Dios. De cualquier forma, no hay 

dudas de que el bautismo impartido por Juan, marcó el inicio de la consagración de 
Jesucristo en su ministerio mesiánico.  

Indudablemente nuestro Señor fue un hombre consagrado, y su obediencia se hizo 

del todo evidente cumpliendo en humildad con las obligaciones de la Ley, incluyendo la 
identificación con el ministerio del profeta que Dios estaba utilizando en aquel momento, 

como fue el caso de Juan el Bautista: «Y fue bautizado por Juan en el Jordán». 

 

-33- 
 



 

Descubierto el ejemplo, al igual que el Maestro hizo, todo discípulo debe aprender a 
someterse a la voluntad de Dios por medio de aquellos siervos que Él mismo ha señalado, 

es decir, hermanos en la fe que por un tiempo el Espíritu Santo ha dispuesto para nuestra 

edificación; aunque en cualquier caso pudiéramos ser mayores en posición social o 
espiritual. Entre cristianos hemos de someternos los unos a los otros, en espíritu de 

obediencia, que siempre debe obrar por el amor a la Palabra. 

 Aprendemos del modelo de Jesús, que el que está dispuesto a someterse a Dios, 
también en lo que corresponde al cumplimiento de su voluntad, está dispuesto a someterse 

a los hombres.  

 

«Y hallándole, le dijeron: Todos te buscan. Él les dijo: Vamos a los lugares 
vecinos, para que predique también allí; porque para esto he venido» (Marcos 

1:37,38).  

 
Aunque no sabemos a ciencia cierta los diversos motivos por los que la multitud 

buscaba a Jesús, notamos que la gente, al ver los milagros que se produjeron, decidió ir en 

busca de aquel líder que les había impresionado en gran manera (es probable que le 

buscaban para proclamarle rey). Fuera de toda aspiración a ser entronizado, el propósito 
por el que Jesús estaba en aquel lugar, no fue otro que el de predicar. Este era su 

ministerio, y no podía anticipar los acontecimientos que correspondían a los planes futuros. 

Aquel que podía recibir toda la gloria, porque era merecedor de ella, no la quiso. Y aun sin 
despreciar su elevada posición, Jesús optó por continuar con su servicio en otros lugares, 

antes de adelantarse al proyecto que Dios había reservado en el cumplimiento de los 

tiempos venideros: «Vamos a los lugares vecinos».  
Como se hace constar, nuestro Señor no quiso recibir los honores propios de su 

ministerio mesiánico, ya que este ofrecimiento formaba parte la tentación temporal. En 

sumisión al Padre, y aun atravesando momentos de prueba, observamos que Jesús tuvo 

las cosas muy claras, prosiguiendo su camino con el fin de anunciar el reino de Dios: «Para 
esto he venido».  

De la misma forma que nuestro Maestro fue consecuente con su vocación delante de 

Dios, el discípulo está llamado a poner en claro su ministerio, sin ceder a la tentación que 
su servicio cristiano pudiera conllevar: sean honores, reconocimientos, posición, grandeza, 

y otros ofrecimientos inoportunos que hagan perder la humildad que ha de caracterizar al 

seguidor de Jesús. Tal vez parece contradictorio, pero a lo mejor en el plan de Dios para 
nuestras vidas estará incluido más bien el menosprecio, la indiferencia o el rechazo, que es 

lo que deberemos aceptar.  

En lo que a nuestro servicio a los demás afecta, no busquemos alabanza de los 

hombres, pues ésta se sirve de sentimientos superfluos y pasajeros; y aunque así nos la 
otorguen, no merece honra alguna deleitarse en ella, pues la gloria temporal resulta vana e 

inservible para la obra de Dios.  

Observamos cómo el Maestro se guio en este mundo exclusivamente por la fe, 
siendo su motivación principal la de finalizar el plan de nuestra salvación con su muerte en 

la cruz; y en el cumplimiento de este fin, no contempló las posibilidades beneficiosas que 

los demás le pudieron brindar en aquel momento. Su mirada estaba puesta en el mundo 
venidero. Y ese porvenir glorioso que le aguardaba, solamente podía ser el fruto de su 

obediencia al Padre, lo cual le llevó a permanecer firme y seguro, haciendo caso omiso a 

todas las tentaciones que procuraban interferir en sus objetivos.  

Jesús, obediente al llamamiento divino, y en el cumplimiento de su deber, no buscó 
ni aceptó grandeza alguna que pudiera apartarle de la meta… Entonces, ¿buscamos 

nosotros otro objetivo que no sea cumplir con la voluntad de Dios?  

 
La fe sin obediencia, es incredulidad manifiesta.  

 

 

 
 

-34- 

 
 

 



 

EJEMPLO DE INTEGRIDAD  
 

Resulta del todo evidente que Jesús anduvo en completa integridad, pues predicó y 

actuó con perfecta cohesión entre sus dichos y sus hechos; esto en contra de la doblez o 
hipocresía, que a modo de grave enfermedad contagiosa se extendía entre los círculos 

religiosos de la época.  

 
«Viniendo ellos (los fariseos), le dijeron: Maestro, sabemos que eres hombre 

veraz, y que no te cuidas de nadie (no te dejas influir); porque no miras la 

apariencia de los hombres» (Marcos 12:14).  

 
La afirmación de aquellos representantes de la religión popular, eran del todo 

correctas. Pese a todo reconocimiento, las verdaderas intenciones que se escondían tras 

sus halagos, no parecían ser muy sinceras. Estamos de acuerdo en que nuestro Señor fue 
un hombre veraz, que no se dejó llevar por el aspecto externo, ni mucho menos por lo que 

los demás pensaran de él. Con independencia de las apreciaciones ajenas, podemos 

calificar a Jesús de un hombre honesto, que siempre actuó bajo sus firmes convicciones 

personales: «Sabemos que eres hombre veraz, y que no te cuidas de nadie». 
Todos hemos escuchado en alguna ocasión la expresión: «sé tú mismo»; pues bien, 

esta misma frase podría resumir en breves palabras el significado de la integridad. Sin 

lugar a dudas, Jesús fue un ser que vivió en completa integridad, porque mostró plena 
coherencia entre sus creencias, predicación, y manera de actuar.  

Al igual que en el modelo de Jesús, nuestra vida deber contener «unidad» entre 

nuestra forma de pensar, hablar y obrar. Por ello, es de vital importancia revisar nuestro 
proceder de forma constante, para detectar cualquier incoherencia habida, sea de palabra o 

de hecho; y en caso necesario, modificar aquellos aspectos que entendamos no se 

relacionan con la voluntad divina, a la luz de la Revelación bíblica.  

Aceptemos las declaraciones de aquellos fariseos sobre la identidad de Jesús, y 
tampoco permitamos calificar a nadie por las apariencias externas, porque es bien sabido 

que hay personas que aparentan ser lo que en realidad no son.  

No nos dejemos impresionar, pues, por el aspecto de espiritualidad exterior, las 
buenas acciones, o los virtuosos dichos. Aparentar lo que no se es, resulta en falta de 

integridad; y ésta se produce cuando hay una discordancia entre lo que pensamos, 

decimos, y hacemos.  
Aprendamos una vez más de la determinación de Jesús, sabiendo que aquel que vive 

en integridad, adquiere una configuración clara de su persona, de sus creencias, y también 

de su obrar, sin darle mayor importancia a las opiniones que no correspondan con la 

verdad de Dios: «Porque no miras la apariencia de los hombres». 
Siempre y cuando estemos obrando correctamente delante del Señor, habremos de 

ser fieles a nuestro corazón, en tanto que somos fieles a Dios; y no nos dejemos llevar por 

las impresiones, los espectáculos, o el aspecto de piedad que muchos puedan tener. El 
discípulo de Jesús ha de obrar, en términos generales, con independencia de lo que 

piensen los demás, teniendo muy en cuenta lo que Dios piensa de nosotros.  

El Maestro, siendo consciente de sus designios en esta vida, tenía muy claro quién 
era y qué venía a hacer a este mundo; que además fue consecuente con sus 

pensamientos, creencias, decisiones y acciones… Entonces, hacemos bien en preguntar, 

como discípulos, si en verdad poseemos una configuración clara de nuestra identidad 

cristiana... Y, si es así, ¿somos consecuentes con ella?  
 

«Cuando lo oyeron los suyos (seguramente familiares) vinieron para 

prenderle; porque decían: Está fuera de sí (ha enloquecido)» (Marcos 3:21).  
 

El presente texto bíblico puede causarnos una extraña impresión, al ver cómo los 

propios familiares de Jesús pensaban que por momentos había perdido el juicio. Pero, para 

entender la postura de sus familiares más directos, deberíamos ponernos en su lugar, y 
contemplar las confusas imágenes de alboroto que se producían en torno a la figura del  

 

-35- 
 

 



 

Maestro, quien proclamaba un mensaje altamente revolucionario para aquella época; 
exponiéndose, al mismo tiempo, a que le apedrearan por defender una verdad que se 

hallaba fuera de lugar a los ojos del pueblo judío. 

Para entonces, como para hoy, el mensaje de Cristo puede suponer un verdadero 
escándalo social, cultural, religioso, y sobre todo, familiar. Nos impresiona ver la postura 

de nuestro valiente Maestro, que pese a lo que incluso sus familiares pudieran llegar a 

pensar de él, no dejó de actuar en consonancia con el ministerio encomendado por Dios el 
Padre. De esta manera, su integridad se puso de manifiesto en obediencia a los principios 

del Reino que predicaba, donde según el orden espiritual, los valores de la fe se hallan por 

encima de las conveniencias familiares.  

Con todo y ello, si queremos seguir las pisadas del Maestro, la integridad del carácter 
cristiano tiene que manifestarse en el día a día. No faltarán las ocasiones en las que 

deberemos estar dispuestos a ser tratados de chiflados por todo aquel que no viva en 

sintonía con las realidades espirituales, incluyendo si cabe a los propios familiares. Claro 
está, la integridad puede llegar a perderse cuando se trata de los parientes más cercanos 

(sean cónyuges, padres o hijos), puesto que muchas veces los intereses familiares 

prevalecen sobre los intereses del Reino de Dios.  

Como hemos visto, el Maestro mostró su transparencia espiritual, en plena 
obediencia a los mandamientos de la Palabra, sobreponiendo la verdad de Dios a la propia 

seguridad familiar; procediendo así con perfecta coherencia personal, y siendo a la vez 

consecuente con su propia identidad como Hijo de Dios.  
En este punto, consideramos que todo fiel discípulo de Cristo, pese a las reacciones 

adversas de sus más allegados, debe conservar el sello que certifique el carácter obediente 

a Dios, a través de su propia integridad.  
 

Ser fiel a Dios, consiste también en ser íntegro de corazón.  

 

EJEMPLO DE SANTIDAD  
 

Si bien solamente Jesucristo fue santo, en el sentido absoluto del término, Dios ha 

separado a los creyentes para formar un pueblo santo (apartado), que no viva diluido en 
los valores de nuestro mundo sin Cristo, sino que por el contrario sea partícipe de su 

santidad. 

 
«¿Qué es esto (decían los escribas y fariseos), que él come y bebe con los 

publicanos y pecadores? Al oír esto Jesús, les dijo: Los sanos no tienen necesidad 

de médico, sino los enfermos. No he venido a llamar a justos, sino a pecadores» 

(Marcos 2:16,17).  
 

Aunque ya discurrimos anteriormente sobre la vinculación que Jesús mantuvo con 

los pecadores y marginados de la sociedad, en este apartado procuraremos centrar nuestro 
pensamiento sobre el concepto de santidad.  

Analicemos detenidamente la vida de Jesús en los evangelios, porque a pesar de la 

relación que conservó con aquellos que la sociedad tachaba de pecadores, estamos seguros 
de que no participó de pecado alguno. Todo lo contrario, su mensaje de amor acompañado 

del ejemplo de su buen hacer, proveyó a los arrepentidos de un nuevo y esperanzador 

camino de perdón y restauración espiritual. En esta dirección, Jesús quiso que los hombres 

se convirtieran de su maldad, y depositasen su confianza en Dios, para que así pudieran 
obtener la salvación, y recibir la guía segura en el camino de la santidad.  

Ahora bien, recurramos al buen juicio, porque separarse del pecado no significa en 

última instancia apartarse de los pecadores, como bien observamos en el modelo de Jesús. 
El creyente, que lo es en verdad, no ha sido separado para vivir una vida de aislamiento 

religioso, donde se abstenga de toda influencia negativa; sino que ha sido separado para 

vivir junto a Dios, puesto que la santidad proviene de Él, y solo Dios puede generarla en el 

cristiano cuando se dispone a servirle, en obediencia a su buena voluntad. En este sentido,  
 

 

-36- 
 

 



 

algunos creyentes albergan ideas equivocadas sobre el significado de santidad, y muchos 
pueden asociar este concepto a una especie de fanatismo religioso, que a su parecer les 

obliga a recluirse de la sociedad, y les priva de lo bueno que la vida puede ofrecer. 

En ningún modo la santidad se identifica con el separatismo absoluto de la sociedad, 
la reclusión monástica de las relaciones personales, o la abstracción de nuestros deberes 

como conciudadanos, además de otras impresiones erróneas adicionales: «¿Qué es esto, 

que él come y bebe con los publicanos y pecadores?».  
Si afinamos bien nuestra perspectiva bíblica, entenderemos que a la santidad 

tampoco se le atribuye la privación de los placeres que nuestro entorno nos ofrece; en 

realidad, parece contener un sentido inverso. La santidad es como un «filtro» que nos 

ayuda a los cristianos a disfrutar, con mayor intensidad y en su dimensión correcta, de 
todo lo bueno que Dios al presente nos provee. Con esta virtuosa condición, el creyente fiel 

está capacitado para vivir la vida en plena satisfacción, disfrutando en santidad de las ricas 

bendiciones otorgadas por Dios, tanto físicas como espirituales.  
De manera que, observamos en los evangelios a un Jesús perfecto, puro y sin 

mancha, que aun relacionándose con los llamados pecadores en el entorno de su época, 

tenemos a buen seguro que no cometió pecado alguno.  

Vistos los conceptos expuestos, la santidad y la obediencia van unidas de la mano, 
como si de un matrimonio se tratase. Jesús fue santo, entre otros motivos, porque fue 

obediente en el cumplimiento de los designios celestiales. Y por lo tanto, visto el ejemplo 

del Maestro, no deberíamos apartarnos de las personas que nos rodean, pero sí de todo 
aquello que, naturalmente, a Dios no le agrada. 

 

«Y luego el Espíritu le impulsó al desierto. Y estuvo allí en el desierto 
cuarenta días, y era tentado por Satanás...» (Marcos 1:12,13). 

 

Nuestro Señor fue tentado, según muestra el texto bíblico, pero no en el mismo 

sentido en que lo es cualquier persona. Sabemos que Jesucristo no participó de naturaleza 
pecadora, por lo cual la tentación no fue provocada desde su interior, como puede ser 

nuestro caso. La tentación del Maestro, promovida por Satanás en el desierto, tuvo que ver 

fundamentalmente con la prueba de su amor a Dios. Finalmente, habiendo superado la 
prueba que tenía por delante, la santidad de Jesús quedó suficientemente demostrada, 

puesto que en ningún momento sucumbió a las pretensiones del diablo, siendo obediente a 

Dios en todo.  
Por lo demás, el buen Maestro aceptó con valentía las pruebas que pertenecieron a 

su propio ministerio, y no desechó la tentación como algo malo en sí mismo: «Y era 

tentado por Satanás». Por ello no debemos confundir tales términos. La tentación es 

necesaria para que seamos probados y fortalecidos. En cambio, el pecado destruye a la 
persona que lo comete. Las consecuencias, por lo tanto, son diametralmente opuestas.  

Con buena convicción bíblica, podemos afirmar que el creyente no es tentado de 

parte de Dios, sino que la tentación surge de su propia naturaleza caída. Y al igual que 
ocurrió con Jesús, muchas de las tentaciones pueden ser promovidas por Satanás, quien 

utiliza estratégicamente los elementos de nuestras circunstancias para hacernos caer.  

Son muchas las ocasiones en las que Dios, permitiendo que seamos tentados, 
también de forma conjunta nos da las fuerzas necesarias para que no caigamos. Y toda 

tentación, conteniendo cierta medida de esfuerzo o sufrimiento, se convierte en una prueba 

de resistencia, para que a su tiempo nuestra fe sea fortalecida, y lo que es más 

importante, nuestro amor a Dios sea fielmente demostrado.  
Así que, la diferencia entre la tentación del creyente y la del incrédulo, en lo que a 

propósito se refiere, es del todo diferente. Pensemos que el incrédulo ya está caído, y por 

eso no es tentado de la manera como lo es el creyente. Pese a las grandes o pequeñas 
tentaciones, el cristiano que vive en santidad –en mayor o menor grado–, adquiere la 

facultad para resistirlas, puesto que la capacidad de resistencia proviene del poder del 

Espíritu que habita en su corazón; y el efecto de la tentación no convertida en pecado, a la 

postre, tendrá un resultado positivo.  
 

 

-37- 
 

 



 

Visto en el sentido contrapuesto, el cristiano que no vive desde un estado de 
santidad, se halla muy susceptible en cuanto la influencia del yo, del diablo, y del mundo; 

por consiguiente, es muy fácil que caiga en la tentación. Y de ser así, el pecado consumado 

provocará debilidad espiritual y predisposición al fracaso.  
Si nos preguntáramos cuántas veces puede caer el creyente en la tentación, 

podríamos responder, con Biblia en mano, que tantas veces como la gracia de Dios, para 

perdón, sea aplicable a su vida. Y siempre será aplicable, en tanto el creyente se arrepienta 
sinceramente y acuda a Dios para perdón. Sabemos que en cierto sentido el creyente se 

puede apartar de la gracia especial de Dios, cuando éste se desvía conscientemente de su 

voluntad. Y, durante tal estado de rebeldía, Dios no puede aplicar su perdón mientras no 

haya arrepentimiento. 
Al igual que hizo el Maestro, perseveremos en el buen hacer, y no pretendamos 

escapar siempre de la tentación, pues habrá ocasiones en las que inevitablemente 

deberemos pasar por ella, pues forma parte de la voluntad de Dios: «Y luego el Espíritu le 
impulsó al desierto».  

Por todo lo mencionado, podemos afirmar que la obediencia a Dios se vive por la fe, 

con libertad, y según el modelo de Jesús; y no por mantener algunos principios de 

moralidad cristiana, o someterse a ciertas reglas eclesiásticas. 
Concluimos, pues, en que la obediencia a Dios no resulta tanto del «cumplimiento 

del deber», sino de un estado de santidad, por el cual el discípulo de Cristo, habiendo 

experimentado la gracia salvadora, busca en todo momento hacer la buena y agradable 
voluntad del Padre celestial. Nos preguntamos: Si Jesús fue santo, ¿no deberíamos de serlo 

nosotros también?  

 
La santidad incluye la tentación, no el pecado.  

 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

 

 
 

-38- 

 

 
 

 

 
 

 



 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 

JESÚS, EL HOMBRE ESPIRITUAL 
 
Cualquiera que reconozca el modelo de nuestro Señor, en seguida se dará cuenta de 

que tanto en su predicación como en sus hechos, tuvo presente los aspectos más 

espirituales y trascendentes de la propia existencia humana.  
Como ha ocurrido a lo largo de la Historia, y máxime llegando casi al final de 

nuestros tiempos, el concepto de espiritualidad se sigue malinterpretando, y no pocas 

veces es confundido con ciertas corrientes de espiritualidad extrañas a la verdad de 

Jesucristo.  
Reconocemos que la tendencia del ser humano es acudir a los extremos y abandonar 

el equilibro. En ese balanceo del péndulo, encontramos una variopinta gama de 

posibilidades doctrinales, y formas de espiritualidad, muy lejanas de la propuesta bíblica. Y 
para encontrar el equilibrio, como venimos proponiendo, se hace necesario examinar 

detenidamente el proceder de nuestro Maestro, tanto en público como en privado. Solo así 

lograremos apercibirnos de los extremos tan preocupantes que estamos experimentando 

en nuestro cristianismo contemporáneo.  
El apóstol Pablo recoge el sentir del mismo Señor Jesús, y alienta a la iglesia para 

que no desvíe sus objetivos espirituales: «Poned la mira en las cosas de arriba, no en las 

de la tierra» (Colosenses 3:2). Si bien la carrera se sucede en la tierra, no perdamos de 
vista que nuestra meta se sitúa en el nivel más alto y sublime: en los cielos, de donde 

también esperamos el regreso de nuestro señor Jesucristo. 

 A continuación, consideraremos algunos aspectos sobre la verdadera espiritualidad, 
y la manera como Jesús la expresó en su vida diaria.  

 

EJEMPLO DE ESPIRITUALIDAD  

 
«El cielo y la tierra pasarán, pero mis palabras no pasarán» (Marcos 13:31).  

 

Esta frase concluyente, digna de ser enmarcada y recordada a menudo por todo 
creyente en Cristo, nos lleva a discurrir sobre la visión tan especial que Jesús mantuvo 

acerca de nuestro mundo. El cielo y la tierra, como hoy los conocemos, poseen fecha de 

caducidad. Y con esta imagen temporal, la visión del Maestro trascendía a los 
planteamientos puramente terrenales, otorgándole la máxima categoría a aquellos 

proyectos, que más allá de ser pasajeros, contienen claras implicaciones de eternidad.  

Con bastante frecuencia miramos absortos la propia situación terrenal que nos 

absorbe, y descuidamos aquellos aspectos que se extienden más allá del tiempo y del 
espacio de nuestras limitaciones. Solamente cabe observar las conversaciones en el andar 

diario de muchos creyentes: éstas giran en torno al futbol, la moda, la música… o en los 

casos más suaves se centran en los problemas de la familia, el trabajo, etc. Y así los 
asuntos celestiales quedan desplazados a un plano meramente eclesial. 

En oposición a esta forma de pensar, vemos que Jesús, a lo largo de todos sus 

encuentros personales, habló con naturalidad del pecado, del perdón, del cielo, del infierno, 
del amor, de la fe, de la misericordia… y así consiguió trasladar, de una forma espontánea, 

las cosas del cielo a un plano terrenal, para que nosotros las pudiéramos entender. Y lo 

hizo descubriendo su auténtica espiritualidad, tanto por medio de sus palabras, como de 

sus acciones.  
 

 

-39- 
 



 

Jesús practicó su espiritualidad en conexión con las reglas del mundo venidero. Su 
discernimiento de la existencia sobrepasaba lo meramente pasajero, concediendo a esta 

vida transitoria unos valores espirituales que, según la Palabra de Jesús, abarcan 

resultados definitivos en el nuevo orden de cosas: «El cielo y la tierra pasarán». 
Esta misma vida llena de significado celestial, era percibida como reflejo de su 

relación con el Padre, a quien tenía presente en cada momento. Su valoración de las 

relaciones personales, del trabajo, de la familia, de los bienes materiales, y demás 
cuestiones temporales, venía marcada por un profundo estado de comprensión espiritual, 

que orientaba su forma de pensar y de actuar según la razón última de la existencia 

humana, conforme a la infalible palabra de Dios, que es la palabra de Jesús: «Mis palabras 

no pasarán».  
Y es con este sentido trascendental, que el futuro debe integrarse en el presente, 

pues solo así adquiere el verdadero sentido de unidad que le corresponde. Hagamos un 

paréntesis y preguntémonos acerca de nuestro grado de espiritualidad, de nuestro punto 
de vista sobre la vida, o de la concepción que mantenemos sobre los asuntos terrenales en 

relación con los celestiales.  

Consideremos el modelo de Cristo, porque la misma dimensión espiritual con la que 

el Maestro planteó la vida, es la que debe perdurar en el camino de todo discípulo suyo. La 
palabra de Jesús permanece para siempre, y por lo tanto haríamos bien en repasar nuestro 

devenir diario, para confirmar si estamos viviendo para el hoy, o para el más allá...  

 
«Para que cuando venga de repente, no os halle durmiendo. Y lo que a 

vosotros digo, a todos lo digo: Velad» (Marcos 13:37).  

 
Reflexionando sobre el significado de esta recomendación, observamos que mientras 

los discípulos dormían, Jesús se fue a orar. Y cuando terminó, aprovechó esa escena tan 

onírica para ilustrarles la necesidad de mantener los ojos bien abiertos en lo que respecta a 

la vida espiritual... De la misma manera, Dios tiene que avisarnos del grave peligro que 
corremos si descuidamos la salvación que poseemos, además de llamar nuestra atención 

para que conservemos un estado de alerta en el presente caminar diario.  

Podemos apreciar que, por lo general, en nuestro actual cristianismo adormilado 
existe una falta de interés por las cosas espirituales, porque visto el tema desde un 

enfoque temporal, no parece que podamos recibir aquí algún beneficio de nuestra labor; y 

la rentabilidad (hablando en términos humanos) que nos pueda ofrecer, se prevé muy a 
largo plazo, por lo que algunos prefieren dedicarse más a los asuntos terrenales, que a los 

celestiales... Con esta mentalidad adquirida, a veces centramos nuestro máximo interés en 

los proyectos relacionados con este mundo efímero (sea estudios, trabajo, familia…), y muy 

poco interés nos despiertan los asuntos de carácter eterno.  
Ocurre también, que debido a la práctica rutinaria de la vida cristiana, con el tiempo 

se puede generar una especie de «cansancio espiritual». En sus primeras fases, esta 

dolencia no suele distinguirse con claridad. Ahora, una vez se han desarrollado los 
síntomas, y si no ponemos remedio, llegaremos finalmente a encontrarnos durmiendo 

plácidamente en el cómodo lecho de la insensibilidad espiritual… Y, para evitar este 

lamentable estado de tibieza, es necesario que el creyente continúe velando, en constante 
renovación, para que no se estanque en esa especie de letargo del que estamos hablando. 

Es cierto que si no reparamos en el problema del cansancio espiritual, podremos caer en un 

estado de adormecimiento (que no es otra cosa que apatía) de tal magnitud, que hará 

difícil atender a los asuntos celestiales con verdadero cuidado y esmero: «Para que cuando 
venga de repente, no os halle durmiendo». 

Hagamos nuestro el consejo del Maestro, y levantemos nuestra mirada vigilante 

como un centinela, poniendo atención especial a los acontecimientos de nuestro entorno, 
así como un verdadero interés por la realidad espiritual que nos envuelve: «Y lo que a 

vosotros digo, a todos lo digo: Velad». 

Aprendamos una y otra vez del modelo de Jesús, porque la verdadera espiritualidad 

surge del interior de la persona que tiene presente a Dios en todos sus caminos, y 
asimismo reconoce la importancia de aquellos proyectos sagrados que poseen un alcance  

 

-40- 
 

 



 

glorioso en la eternidad, y esto son, los celestiales. Y, sobre todo, mantengamos nuestra 
mente conectada con el mundo espiritual, a través de la meditación bíblica y la oración, 

principalmente. 

 
Saber discernir el futuro, hace que vivamos una espiritualidad presente.  

 

EJEMPLO EN LA ORACIÓN  
 

Jesús nos brinda su ejemplo en la devoción espiritual que conservó en relación con 

su Padre celestial. Y esta devoción se mostró claramente, y de una forma especial, a través 

de la incesante práctica de la oración.  
 

«Sentaos aquí, entre tanto que yo oro» (Marcos 14:32).  

 
La oración constituye el gran soporte de nuestra relación con Dios, así como de la 

necesaria estabilidad espiritual. Jesús oró, y lo hizo en muchas y diversas ocasiones. La 

práctica de la oración permaneció en el orden diario de las prioridades que ocupó el 

ministerio del Maestro, siendo básicamente un estilo de vida, y no una mera obligación 
religiosa.  

Esta breve cita que hemos leído, es suficiente para hacernos comprender que la vida 

de Jesucristo fue una ofrenda agradable a Dios. Él era consciente de que todo su ser y su 
obrar, tenía sentido desde la relación de amor y dependencia con el Padre. Esto explica que 

la oración de Jesús realizada en la intimidad, no consistió solo en ofrecer a Dios unos 

periodos devocionales más o menos largos, sino en el don de sí mismo: todo su ser 
dependía del Padre celestial, por lo que su existencia humana fue un perfecto y agradable 

acto de culto a Dios.  

De manera inversa a lo mencionado, y visto el modelo de Cristo, algunos conciben la 

oración a modo de rito y costumbre; o lo que hoy parece más habitual, a modo de una 
fórmula mágica para conseguir cosas. Es mucho más sencillo que todo eso: la oración es 

algo tan normal como hablar con Dios. Y el hablar (audiblemente o en silencio) es el medio 

por el cual nos comunicamos con nuestro Creador: para en primer lugar adorarle y 
agradecerle por las bendiciones recibidas, y seguidamente realizar las peticiones que se 

avengan a su buena voluntad.  

Desde luego Dios no necesita de nuestras oraciones, ni tampoco suponen un mérito 
por el cual conseguimos sus favores. La idea se dirige más bien a que seamos conscientes 

de nuestras necesidades, y por lo tanto dependamos de Él en todo momento. Con ello se 

consigue una correspondencia espiritual, donde se descubren las verdaderas intenciones 

del corazón. Solo entonces nos daremos cuenta de nuestro pecado, pobreza espiritual e 
insuficiencia, para cumplir con la voluntad de Dios; y desde esta correcta impresión, no nos 

quedará más remedio que depender de su gracia absoluta.  

La espiritualidad de Jesús, por tanto, tuvo su primer lugar en esa relación especial de 
comunicación con su Padre celestial. Vemos que en los momentos tan específicos que 

antecedieron a su calvario, la comunión que se produjo entre Jesús y el Padre, fue de vital 

importancia, obteniendo de este modo las fuerzas sobrenaturales para poder resistir la 
prueba que le estaba por venir, que de otra forma no hubiera podido soportar. 

Indudablemente el Señor no quiso convocar a sus discípulos para que se realizara 

una reunión de oración colectiva. Pese a todo, y aun siendo momentos en los que necesitó 

el apoyo de sus amigos, Jesús ofreció un papel relevante a la oración en forma particular: 
«Sentaos aquí, entre tanto que yo oro».  No existe otro procedimiento para fortalecer la 

vida cristiana. La comunión con Dios es el motor que acciona toda vida espiritual, y ésta se 

ejercita principalmente por medio de la oración individual. 
Efectivamente, la expresión sincera de nuestros deseos, así como la demostración de 

nuestro amor a Dios, entre otras buenas maneras, se realiza a través de la oración. Por 

esta razón a veces la oración no cambia las circunstancias personales, sino que por la 

acción divina logra cambiar el corazón de las personas. Y lo maravilloso es que a partir de 
esa experiencia de transformación interior, las circunstancias cobran el sentido correcto 

que deben tener.  

-41- 
 

 



 

Si por lo visto Jesús necesitó de la oración, ¿por qué, entonces, parece que hoy 
podemos prescindir de ella?  

 

«Levantándose muy de mañana, siendo aún muy oscuro (el momento), salió 
y se fue a un lugar desierto, y allí oraba» (Marcos 1:35).  

 

Mucho podría hablarse acerca de la oración, tanto en forma pública (en la iglesia, la 
familia...) como en forma privada (en secreto a Dios). Si bien sabemos que no debemos 

descuidar la oración en la comunidad, hallamos que ésta solamente tiene sentido en tanto 

que se mantiene la oración individual.  

Una vez leído el ejemplo de Jesús, podemos admitir que alguien se levantase de 
madrugada para realizar ciertas labores: trabajar, marchar de viaje, acudir a sus 

vacaciones veraniegas, o inclusive atender a un enfermo, u otras obligaciones perentorias. 

Pero, por lo común, a nuestro mundo le parece extraño que alguien se levante de 
madrugada para mantener un encuentro espiritual con Dios. A pocas personas se les 

ocurriría tal cosa, máxime en una sociedad donde la espiritualidad es cosa del pasado, ya 

que al parecer ha quedado trasnochada, y relegada a los antiguos personajes de la religión 

contemplativa.  
Está claro que durante el día el Maestro no tenía demasiado tiempo para estar solo; 

probablemente su agenda era demasiado apretada para encontrarse en privado con Dios. 

Por eso, el momento escogido para poner en práctica su vida devocional, en aquellas 
circunstancias especiales, fue en la madrugada: «Levantándose muy de mañana, siendo 

aún muy oscuro». 

El principio de espiritualidad que encontramos en esta enseñanza, es que no 
debemos dejar pasar el día sin presentarnos delante de Dios, donde la oración y meditación 

bíblica sea una realidad concreta. Si disfrutamos de suficiente tiempo libre, no será tal vez 

necesario levantarse de madrugada. Ahora, si no podemos obtener un recogimiento a solas 

con Dios durante las horas del día: por causa de nuestro trabajo, obligaciones familiares, e 
inclusive ministerio cristiano, no nos quedará más remedio que hacer como Jesús y 

levantarnos de madrugada.  

Todos necesitamos, como el aire que respiramos, ciertos momentos de retiro 
espiritual con Dios en el desierto (algún lugar solitario). Buscar un rincón, pues, donde 

nada interfiera en nuestra relación con el Padre celestial, resulta ser de vital importancia 

para gozar de una correcta salud espiritual: «Salió y se fue a un lugar desierto, y allí 
oraba» 

Reparando en nuestra vida tan ajetreada, parece hacerse cada vez más necesario 

mantener diariamente la buena costumbre de hablar con nuestro Padre amado, para 

agradecerle, adorarle y pedirle. Ello, además, nos permitirá adquirir conocimiento de 
nuestro verdadero estado espiritual, siendo transformados en ese nivel de autoconciencia, 

donde el Espíritu todo lo escudriña, e intercede por nosotros delante de Dios.  

Tengamos a bien seguir el modelo de Cristo, y reservar cada día un tiempo y un 
lugar, construyendo así el particular santuario donde pongamos en práctica el ejercicio de 

nuestra adoración a Dios... porque el buen Padre celestial así lo está esperando.  

 
La oración no siempre cambia las circunstancias, pero sí los corazones.  

 

EJEMPLO DE FE  

 
La vida de Jesús mostró el claro ejemplo de una fe encarnada, donde la 

espiritualidad no se expresó en forma abstracta, sino que al tiempo se convirtió en hechos 

concretos. Y en ningún caso propuso una fe indefinida que se pierda en el «universo 
cósmico», sino más bien práctica y demostrable, como bien logró manifestar a lo largo de 

su ministerio.  

 

 
 

-42- 

 
 

 



 

«Saliendo Jesús del templo, le dijo uno de sus discípulos. Maestro, mira qué 
piedras, y qué edificios (el templo construido por Herodes). Jesús, respondiendo, le 

dijo: ¿Ves estos grandes edificios? No quedará piedra sobre piedra, que no sea 

derribada» (Marcos 13:1,2).  
 

Como apreciamos en el texto bíblico, el discípulo de Jesús quedó maravillado por el 

esplendor de aquel hermoso templo; y sintiéndose orgulloso de tal magnificencia, quiso 
involucrar al Maestro en su misma impresión de la vida. A continuación, el contraste que se 

produjo entre la declaración del Maestro y la observación de su discípulo (uno de los doce), 

fue claramente discordante. Mientras el discípulo se dejaba deslumbrar por aquello que 

veía con sus ojos, Jesús le mostró que todo aquello creado por la mano del hombre carecía 
de importancia en relación con las cosas futuras, y muy pronto aquella magnífica 

edificación estaba dispuesta para ser derribada... El impacto que recibió aquel seguidor de 

Jesús, le llevaría posteriormente a pensar que no tenía que aferrarse a este presente tan 
inseguro –a pesar de la grandiosa apariencia–, sino a Dios mismo, que es quien finalmente 

determina los hechos de la Historia.  

Con este ejemplo didáctico, el Maestro enseñó a su apasionado discípulo que debía 

vivir exclusivamente por fe y no por vista. Por ello, no hemos de dejarnos impresionar por 
la seguridad que pudieran ofrecer la grandeza de este mundo, el poder civil o militar, o la 

gloria salomónica de los majestuosos edificios, pues no son en modo alguno comparables 

con la perspectiva futura del verdadero creyente en Cristo, el cual camina con la esperanza 
de un glorioso futuro que permanecerá por la eternidad. 

Como bien se hizo notar, la fe de Jesús no contempló la grandiosidad pasajera de 

este mundo, porque en todo su ministerio tuvo plena convicción de que la gloria venidera, 
que todos los creyentes esperamos, se descubrirá con plena excelencia en el día final y 

para siempre. 

  

«Al ver Jesús la fe (la fe se puede ver) de ellos, dijo al paralítico...» (Marcos 
2:5).  

 

Si leemos en el pasaje con atención, vemos que no se revela la fe del paralítico, aun 
suponiendo que la tuviera. En tal caso, se destaca la fe de aquellos que llevaban al 

paralítico a cuestas para ser sanado. Al igual que en el relato bíblico, la espiritualidad 

verdadera también se distingue por medio de los actos de ayuda mutua; motivo por el 
cual, nuestro corazón debe liberarse de la fe pasiva que solo se ejerce en la esfera de la 

individualidad.  

De tal manera, Jesús recibe con máximo agrado la fe del grupo que intercede por su 

prójimo de una forma evidente y no solo imaginaria. Del texto leído, debemos subrayar que 
el paralítico no podía trasladarse por sus propios medios, por lo cual necesitaba el apoyo de 

la comunidad. Con este ejemplo, Jesús le concede un papel de máxima relevancia a la fe 

colectiva (la fe de la comunidad).  
Nuestro Señor pudo percibir la fe de los acompañantes, porque en este caso no fue 

teórica, sino la evidencia de una espiritualidad esencialmente práctica. Con esta disposición 

a servir, la fe de aquellos voluntariosos familiares o amigos del paralítico, fue demostrada 
en la rápida asistencia que le brindaron, para conseguir un encuentro liberador del enfermo 

mediante el poder de Jesús; empleando con ello un gran esfuerzo físico, que luego se vio 

recompensado por el milagro efectuado.  

Ante aquella escena tan peculiar, nos percatamos de que Jesús no puso su mirada en 
el enfermo o en su imposibilidad; tampoco en el esfuerzo que realizaron sus amigos, ni en 

las estrategias para llegar al lugar donde se encontraba el Señor. Fue la fe en acción, 

particularmente, lo que atrajo la atención del buen Pastor: «Al ver Jesús la fe de ellos».  
Apreciemos la enseñanza, porque si el Maestro se fijó en la fe de la comunidad, ¿en 

qué nos fijamos nosotros hoy? Si así le otorgó un valor tan magno a la fe, en su dimensión 

colectiva, ¿por qué, entonces, parece ser tan poco válida para nosotros?  

 
 

-43- 

 
 

 



 

De forma análoga al ejemplo expresado, consideremos a aquellos cristianos que 
puedan hallarse en una lamentable situación de parálisis espiritual, y necesitan cuanto 

antes la ayuda de la comunidad. Y si en esta necesidad, no existen hermanos allegados que 

pongan en práctica su fe, ofreciendo así una mano amiga, ¿cómo, pues, podrán ser 
liberados de esa parálisis? 

Pensemos sobre lo mencionado, porque es cierto que la fe genuina proviene de Dios, 

la cual otorga a todos aquellos que le buscan de corazón. Sin embargo, en lo que al buen 
obrar respecta, la fe debe ir unida a nuestra buena disposición; es una virtud de la gracia 

que se ejercita en el corazón, y por lo tanto en nuestra mano está el hacer uso de ella. En 

consecuencia, somos responsables de mostrar, a través del buen caminar diario, una fe 

visible que nos identifique como verdaderos discípulos de Jesucristo: «La fe de ellos».  
Distingamos bien dicha instrucción, porque el amor verdadero y la fe práctica, son 

los pilares donde se construye todo servicio cristiano. Así, el amor constituye el motor que 

impulsa nuestra vida espiritual; y la fe, por otro lado, representa el vehículo que transporta 
ese amor hacia los demás.  

 

La fe que no alcanza una repercusión colectiva, no es suficiente para Dios.  

 
EJEMPLO DE SENSIBILIDAD  

 

Toda actividad cristiana bien encauzada ha de incorporar una adecuada sensibilidad, 
que habrá de aplicarse en nuestro trato personal. En esto, la espiritualidad de Jesús mostró 

gran sensibilidad, que con un verdadero equilibrio, desarrolló de distintas formas en su 

relación con el prójimo.  
 

«Entonces, mirándolos alrededor (a los fariseos) con enojo (Jesús se enfadó), 

entristecido por la dureza de sus corazones...» (Marcos 3:5).  

 
Nos situamos en el pasaje en el que Jesús realiza un milagro: la mano seca de un 

hombre es restaurada... En esta escena, y frente al milagro obrado, nos damos cuenta que 

los dirigentes religiosos de aquella época, vivían su espiritualidad bajo el cumplimiento 
estricto de las normas legales, aplicando un énfasis especial a la llamada tradición. En 

verdad eran muy correctos en sus formas religiosas, pero muy poco les importaban las 

personas.  
No es otra la visión espiritual que parece estar hoy de moda, enmarcada en un 

cristianismo que en buena medida es mal entendido y peor practicado. En esta 

comparación, advertimos que la interpretación de la Ley que habían hecho estos líderes de 

la espiritualidad (escribas y fariseos), se situaba sobre la Ley misma. Y a causa de esta 
visión distorsionada, el beneficio que una persona pudiera recibir en sábado (día de 

reposo), no lo podían contemplarlo como un acto de amor al prójimo, sobre todo debido a 

su rígida comprensión de la Ley, convertida en auténtico «legalismo». La norma, para ellos, 
se situaba por encima de la vida. ¿Hemos detectado alguna vez esta mentalidad...? 

Seguramente que en cada uno de nosotros hay algo de dureza, y por tal razón debemos 

seguir aprendiendo del modelo del Maestro, quien cumpliendo la Ley de Dios a la 
perfección, nos enseñó, con su buen obrar, que dicha Ley le otorga preferencia a la vida 

antes que a la norma.  

En este encuentro señalado, la sensibilidad del buen Maestro se mostró en su actitud 

de enojo ante la conducta mezquina de aquellos administradores de la Ley: «Mirándolos 
alrededor con enojo». Así que, en caso necesario, cualquier cristiano con adecuada 

sensibilidad, posee licencia divina para enfadarse; sin llevar a extremos la enseñanza, 

obviamente, porque en ningún momento debemos actuar en arrebato de violencia. Si 
atendemos al texto bíblico, observamos que la reacción última de Jesús ante esta delicada 

situación, fue de tristeza y en ningún caso de cólera: «Entristecido por la dureza de sus 

corazones...». Dicho de paso, la sensibilidad del Maestro, vista como un ejemplo para 

seguir, acoge unos sentimientos que poco se ajustan a las extravagancias sentimentalistas 
que se producen en algunos círculos mal llamados cristianos.  

 

-44- 
 

 



 

Las emociones de Jesús tienen que ver, fundamentalmente, con la piedad en sus 
formas prácticas, que obra principalmente por el amor hacia el prójimo. Por tal motivo su 

enojo no se convirtió en ira, sino que fue causa de tristeza, al ver el corazón endurecido de 

los principales representantes de la religión oficial, y seguidamente comprender la 
repercusión que tendría para el pueblo judío.  

En contra de la actitud indiferente de aquellos fariseos, la espiritualidad de Jesús no 

se mostró insensible a las necesidades ajenas, como tampoco a la falsa religión. Su 
sensibilidad y manera de relacionarse con sus semejantes, le llevó a descubrir una gran 

humanidad en su servicio, además de un celo santo por la correcta interpretación de la 

Palabra divina.  

 
«Y levantando los ojos al cielo, gimió...» (Marcos 7:34).  

 

Son momentos especiales en los que Jesús sana a una persona sordomuda. Y en la 
frase observamos cómo el contacto con aquel discapacitado, le hizo sentir las trágicas 

consecuencias del fracaso del hombre: «Y levantando los ojos al cielo, gimió...». La 

sensibilidad de Jesús llegó a tal proporción que, suspirando profundamente, logró 

identificarse con el pecado y la frustración del ser humano; aunque no con el pecado en sí 
mismo (entiéndase), sino más bien con las personas que hasta el día de hoy lo sufren, bien 

sea justa o injustamente.  

Debemos confesar que en muchas ocasiones nuestros sentimientos parecen 
inamovibles al observar las catástrofes humanas, pues seguramente estamos demasiado 

acostumbrados a ellas. No fue así en la mente de Jesús, de cuyo corazón surge un 

verdadero clamor, al ver los estragos causados por la determinante rebelión del hombre 
contra Dios.  

El ejemplo del Maestro nos enseña que los sentimientos bien encauzados poseen un 

carácter constructivo. No debemos confundir, entonces, la sensibilidad espiritual con las 

emociones autoprovocadas, que parecen buscar solamente el placer del sentimiento. A 
saber, la sensibilidad tiene que ver con las emociones controladas, no con las pasiones 

desordenadas. Entendemos que la espiritualidad incorpora la buena vibración del estado 

emocional, que en armonía con la Palabra divina pone en alerta nuestros sentidos. Y éstos, 
con toda seguridad, nos ayudan a relacionar adecuadamente las cosas espirituales con los 

asuntos terrenales, buscando hacer la voluntad de Dios más cabal y perfecta.  

Así es, una espiritualidad bien concebida debe permanecer susceptible a la voz de 
Dios, a la dirección de su Espíritu, y a su Palabra eterna; todo ello, centrando nuestra 

mirada en el ejemplo de Jesús, y en su sensibilidad ante los acontecimientos que le 

rodeaban: a la pobreza, a la soledad, a la enfermedad, y demás adversidades; como 

también a la falsa religión, a la hipocresía, al pecado... De esta manera, nuestros 
sentimientos bien orientados, conforme al pensamiento divino que contempla todos estos 

asuntos prácticos, nos impulsarán a obrar con verdadera sensibilidad espiritual, que es la 

que debe manifestar todo discípulo de Cristo.  
Contrariamente a lo dicho, observamos que la espiritualidad permanece ausente en 

muchos lugares, donde se vive un cristianismo frío en las relaciones personales, e 

indiferente a las necesidades ajenas. Procuremos, pues, desprendernos de la desidia que 
nos rodea, y contemplemos la maravillosa forma en que nuestro Maestro aplicó su gran 

sensibilidad, para así aprender de la manera como él mismo procedió en sus relaciones 

personales: «Y levantando los ojos al cielo, gimió...».  

 
No podemos ser tan sentimentales para con Dios, y tan insensibles para con nuestro 

prójimo.  

 
 

 

 

-45- 
 

 

 
 

 



 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 

 

JESÚS, EL SIERVO SUFRIENTE 
 

Una de las facetas más difíciles de imitar del ejemplo de Jesús, consiste en 

reproducir la capacidad que tuvo para asumir el sufrimiento desde una vida sencilla y sin 
duda servicial.  

Al revisar nuestra experiencia cristiana, nos damos cuenta de que son muchas las 

ocasiones que la paz y el gozo del Espíritu, se suceden juntamente con periodos de 
sufrimiento. Y esto puede percibirse como una gran paradoja, pero hemos de admitir que 

las dos experiencias de aparente contradicción –en los caminos del Señor–, resultan 

perfectamente compatibles. 

Estamos de acuerdo en que Dios no desea el sufrimiento de nadie, pues éste no se 
aviene a los principios de su carácter bueno y santo. Pero la realidad es que el pecado ha 

impregnado todo nuestro ser (cuerpo y espíritu), y por el momento, hasta que no entremos 

en el gozo eterno, los cristianos transitamos por este mundo expuestos a sufrir sus 
nefastas consecuencias. Aun así, es preciso saber que Dios utiliza la aflicción en la vida del 

creyente como un medio útil para enderezar su corazón estropeado, y así hacerle más 

consciente de las graves implicaciones que tuvo la «caída» del hombre. Solo de esta forma 
nuestra limitada mente interpretará mejor los designios de Dios, en un mundo donde el 

dolor y el caos parecen estar reinando.  

Según advertimos en el modelo del Maestro, en ninguna ocasión observamos que 

promoviera la teología de la diversión, pero tampoco contempló el sufrimiento como algo 
malo, sino como un instrumento que, visto desde la intervención divina, es capaz de 

transformar decisivamente el corazón del ser humano.  

Con este objetivo, la finalidad bíblica del verdadero discípulo se dirige hacia la 
formación del carácter de Jesucristo, procurando conseguir la impresión de una vida cada 

vez más parecida a su persona. No olvidemos que el ministerio de Jesús transcurrió por un 

camino doloroso, en un continuo devenir de sinsabores. Pocas fueron sus alegrías, y menos 
sus diversiones... Su mirada estaba puesta en el fruto de su dolor, esto es, en la salvación 

que su muerte traería al mundo. Con este pensamiento se nos insta a proseguir nuestro 

camino, aceptando los periodos de sufrimiento que no podamos evitar, como algo útil en 

manos de Dios: «He aquí, tenemos por bienaventurados a los que sufren» (Santiago 5:11).  
 

EJEMPLO DE SENCILLEZ  

 
«Y él estaba en la popa, durmiendo sobre un cabezal» (Marcos 4:38).  

 

Antes de calmar la tempestad, Jesús se encontraba durmiendo en la popa de un 
barco. A continuación, el texto bíblico nos muestra el cansancio lógico de nuestro Señor, 

que por otra parte era propio de su verdadera humanidad. Jesús fue (y es) humano, y 

como tal experimentó las necesidades propias de los humanos (hambre, sed, sueño...). 

Ahora, el hecho de que se durmiera entre tanta turbulencia, nos enseña que Jesús estaba 
realmente muy cansado, dándonos a entender que tenía poco tiempo para dormir, debido a 

que su ministerio le ocupaba gran parte del día. Destacamos, como venimos haciendo, la 

verdadera humanidad de Cristo vivida en sencillez, con todas las incomodidades, 
calamidades y penurias por las que tuvo que pasar: «Y él estaba en la popa, durmiendo 

sobre un cabezal». 

 

-46- 
 



 

Tomemos buena nota, porque pese a todo inconveniente acontecido, en el ejemplo 
del Maestro no encontraremos queja alguna en sus labios: por tener poco tiempo, por estar 

cansado, por carecer a veces de lo necesario, por privarse de comodidades... Esta es una 

actitud realmente digna de imitar, la cual estaba desprendida de todo egoísmo, y no se 
centraba en la búsqueda de su propia comodidad o bienestar personal, sino en el 

cumplimiento estricto de la voluntad de Dios.  

El modelo expuesto, nos presenta un claro contraste entre la vida del Jesús humano 
vivida en plena sencillez, y algunos que, teniéndolo todo, se quejan por aquello que creen 

que les falta para completar su comodidad. En cambio, sin tener posesión alguna, el Cristo 

reinante vivió como el siervo sufriente, en una vida de verdadera entrega a Dios, y de 

servicio al prójimo.  
Nuestro buen Señor, con verdadero espíritu de sacrificio, supo mantener en todo 

tiempo una vida sencilla, siendo ejemplo al mundo –sobre todo al cristiano–, para que, 

atendiendo a su enseñanza, no nos dejemos atrapar por esa horrenda mentalidad 
hedonista que intenta separarnos cada vez más de Dios, y por lo tanto del mensaje de 

Cristo. 

Resaltemos el ejemplo de la condición humana de Jesús, porque también los 

creyentes deberemos aceptar, con toda paciencia, las debilidades propias de nuestra 
humanidad presente: «Y él estaba en la popa, durmiendo sobre un cabezal». 

 

«¿No es éste el carpintero?... Y se escandalizaban de él» (Marcos 6:3).  
 

La declaración impertinente de aquellos que escuchaban al Maestro en la sinagoga, 

después de oír sus palabras y quedar maravillados, no parecía nada extraña, dado que 
Jesús carecía de categoría religiosa reconocida, y por tal razón no podían dar crédito a sus 

palabras: «Y se escandalizaban de él».  

Al parecer, en aquellos tiempos la posición religiosa era de suma importancia para 

obtener cierta credibilidad sobre los asuntos espirituales. Tanto es así, que para los que 
presenciaron el acontecimiento en la sinagoga, Jesús era solamente «el carpintero», sin 

más... Por ello se escandalizaron de él, por no poseer el reconocimiento oficial del 

momento. La baja posición social y religiosa de Jesús, quizás provocó en sus 
contemporáneos un sentimiento de vergüenza (se escandalizaban de él), y seguramente a 

muchos les ocasionaría una sensación de superioridad, al comparar sus respectivas clases, 

ya fueran sociales o religiosas: «¿No es éste el carpintero?». 
Fijemos bien nuestra mirada en el supremo ejemplo del Maestro, porque siendo Dios 

todopoderoso, escondió su gloria para llegar a ser «el carpintero». Y, nosotros, siendo 

nada, en ocasiones jugamos a ser «dioses». ¡Qué diferencia tan abismal, y qué ejemplo tan 

contradictorio el nuestro! Por desgracia, algunos hoy se fijan más en la posición que en la 
vocación. Otros confían más en los títulos que en los dones... Por el contrario, el Señor de 

señores y Rey de reyes no poseyó titulación alguna, no tenía elevada posición social o 

religiosa, y carecía de todo reconocimiento oficial… Pese a toda carencia, nadie predicó 
mejor que Jesús; nadie tuvo más autoridad que él; nadie pudo superar la calidad de su 

ministerio... Seguro que ninguno de los que estaban allí presentes, pudo señalarle en algún 

defecto o rebatir sus extraordinarias enseñanzas.  
Para Dios, Jesús tenía el mayor rango religioso que pudiera haber, jamás concedido 

a nadie: «El Mesías», y asimismo fue el ser humano que poseyó la máxima categoría 

espiritual, ya que ésta provenía directamente del cielo. De tan maravilloso ejemplo, 

aprendemos que el servicio a Dios no se debe a los reconocimientos humanos, sino a los de 
Dios; tampoco a nuestra profesión, sino a nuestra vocación; no proviene inclusive de la 

brillantez teológica, sino de la encomendación divina.  

La sencillez del Maestro fue tan brillante que, lejos de formalismos religiosos, supo 
imprimir el carácter auténtico de lo que significa servir a Dios. Un servicio que se desarrolló 

fuera de la Institución, pero cuya efectividad fue manifiesta por todos los que le 

escucharon, y así se beneficiaron de su ministerio.  

 
 

 

-47- 
 

 



 

«Y se cumplió la Escritura que dice: Y fue contado con los inicuos» (Marcos 
15:28).  

 

La crucifixión de Jesús, aparte de señalar descriptivamente el momento álgido de 
sufrimiento por el que tuvo que pasar, nos muestra la condición más baja a la que un 

hombre, máxime siendo judío, pudo llegar en aquella época, es decir, a ser crucificado por 

los soldados romanos: sus opresores paganos. En este final ya profetizado, al Dios hecho 
hombre no le importó ser despreciado, como un delincuente común rechazado por la 

sociedad «justa» del momento, porque para él lo más importante fue cumplir con el 

propósito por el cual había venido a este mundo: salvar a los pecadores.  

Por otro lado, si pensamos bien en las motivaciones más internas del ser humano, 
debemos admitir que el hombre alberga en el corazón claros sentimientos de inferioridad, 

que con el tiempo pueden provocar una búsqueda ilícita de reconocimiento personal. 

Ocurre que, para contrarrestar esos sentimientos hostiles, que en mayor o menor medida 
todos podemos tener, los hay que se lanzan a una búsqueda frenética de la «gloria 

temporal» que haga compensar tales emociones. Con esta disposición, todo ministerio 

parece centrarse en uno mismo y en su propia realización, porque con ello la persona logra 

sentirse útil, querida por los demás, y admirada por los nombramientos; logrando así el 
bienestar que le proporciona la buena reputación, en contra del modelo de Jesús: «Y fue 

contado con los inicuos». 

Es verdad, en oposición a la actitud entregada de Jesús, sobresale la actitud esquiva 
de muchos, que al parecer no desean ser contados con los inicuos. El gran Maestro 

desarrolló su ministerio aceptando su humilde condición social, y resistiendo así a todo 

deseo de aparentar grandeza alguna. Por lo demás, el reconocimiento del Padre le fue 
suficiente para realizar la obra.  

Finalmente, si creemos que lo que va a prevalecer por la eternidad es la Palabra 

divina, deberemos en consecuencia anhelar el cumplimiento de sus decretos, así como en 

todo momento se cumplió en Jesús, hasta su muerte: «Y se cumplió la Escritura».  
Si de esta forma buscamos que la Escritura se haga efectiva en nuestra vida, 

también habremos de aceptar que nos señalen entre los malhechores, y no entre los 

justos. A Jesús no le importó ser contado con los inicuos, dado que en todo momento 
procuró desechar la vanagloria terrenal... Y nosotros, ¿con quién queremos ser contados?  

 

La sencillez de la vida de Jesús, no pudo tapar el esplendor de su grandeza.  
 

EJEMPLO DE VALENTÍA  

 

«Respondiendo (a los fariseos) él, les dijo: Hipócritas, bien profetizó de 
vosotros Isaías, como está escrito: Este pueblo de labios me honra, mas su 

corazón está lejos de mí» (Mr. 7:6).  

 
Es cierto que hoy vivimos en un tiempo donde la religión está cada vez más 

extendida. Pero, desdichadamente, a esta propagación religiosa también le acompaña una 

compostura que podríamos calificarla de enfermedad peligrosa y extremadamente 
contagiosa: la llamada hipocresía. La doble moralidad que habían adquirido los líderes 

religiosos de la época (escribas y fariseos), les otorgaba el merecido título de hipócritas. 

Claro está que llamar hipócrita a alguien pudiera parecer una grave ofensa, por cuanto el 

término ha adquirido en nuestros días una connotación marcadamente ofensiva. Desde 
luego que debemos pensarlo muy bien antes de inculpar a una persona de hipócrita, o 

aplicarle cualquier calificativo que pudiera ser claramente despectivo.  

Ahora, visto desde el ejemplo de nuestro Maestro, habrá situaciones especiales 
donde a cada uno habrá que llamarle por su nombre. Y para ello se requiere valentía, 

naturalmente, y en cualquier caso a estar dispuesto a sufrir las consecuencias de toda 

posible confrontación: «Respondiendo él, les dijo: Hipócritas».  

 
 

-48- 

 
 

 



 

Bien podemos presentir que todos participamos, de algún modo, de esa hipocresía 
generalizada. Aunque en este caso, la «actitud farisaica» respondía al estereotipo del 

hipócrita por decisión propia. Comprendamos bien, porque una cosa es participar (con los 

peligros de llegar a ser), y otra cosa es poseer una clara identidad, donde la doble 
moralidad sea el rasgo que defina la personalidad del individuo. Así, pues, el que participa 

de la hipocresía y se deja llevar por ella, sin poner remedio a tan engañoso proceso, bien 

puede llegar a endurecer de tal forma su corazón, que ya no logra darse cuenta del grado 
de simulación que ha conseguido, tan evidente para los demás, pero tan inconsciente para 

él mismo.  

Destaquemos especialmente la actitud de valentía que mantuvo nuestro Señor, al 

enfrentarse con el poder de la religión popular: una religión fingida a causa del orgullo 
religioso, reinante entre sus líderes, que por otra parte él debía denunciar: «Este pueblo de 

labios me honra, mas su corazón está lejos de mí».  

Hemos de reconocer que para descubrir el pecado hay que ser valiente, porque nos 
exponemos a ser rechazados, criticados, menospreciados... y con mayor razón si se trata 

de los líderes de la religión oficial. Aunque, la verdad sea dicha, porque sin duda alguna es 

mejor ser rechazados por el hombre, que no serlo por Dios.  

Visto el ejemplo de Jesús, notamos que la valentía es una cualidad que no se suele 
observar con demasiada frecuencia en la vida de muchos cristianos. Nuestra falta de fe por 

momentos nos acobarda, y nuestros sentimientos encontrados nos paralizan a la hora de 

responder a cada uno según conviene. En el sentido opuesto, nuestro Señor mostró gran 
coraje, y no huyó de las contrariedades que le pudieron sobrevenir. Podemos pensar, en 

este ejemplo, que la osadía de enfrentarse con los más altos mandatarios de la religión, 

seguramente fue el detonante que le llevó al Maestro a morir en la Cruz. Y en tal ejemplo 
cabe preguntarse: ¿Nos atrevemos a decir la verdad, pese a las consecuencias que ello 

pueda acarrear?  

 

«Y Jesús le dijo: Yo soy (declaración de su deidad); y veréis al Hijo del Hombre 
sentado a la diestra del poder de Dios, y viniendo en las nubes del cielo 

(reconocimiento de su majestuosidad)... Y algunos comenzaron a escupirle y a 

cubrirle el rostro y a darle de puñetazos, y a decirle: profetiza. Y los alguaciles le 
daban de bofetadas» (Marcos 14:62,65).  

 

En estos momentos especiales, Jesús se encontraba ante el Concilio (la asamblea de 
los máximos representantes de la religión judía), y sometido a una gran presión de 

preguntas, les respondió con una rotunda declaración, que como podemos observar le 

supuso un definitivo rechazo, además de un severo castigo, y con ello la decisión por parte 

del Concilio de condenarle a muerte.  
Decir la verdad, pese a las adversidades que pudieran surgir, denota una postura de 

valentía que es muy poco habitual en nuestros días. Así vemos cómo el alcance de las 

valientes palabras de Jesús, determinó el comienzo de un doloroso camino hacia la cruz del 
Calvario; palabras muy duras, por cierto, para el auditorio de los líderes judíos: «Y Jesús le 

dijo: Yo soy; y veréis al Hijo del Hombre sentado a la diestra del poder de Dios, y viniendo 

en las nubes del cielo».  
Siguiendo el modelo de Cristo, debemos confesar que los cristianos de hoy 

necesitamos una mayor valentía a la hora de defender las grandes verdades de Dios. Y en 

esta labor, nuestro Señor ya profetizó que todo cristiano valiente tendrá problemas; siendo 

muy probable el rechazo de los de su propia casa, incluyendo también a su misma iglesia. 
Pero no nos dejemos afectar, porque al Maestro lo rechazaron primero, y no es el siervo 

mayor que su Señor.  

Resulta muy fácil lavarse las manos, como lo hizo Pilato, en actitud de evidente 
cobardía. En cambio, hay que ser valiente para denunciar el pecado (con amor), para 

señalar las injusticias (con verdad), para proclamar el juicio de Dios (con esperanza), para 

descubrir la hipocresía (con claridad), para anunciar el arrepentimiento (con entereza), 

entre otras manifestaciones de la verdad.  
 

 

-49- 
 

 



 

Reparemos una vez más en la enseñanza del Maestro, porque decir lo que se piensa 
es integridad; pero, decir lo que se piensa, a riesgo de perder la vida, es valentía. El 

creyente firme con su vocación cristiana, no puede pasar desapercibido en el anonimato de 

su propia cobardía, viviendo un cristianismo diluido en el completo absentismo. La fama se 
difunde, para bien o para mal. Y el rechazo, los insultos, el menosprecio, la ira contenida 

de los calumniadores, representará el pago injusto del cristiano bienaventurado que desea 

defender la verdad con arrojo y valentía: «Y algunos comenzaron a escupirle y a cubrirle el 
rostro y a darle de puñetazos, y a decirle: profetiza. Y los alguaciles le daban de 

bofetadas». 

En este punto, sucede que si la persecución de Jesús se produjo entre los de su 

propio pueblo, no parece insólito pensar que la mayor persecución que hoy puede 
experimentar un cristiano valiente, comience principalmente entre sus propios hermanos, 

los de la fe. En tal sentido, todavía hoy encontramos creyentes fieles que no forman parte 

en el «sistema» de la institución oficial, y mantienen con perseverancia su fidelidad a Dios, 
su valentía, su integridad... Pese a ser rechazados o menospreciados en muchos momentos 

de la vida, su fiel testimonio les hace ser poseedores del más alto rango de profetas 

valientes. Podemos estar tranquilos, porque así como ocurrió en el Antiguo Pacto, nuestro 

Señor sigue manteniendo hoy su remanente fiel. Y, definitivamente, nadie podrá hacer 
callar la voz profética de los verdaderos discípulos de Cristo.  

 

La cobardía es la antesala de la incredulidad.  
 

EJEMPLO DE DISCRECIÓN  

 
A pesar de la fama (buena y mala) de Jesús, podemos señalar que en ningún caso 

incurrió en escándalos impropios, sino que guardó una sana discreción, manteniendo la 

adecuada compostura a lo largo de su ministerio. Así, Jesús mostró su tacto y diplomacia 

en las relaciones personales, sin perder en momento alguno ni un ápice de su integridad 
espiritual.  

 

«Pero él les mando mucho que nadie lo supiese, y dijo que se le diese de 
comer» (Marcos 5:43).  

 

Después de la milagrosa resurrección de la hija de Jairo (un hecho sobrenatural 
digno de todo reconocimiento), Jesús dio órdenes estrictas para que nadie lo supiese… 

Ciertamente podía haber recibido los honores propios de un milagro tan espectacular, y 

seguramente muchos le hubieran proclamado rey. Sin embargo, no era esa la labor 

específica que venía a realizar en este mundo. La gloria de Cristo estaba reservada para el 
futuro.  

Podríamos dar por sentado, que si hoy se están realizando verdaderos milagros de 

parte de Dios, la gente tendría que saberlo, puesto que el hecho sobrenatural le otorgaría 
mayor credibilidad a nuestro mensaje. De ser cierto este postulado, Jesús habría 

proclamado a los cuatro vientos todos sus milagros. Pero no fue la tarea de Jesús, ni 

tampoco pensemos que deba ser la nuestra. Es la Palabra de Dios la que produce fe para 
salvación, y no el milagro. Y aun cuando el milagro sea evidente, no parece muy oportuno 

declararlo a la ligera, ni mucho menos acompañar el suceso con bombos y platillos. Por 

ello, es mejor seguir el modelo de Jesús en humildad y discreción, y no buscar la gloria que 

el propio acto milagroso pudiera ofrecer: «Pero él les mando mucho que nadie lo supiese».  
Cierto es que Jesús podría haber utilizado los milagros para reafirmar su ministerio, 

dado que aquellas manifestaciones correspondían a las señales mesiánicas. Y si bien en 

cierta forma hizo alusión a sus obras para que así creyeran, sabía que la gente no se iba a 
convertir por ver ciertas demostraciones extraordinarias. En este ejemplo como en otros, 

Cristo proclamó una salvación por fe, y no por vista, de tal forma que su predicación fue: 

«Arrepentíos y creed en el evangelio».  

 
 

-50- 

 
 

 



 

Igualmente podía haber exigido la remuneración del beneficio que supuso todos los 
actos de bondad que realizó, o de las portentosas sanidades. Teniendo derecho a una 

compensación, el Maestro anduvo haciendo el bien sin esperar recibir ningún pago a 

cambio. Y teniendo presente los tiempos de Dios, quiso recalcar que su tiempo de gloria 
todavía no había llegado.  

En todo su ministerio, Jesús no reclamó honor alguno, como tampoco exigió 

reconocimiento de sus obras. Hoy parece ser todo lo contrario: primero se recibe el 
reconocimiento, y luego se practica el servicio. No debería de ser así, pues la gloria es solo 

para Jesús, pues bien la merece.  

A tenor del ejemplo presentado, hagamos el bien que podamos, y no busquemos en 

ninguna forma los galardones, pues los tales están reservados en el cielo para aquellos que 
aman a Dios.  

 

«Y descendiendo ellos del monte (de la transfiguración), les mandó que a 
nadie dijesen lo que habían visto» (Marcos 9:2).  

 

Después de la experiencia tan intensa que vivieron los discípulos en el monte de la 

transfiguración, lo más natural parecía contarlo a los demás, en un impulso o deseo de 
transmitir una vivencia con matices de eterna espiritualidad... No obstante, el 

mandamiento de Jesús fue bastante explícito, dando la orden de que no dijesen a nadie lo 

que habían visto. ¿Por qué el silencio? Podemos imaginar que ante la historia contada, 
algunos no entenderían las implicaciones de aquella sobrenatural experiencia; otros, 

malinterpretarían las palabras; y tal vez serían varios los que rechazarían el mensaje. Por 

tales motivos, no podemos depositar nuestro tesoro en manos de cualquiera, porque 
seguramente muchos no alcanzarían a comprender el gran valor que realmente éste posee. 

Al igual que un matrimonio no puede proclamar todos sus recuerdos matrimoniales, en 

cierto sentido la intimidad con Dios es un tesoro reservado al ámbito privado. Y en este 

caso, como en otros similares, se corría el grave peligro de que Jesús pudiera ser 
proclamado rey, lo cual iba en contra de los designios de Dios para aquel momento. 

Estamos seguros de que si Jesús hubiera tomado el cetro y así establecido su trono, con 

toda certeza la obra de salvación por medio de la Cruz, no hubiera sido posible. Con ello, el 
programa de Dios se habría incumplido, y en consecuencia nuestra redención hoy no podría 

ser efectiva. Es una de las razones por las que «les mandó que a nadie dijesen lo que 

habían visto». 
Apreciemos el sentido positivo, pues resulta recomendable compartir las impresiones 

que se devienen de nuestra relación con Dios. Es completamente lícito y además 

beneficioso, sobre todo para nuestros hermanos en la fe, exteriorizar las vivencias que 

como hijos amados gozamos con nuestro Padre celestial.  
Ahora bien, la disconformidad se produce cuando los deseos de transmitir tales 

experiencias conlleven una motivación egoísta, sean susceptibles de gloria personal, 

puedan causar desconcierto, interpretaciones erróneas, o confusión en otras personas. En 
todo ello, Jesús sabía de primera mano que la gente no se convierte por escuchar historias 

rocambolescas, o ver manifestaciones asombrosas, aunque no obstante pudieran llegar a 

ser ciertas.  
Con esta orientación planteada, aprendamos del buen Maestro, y apliquemos la 

sensatez a la hora de expresar convenientemente el ejercicio de nuestra fe.  

En lo que a nuestro proceder cristiano respecta, debemos buscar el equilibrio, 

manteniendo la discreción y huyendo de todo extremismo. Si somos especiales, no es por 
las genialidades que podamos contar superficialmente, sino más bien por nuestra forma de 

ser; por la paz que alcancemos a transmitir; por nuestro mensaje diferente; por la bondad 

que muestre nuestro corazón; y, esencialmente, por el amor que logremos comunicar a los 
demás.  

 

La discreción en la vida, es la sensatez del cristiano.  

 
 

-51- 

 
 

 



 

EJEMPLO DE SUFRIMIENTO  
 

Calificado el sufrimiento de Cristo como ejemplo sublime de amor, se hace necesario 

traer a la memoria las aflicciones que experimentó a lo largo de su vida, y en especial en el 
proceso que le llevó a la muerte. En este recuerdo, estamos obligados a poner un particular 

énfasis en aquellos momentos tan significativos, donde la entrega y muerte de Jesús en la 

cruz por nosotros, representó la culminación de su amor manifestado de una forma 
verdaderamente práctica.  

 

«Y le golpeaban en la cabeza con una caña, y le escupían, y puestos de 

rodillas le hacían reverencias. Después de haberle escarnecido, le desnudaron la 
púrpura, y le pusieron sus propios vestidos, y le sacaron para crucificarle» 

(Marcos 15:19,20).  

 
Recordemos que Jesús fue arrestado como un criminal para ser juzgado, y 

finalmente conducido a morir en la cruz, según la legislación romana. Observamos en el 

texto, que antes de comenzar su camino hacia el monte Calvario, fue castigado duramente 

con una condena mucho mayor que la de los otros reos que le acompañaron en su muerte. 
Golpes, insultos, esputos, mofas, latigazos, además de la coronación de espinas, significó 

el pago de todo el bien que Jesús hizo al prójimo en el recorrido de su ministerio: «y le 

sacaron para crucificarle».  
A la verdad, aunque profundizáramos con un espíritu de erudita investigación, no 

alcanzaríamos a comprender el grado de sufrimiento físico y espiritual que Jesús pudo 

experimentar; tomar la copa amarga que contenía el juicio de Dios, no fue precisamente un 
trago fácil de beber. Con este espíritu de sacrifico, Jesús prosiguió su camino, pese a las 

consecuencias tan dramáticas que tuvo que aceptar para conseguir nuestra salvación. Con 

esta gran determinación, bebió el cáliz de sufrimiento por causa de nuestros pecados, 

pagando un precio muy alto: su propia vida.  
Es cierto que el sufrimiento de Jesús representa un claro modelo de entrega, 

obediencia y valentía, que en cierta medida todo cristiano debe seguir. Y no pensemos que 

en esta difícil tarea añadimos nada a nuestra salvación, pues ésta es gratuita, ya que fue 
ganada por Cristo en la cruz.  

Según el modelo presentado, debemos presentir que todo aquel que quiera seguir 

las pisadas de Jesús, se encontrará con un precio que habrá de pagar; aun sin saber dónde 
está el límite de nuestro precio, solo Dios lo sabe.  

Visto el ejemplo que encontramos en esta obra inigualable, los principios de entrega, 

amor, voluntariedad, obediencia y valentía, son realmente dignos de incorporarlos en 

nuestra vida cristiana. 
La pregunta surge sola: si Jesucristo pagó un alto precio por cumplir con el plan que 

Dios había diseñado para él, entonces, ¿qué precio estamos dispuestos a pagar para que el 

plan de Dios se cumpla en nuestra vida?  
 

«Y le dieron a beber vino mezclado con mirra; mas él no lo tomó» (Marcos 

15:23).  
 

Se sabe que el vino mezclado con mirra ofrecido a los reos crucificados, les 

proporcionaba un efecto analgésico que les ayudaba a contrarrestar el sufrimiento 

experimentado en la cruz. Pero, observamos cómo Jesús, estando en profunda agonía, 
rechazó aquel brebaje que momentáneamente podría haber reducido aquellos dolores tan 

intensos. EL Maestro no quiso beberlo, y con toda razón, porque para que no exista 

ninguna duda de la gratuidad de nuestra salvación, el Señor asumió de forma completa el 
grado de aflicción que correspondía al pago de todos nuestros pecados.  

Contrariamente al ejemplo del Maestro, no son pocos hoy los cristianos que quieren 

escapar de su destino, intentando compatibilizar el cristianismo con la vida de comodidad, 

sin estar dispuestos a beber ni una gota de la copa amarga que conlleva ser discípulo de 
Jesús.  

 

-52- 
 

 



 

En lo que atañe a nuestro vida personal o ministerial, aceptemos de buen grado los 
momentos de dolor que nuestro buen Padre tenga programado para nosotros, en su 

permisiva voluntad; pues si Dios nos pone la prueba, también de manera conjunta nos da 

la salida para que podamos sobrellevarla, según reza la Escritura Sagrada.  
Extrayendo la presente enseñanza, los discípulos de Cristo deberán abstenerse de 

beber cualquier ungüento que haga tropezar su misión en la tierra, y por ende el 

cumplimiento estricto de la providencia divina; aun cuando ese ungüento pudiera reducir 
cualquier padecimiento momentáneo: «Mas él no lo tomó».  

No pretendamos huir, por tanto, de las contrariedades en la vida, ya que éstas 

forman parte del programa especial de Dios ha diseñado para cada cristiano fiel. El que es 

verdadero discípulo, lejos de escapar como lo hizo Jonás, habrá de aceptar el futuro 
dispuesto por Dios, por muy sombrío que parezca, y someterse voluntariamente a la guía 

del Espíritu, prosiguiendo con el plan divino.  

 
«Dios mío, Dios mío, ¡por qué me has desamparado (abandonado, alejado, 

apartado de mí)!» (Marcos 15:34).  

 

El término desamparado, expuesto en el versículo bíblico, denota el momento 
existencial más angustioso que nuestro buen Señor experimentó, es decir, el tormento en 

su máximo grado de expresión a causa de nuestras iniquidades. El abandono que Jesús 

sintió por parte de Dios, es equiparable al más grave castigo que el pecador pudiera 
soportar en el infierno (lugar de desamparo).  

El gran «desamparo» que Jesús experimentó, no fue producido solo por el dolor 

físico de los clavos, además del previo castigo que tuvo que soportar; como tampoco 
psicológico: por la vergüenza, el menosprecio, la burla y el odio de sus conciudadanos. 

Sino que, en esos momentos tan intensos, el alma de Jesús sufrió los látigos de la 

condenación eterna. La idea es bastante concisa: Dios cargó el pecado de la Humanidad 

sobre su ser. Y porque Dios es santo, y no puede tener ninguna relación con el pecado, 
entonces tuvo que apartarse de su Hijo Jesucristo, siendo en esa condición humana donde 

Dios derramó su justicia divina sobre él. De tal manera Jesús soportó el justo Juicio de Dios 

en nuestro lugar.  
Este ejemplo citado es imposible de imitar, en su significado más esencial, puesto 

que la obra de Jesús en la Cruz es del todo insustituible. Sin embargo, su entrega ejemplar 

siempre quedará impresa en nuestros corazones, visto como el mayor acto de amor que 
jamás hombre alguno haya mostrado a través de la Historia. Así, aquellos instantes tan 

especiales, nos servirán de modelo ejemplar para poder comparar, con el amor de Cristo, 

nuestro grado de amor hacia los demás.  

Por otro lado, al igual que aconteció en el monte Calvario, aunque no en el mismo 
aspecto salvador, quizás podemos sentirnos en ocasiones desamparados de la mano de 

Dios. Y es del todo lícito preguntarse el porqué. Pero no podemos desconfiar de nuestro 

buen Padre celestial, pues así como ocurrió en la vida de Jesús (con excepción de la Cruz), 
también los momentos de aparentes desamparos están incluidos en su especial destino 

para el discípulo de Cristo.  

 
«Mas Jesús, dando una gran voz, expiró» (Marcos 15:37).  

 

Este versículo recoge la última expresión verbal de Jesús, después de sus terribles 

padecimientos en la Cruz. Con ella el Maestro acabó su labor en esta tierra, completando 
hasta la muerte la comisión determinada por el Padre. El gran gemido final de Cristo marcó 

la perfecta tarea ya perfeccionada, pues finalmente no había más que añadir en la obra de 

la Salvación.  
Analizando aquella situación histórica, deducimos que la muerte de Jesús 

seguramente acabó con la esperanza de muchos. ¿Quién iba a creer en el mensaje de un 

crucificado? ¿Qué atractivo poseía un sentenciado a muerte y crucificado en manos de los 

romanos? El Jesús rey derrotado en la cruz (en apariencia), fue injustamente rechazado... 
De igual forma como le ocurrió al Maestro, muchos verán a sus discípulos como personas  

 

-53- 
 

 



 

derrotadas por la «religión». La cruz de Cristo sentencia a muerte a todo cristiano 
verdadero: a la muerte de este mundo. Con esta condición, la nueva vida triunfante se 

mantiene escondida juntamente con la vida del Maestro, y no para crearnos incertidumbre, 

sino para poder disfrutar de la poderosa vida de resurrección con él.  
Atendamos a la enseñanza, porque el final de su ministerio representó el principio 

del nuestro. Y con esta visión ministerial, hacemos bien en considerar lo más importante de 

nuestro paso por este mundo pasajero, esto es, el cumplir con el programa establecido por 
Dios, al igual que el Maestro lo cumplió en su vida, hasta el final: «Mas Jesús, dando una 

gran voz, expiró».  

Jesús murió habiendo completado la obra que el Padre le encargó. Y aunque como 

hemos afirmado, en ningún caso podemos morir por los pecados de ningún ser humano, se 
espera que por lo menos no lleguemos al instante de nuestra partida, en el mismo lecho de 

muerte, a lamentarnos por no haber sabido aprovechar el tiempo y las oportunidades para 

servir a Dios, así como a nuestro prójimo, inclusive en momentos de aflicción. Estemos 
seguros, pues, de que aquello que va a prevalecer en la eternidad, por la gracia divina, es 

la labor que para nuestro Señor, en el servicio de los hombres, podamos hacer hoy.  

Recibamos con solicitud la instrucción práctica del Maestro, y mantengamos una 

actitud valiente, para que habiendo acabado la obra que nos fue encomendada por Dios, 
sea ésta grande o pequeña, en el final de nuestros días podamos exclamar como Jesús: 

«Consumado es».  

 
El sufrimiento en las manos de Dios, es el fruto su futura gloria en nosotros.  

 

 
 

 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

-54- 

 
 

 



 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 

 

CONCLUSIÓN 
 

Hasta aquí algunas reflexiones sobre el modelo de Jesús, expresadas de forma muy 

resumida, y hechas desde la consideración de algunos versículos bíblicos tomados del 
evangelio según San Marcos; a los cuales pienso sería conveniente añadir ejemplos de los 

otros evangelios, así como las referencias que se encuentran en Hechos de los Apóstoles y 

cartas del Nuevo Testamento, para de esta forma poder ampliar y engrandecer el trabajo 
realizado.  

Aunque si bien pudiéramos aportar muchos más datos acerca de las aplicaciones 

obtenidas de la vida de Cristo, baste las expuestas para que logremos apreciar el gran reto 

que supone seguir las pisadas del Maestro, que como hemos visto no pasan inadvertidas 
ante nuestros ojos.  

Tal vez algunos pueden pensar que el ejemplo de Jesús parece inalcanzable, y que 

éste resulta en una impracticable utopía. De ser cierta esta premisa, estamos seguros de 
que los escritores bíblicos no hubieran presentado de forma tan explícita las 

recomendaciones para las iglesias, acerca de imitar el modelo de Jesús. Es verdad que la 

perfección de Cristo nadie la puede imitar. Pero, no obstante, su ejemplo en calidad de 
hombre siempre representará un testimonio seguro y permanente para tomar buena 

muestra de él; y no solo de la doctrina, sino de los principios cristianos más éticos y 

prácticos que el Buen Pastor nos dejó registrado en su Palabra.  

Después de tantos siglos de cristianismo, no podemos cambiar el llamamiento 
bíblico, pues sigue siendo el mismo: «Dejándonos ejemplo, para que sigáis sus pisadas» (1 

P. 2:21). La verdad es que ya es hora de dejar de afirmar que somos cristianos, y actuar 

como si Cristo no habitase entre nosotros... Recapacitemos, porque aquello que los demás 
valoran, por encima de nuestra predicación, es la forma de proceder; y por eso cada 

movimiento, por muy imperceptible que parezca, queda impreso en la mente de nuestros 

semejantes. Entre tanto, necesitamos tomar conciencia del ejemplo del Maestro; porque, 
siendo consecuente con nuestra identidad cristiana, advertimos que la presencia de Cristo 

no se refleja en la vida solamente a través de las palabras bien pronunciadas, sino 

principalmente de los hechos bien observados.  

Seguramente que cuando consideremos lo difícil que puede resultar seguir a Jesús, 
por momentos nos invadirá un profundo sentimiento de incapacidad humana. Pero, cuando 

confiamos en que el poder de Dios se perfecciona en la debilidad, como se hace constar en 

2 Corintios 12:9, entonces deberemos admitir que en último término no depende de 
nosotros, sino del gran poder de Cristo. Efectivamente, nuestra insuficiencia es grande, y 

por tal motivo necesitamos constantemente ser partícipes de la gracia de Dios, de su 

fortaleza, de su amparo, guía y protección, para de esta manera proseguir con fuerzas 
renovadas en nuestro a veces duro, pero satisfactorio camino hacia la eternidad. En tan 

digna labor, no olvidemos que la carga de Jesús es ligera y su yugo fácil, según Mateo 

11:30. 

Como hemos visto, el propósito en la vida cristiana no consiste en las muchas o 
pocas obras que podamos realizar, sino en ser como Cristo. El mismo apóstol Pablo dijo: 

«Vuelvo a sufrir dolores de parto, hasta que Cristo sea formado en vosotros» (Gá. 4:19). 

Distingamos bien cuál sea la meta, puesto que la formación de Cristo en nuestra vida es la 
finalidad última de todo proceder cristiano, es decir, el objetivo es ser como el Maestro, 

alcanzando así a vivir como sus verdaderos discípulos.  

 

-55- 
 



 

Recibamos la enseñanza en palabras del apóstol Pablo: «Ya no vivo yo, mas vive 
Cristo en mí; y lo que ahora vivo en la carne, lo vivo en la fe del Hijo de Dios, el cual me 

amó y se entregó a sí mismo por mí» (Gá. 2:20). Una vez recibidas las declaraciones del 

apóstol, entendemos que imitar a Jesús solamente es posible en la medida que negamos 
nuestro yo, nuestros intereses personales y propósitos terrenales, para vivir por la fe en el 

poder de Dios, permitiendo que la vida de Cristo se reproduzca en la nuestra. No resulta 

válido copiar los aspectos superficiales del ejemplo de Jesús, que en cualquier caso 
modifiquen toda apariencia externa, si éstos no emanan de la vida que Cristo mismo 

imparte en nuestro corazón. En este aspecto, hay que permitir que las fuerzas de su 

Espíritu logren cambiar nuestro interior, para que a su vez puedan verse reflejados 

visiblemente, y de forma adecuada, los aspectos prácticos que corresponden al modelo del 
Maestro.  

La recomendación del texto sagrado no puede ser más explícita: «El que dice que 

permanece en él (Jesucristo), debe andar como él anduvo» (1 Jn. 2:6). Si examinamos 
nuestra vida, en comparación con la perfecta vida de Jesús, no tendremos más remedio 

que humillarnos delante de Dios y, arrepentidos de corazón, confesar nuestra culpabilidad: 

por no hacer nada, no hacer lo suficiente, o hacerlo mal. En esta disposición, debemos 

proseguir con la misión encomendada, fijando constantemente nuestra mirada en él: 
«Puestos los ojos en Jesús, el autor y consumador de nuestra fe...» (He. 12:2). Con este 

objetivo, debería resonar en nuestra mente las siguientes preguntas: ¿Cómo actuaría Jesús 

hoy, ahora, y en cada momento de nuestra vida? ¿Qué diría Jesús o haría en la situación 
en la que me encuentro...? Las respuestas ofrecidas, contrastadas con la vida ejemplar del 

Maestro, nos indicarán aquello que debamos pensar, hacer o decir… En nuestra mano está 

el obedecer o por el contrario hacer caso omiso.  
Estimado lector: Si has recibido la llamada para seguir a Jesús, no resistas al 

Espíritu, y considera bien la propuesta, porque ser discípulo de Cristo es la decisión más 

importante que podemos tomar en nuestro paso por este mundo temporal. Si esta es 

nuestra determinación, no perdamos de vista el ejemplo del Maestro para poder seguirlo, 
pues nuestra labor se verá ampliamente recompensada cuando Jesucristo, el buen Pastor, 

regrese con poder y gloria de la Patria celestial, para recoger a su amada Iglesia.  

 
«Porque uno es vuestro Maestro: el Cristo» (Mateo 23:10). 

 

 
 

 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

José Mª Recuero  

Bachelor en Teología 
 

© Copyright 2008 

Estrictamente prohibida su reproducción para la venta. 

 
 

 

-56- 
 

 


