—+—
..

MINISTERIO CRISTIANO
«Portavoces de Vida»

EL EJEMPLO DE JESUS
EN LA VIDA CRISTIANA

J. M. RECUERO



CONTENIDO

INTRODUCCION

JESUS, EL BUEN PASTOR........uuuuieieeeeieeeiieeeeeeeeeeeeeeeeeeeneaens pagina 5
-EJEMPLO DE AMOR A DIOS

-EJEMPLO DE AMOR AL PROJIMO

-EJEMPLO DE MISERICORDIA

-EJEMPLO DE CONSEJERIA

-EJEMPLO DE TOLERANCIA

-EJEMPLO DE COMUNIDAD

JESUS, EL GRAN MAESTRO...........ceeiviiiiiiieeeeeiiiieeeeeeeeeaeaaanns p. 16
-EJEMPLO DE ENSENANZA

-EJEMPLO DE EVANGELIZACION

-EJEMPLO DE AMOR A LA PALABRA

-EJEMPLO DE SABIDURIA

-EJEMPLO DE AUTORIDAD

JESUS, EL VERDADERO SIERVO.............0vuieiiiiiiiiiiieeeeeeniiinnnn,s p. 26
-EJEMPLO DE ENTREGA

-EJEMPLO DE COMPROMISO

-EJEMPLO DE ABNEGACION

-EJEMPLO DE HUMILDAD

JESUS, EL HIJO OBEDIENTE..............coiiiiinnnnnnnnninnn, p. 33
-EJEMPLO DE CONSAGRACION

-EJEMPLO DE INTEGRIDAD

-EJEMPLO DE SANTIDAD

JESUS, EL HOMBRE ESPIRITUAL...............ccoeeeeeeeeeeeeviiiniiinnnnnn p. 39
-EJEMPLO DE ESPIRITUALIDAD

-EJEMPLO DE ORACION

-EJEMPLO DE FE

-EJEMPLO DE SENSIBILIDAD

JESUS, EL SIERVO SUFRIENTE...........ccooeviiiiiiiiiiieeneeeeeeeiinnnnnn. p. 46
-EJEMPLO DE SENCILLEZ

-EJEMPLO DE VALENTIA

-EJEMPLO DE DISCRECION

-EJEMPLO DE SUFRIMIENTO

CONCLUSION



INTRODUCCION

Todo cristiano que desee hacer honor a su distinguida posicién, no deberia de
encontrar en Jesucristo solamente un profesor de quien aprender, sino principalmente un
Maestro a quien fielmente seguir: «El que dice que permanece en él, debe andar como él
anduvo» (1 In. 2:6). Esta firme declaracion biblica, nos lleva a plantear las siguientes
preguntas: ¢CoOmo anduvo Jesus? éCual fue su ejemplo de vida? éQué significd para
nosotros el testimonio practico de sus propias acciones? Con la finalidad de ofrecer
respuestas adecuadas, se hace obligatorio realizar una detenida reflexion sobre la vida y
obra de Jesucristo, comenzando por considerar los interrogantes que nos dirijan a la
comparaciéon, desde un planteamiento humano, con el Jesus de la Biblia.

Efectivamente, para poder guiarnos en este mundo con sentido de la orientacién,
necesitamos modelos de referencia en los cuales fijar nuestra mirada. En este aspecto, la
vida de JesuUs representa un modelo Unico, digno de ser imitado por cualquiera que se
identifique como cristiano. Y para conseguir este propodsito, es necesario obtener una
imagen clara de la persona de Jesucristo, y de aquellos aspectos ejemplares que se
revelaron en su forma de vivir. Este, precisamente, es el reto que se nos presenta en las
paginas siguientes.

Huelga decir que en el presente trabajo no afiadiré versiculos en los comentarios al
texto del evangelio de Marcos, para no presentarlo a modo de estudio biblico, y con ello
evitar una mayor extensién en la redaccién. Pienso que en este caso es mas bien una tarea
de todo lector que desee reforzar los ejemplos de Jesus con los textos biblicos de referencia
que se puedan hallar a lo largo de toda la Escritura.

Resulta evidente que la imagen que nuestro entorno cristiano posee del Jesus
hombre, estd gravemente desfigurada. Y si bien algunos creyentes, los mas «ortodoxos»,
se contentan con buscar al Jesus histérico, siendo mero objeto de estudio académico y de
marcada controversia, la mayoria estd contemplando a un Jesus excesivamente triunfalista,
que actla solamente en una dimensién trascendental, pero que muy poco guarda relacion
con la vida cotidiana. Podemos elucubrar al respecto, pero nuestro mundo cristiano sigue
dos caminos perfectamente centralizados. Por un lado, encontramos la secularizacion 1. de
la iglesia, y por el otro, la super espiritualizacion irracional de buena parte de ésta. Como
consecuencia de tales extremos, se origina en muchos casos una grave deformacion de la
vida espiritual, y por ende de la conducta cristiana.

1 Secularizacion: entiéndase por la adaptacion de la iglesia a los valores de este
mundo no cristiano.

Sea como fuere, en ocasiones formamos un JesUs a nuestra medida, dispuesto para
ser utilizado en el ambito religioso de nuestra original manera de concebir la existencia. Por
este motivo, el remedio biblico mas eficaz para superar esta particular desviacion, consiste
en regresar a los principios genéricos y mas fundamentales del cristianismo, es decir, a la
persona del Sefor Jesucristo; aprendiendo asi de sus ensefanzas, pero a la vez
descubriendo su extraordinaria manera de proceder en la vida.



A tenor de lo dicho, sabemos que el modelo de vida ejemplar que JesUs presentd,
fue minuciosamente recopilado por sus discipulos y seguidamente plasmado por inspiracién
divina en las Sagradas Escrituras. Asi, los autores biblicos no redactaron solamente lo que
Cristo ensefd, sino que también lograron registrar lo que hizo, con el propdsito afiadido de
que todo cristiano pudiera imitarle en la relacion de Maestro-discipulo: «Dejandonos
ejemplo, para que sigais sus pisadas» (1 P. 2:21).

Contrariamente a lo que podamos entender segun nuestra cultura occidental, el
proceso de aprendizaje de cualquier discipulo en aquel ambiente histérico, no consistia
solamente en recibir ensefianzas tedricas, sino que debia seguirse el ejemplo del maestro,
intentando ser como él e imitandole en su forma de actuar.

En esta linea de pensamiento biblico, el evangelista Marcos recoge en su evangelio, y
con gran sensibilidad, la figura de un Jesus humilde, que en todo momento dispone su vida
al servicio de los demas. Por tal razén ha sido seleccionado este documento biblico, donde
la personalidad del JesUs-hombre se describe con ejemplos visibles: en su relacidon con
Dios, y en especial con el préjimo, a través de su testimonio personal, esto es, el modelo
de una vida plenamente consagrada, que si en algo se caracterizé fue, entre otras cosas,
por ser esencialmente practica.

Es cierto que no conseguiremos imitar los grandes milagros o prerrogativas divinas
que le correspondieron como Mesias escogido. Pero, aun siendo asi, queda registrado en
los evangelios una amplia lista de ejemplos practicos que Jesus, en calidad de «humano»,
nos dejo para que también los humanos podamos aprender de él; incorporando no solo la
informacidon tedrica de aquellas ensefanzas que nos comunic6 de forma verbal, sino
ademas su excepcional modelo de vida.

La verdad debe salir a luz, porque nadie puede pretender ser un cristiano fiel, si
primeramente no es seguidor de Jesucristo. Luego, para poner en practica lo enunciado,
nos interesa conocer el proceder de Jesus: su forma de hablar y manera de conducirse, asi
como sus reacciones, conducta, integridad y demas virtudes.

En definitiva, todo aquel que se denomine cristiano, y asi no tenga presente los
ejemplos aplicables del Maestro para poder seguirlos, se dara cuenta de que su vida
cristiana difiere en gran manera de la propuesta biblica que en su dia pronunciara el
fundador del cristianismo: «Porque ejemplo os he dado, para que como yo os he hecho,
vosotros también hagais» (Juan 13:15).



JESUS, EL BUEN PASTOR

Todos los cristianos -nacidos de nuevo- alcanzamos a comprender, aunque
limitadamente, que Jesus es Dios eterno y por lo tanto el buen Pastor, que no solamente
ha tenido a bien salvarnos, sino que, trayendo a nuestra mente el salmo veintitrés,
también nos guia a lugares de delicados pastos. En esta relacion espiritual, nuestra
comunién con JesUs se ve reflejada en este simil: la oveja que sigue a su pastor
voluntariamente, porque en todo momento recibe de él la guia, el cuidado, y su proteccién
celestial.

El Seflor mismo declard: «Mis ovejas oyen mi voz, y yo las conozco, y me siguen»
(Jn. 10:27). Recordamos con agrado que todo aquel que ha disfrutado de la experiencia
salvadora de Cristo, ha sido tomado por la mano del buen Pastor, e incorporado en el
rebafo de Dios, esto es, la iglesia de Jesucristo. Ahora, sobre lo referido, hacemos bien en
preguntar: ¢CoOmo actud Jesus -en calidad de pastor humano- en su paso por este mundo?
Veamos algun ejemplo:

EJEMPLO DE AMOR A DIOS

En primer lugar, se hace inevitable valorar el gran amor que JesuUs tuvo hacia su
Padre celestial, dado que cumplido en obediencia absoluta con la perfecta Ley, y llevé a
cabo, con toda humildad, las obras que el Padre le habia encomendado.

«Amaras al Sefor tu Dios con todo tu corazon (fervientemente), y con toda tu
alma (profundamente), y con toda tu mente (razonablemente), y con todas tus
fuerzas (sacrificadamente). Este es el principal mandamiento> (Marcos 12:30).

En respuesta a la peticion del joven rico, nuestro Sefior utilizé el gran precepto
biblico para enfrentarlo con su propia insuficiencia. A saber, resulta imposible encontrar
persona que haya cumplido integramente el citado mandamiento; y por esta razéon tan
sencilla, podemos afirmar que todos somos infractores delante de Dios. Solamente
Jesucristo, en calidad de humano, cumplié el mandamiento a la perfeccién; siendo (como
hombre) su ejemplo de amor y entrega al Padre, un modelo para todo cristiano que aspire
a seguirle fielmente.

La esencia del cristianismo se sustenta en el amor a Dios, y no existe otro valor mas
elevado. Amar a Dios con el corazoén, con la mente, con el alma, y con todas las fuerzas, es
igual que amarle sobre todas las cosas que pudieran ser susceptibles de nuestro amor. Con
tal entrega voluntaria, el que ama a Dios esta siguiendo a Cristo, y el que sigue a Cristo, es
sefial de que ama a Dios.

A partir de la idea expuesta, cabe precisar que es del todo impracticable amar a
Dios, segun el mandato biblico, por iniciativa propia. Si alguien posee verdadera capacidad
para amar a Dios, es porque primeramente ha experimentado su amor abundante,
proveyéndole al mismo tiempo de esa facultad tan especial.

Al igual que el mandamiento que hemos leido presidié la vida del Maestro, también
debe ser la aspiracidon que gobierne la vida de todo discipulo suyo. Amar a Dios, al fin y al
cabo, es una cuestién que atafie a la decisién propia de cada individuo. De esta forma, el
cristiano que esta determinado en servir a Dios, concediéndole la gloria que solo El merece,

-5-



en cierta manera le estd dando cumplimiento al mandamiento mencionado: «Amaras al
Senor tu Dios...».

El buen Pastor indicd, en el ejemplo del joven rico, que el amor a Dios por sobre
todas las cosas, es la base donde se sostiene el verdadero cristianismo. Si como hijos
amados queremos cumplir con los designios de nuestro Padre celestial, no podemos poner
otro fundamento, por cuanto la vida cristiana se centra en Dios mismo y en nuestro amor a
El, por encima incluso de cualquier obligacién moral, religiosa o eclesial. Con esta
predisposicién, la voluntad de Dios debe constituir el Unico motivo y propdsito en el
corazon del seguidor de Cristo.

Como veremos a lo largo del presente trabajo, el gran amor de Jeslis manifestado en
la obediencia a la Ley, en el servicio hacia los demas, y finalmente en la entrega de su
propia vida en la cruz, demostrd, a todas luces, el amor incondicional hacia su Padre
celestial.

«iPadre... aparta de mi esta copa; mas no lo que yo quiero, si no lo que tu!»
(Marcos 14:36).

La imagen del Cristo sufriente en el huerto de Getsemani, fue realmente descriptiva.
Y la oracién de JesUs al Padre, en aquellas circunstancias tan especiales, parecia contener
la sustancia de un amor llevado a la maxima expresidn practica: «No lo que yo quiero, sino
lo que tu».

Pese a la situacidn tan angustiosa como la que refleja el texto biblico, podemos
imaginar la determinacion del Maestro basada en su amor a Dios, y como consecuencia, a
la Humanidad perdida; apreciando, igualmente, que la ejecucién de los designios divinos se
situd por encima de sus intereses particulares, o inclusive de su propio bienestar personal.

Suponemos, por lo que deducimos del propio texto, que nuestro Sefor se hubiera
librado de los sufrimientos del Getsemani si ese hubiera sido su deseo; como el tener que
pasar por la Cruz. En tal momento de adversidad, no parece nada sorprendente sus
palabras: «Aparta de mi esta copa». Esta expresion nos indica que el estado de su propio
cuerpo y alma se encontraban en dolorosa afliccion: la carga de nuestros pecados sobre su
ser fue realmente dificil de soportar...

Es maravilloso recordar, que en aquellos instantes precisos (aun con toda su
afliccion), nuestro buen Pastor pensaba en cada uno de nosotros. En este sacrifico final,
nuestra salvacién eterna estaba en juego, y JesuUs no podia fallar. Y para conseguir el
perfecto cumplimiento de la voluntad del Padre, Jesus debia proseguir con el programa
disefiado desde la eternidad, incluyendo los horribles sufrimientos que le causaria el pago
de nuestros pecados.

Tomando el ejemplo del Maestro en el huerto de Getsemani, admitimos con toda
seguridad que el discipulo también pasard por sus «getsemanis» particulares, aunque
ciertamente no con la intensidad de sufrimiento que experimentd nuestro Sefor. Y tiene su
razén de ser, porque es en los momentos de prueba, fundamentalmente, donde se pone a
prueba nuestro verdadero amor a Dios, y con ello nuestra decisién de aceptar o rechazar
su voluntad.

Vista la ensefianza, consideremos que el sufrimiento, en si mismo, no armoniza con
los deseos procedentes de Dios. Y al no ser su voluntad original, estd en nuestra mano
eliminar, en lo posible, las circunstancias adversas que aparezcan en la vida. Es
completamente licito, por tanto, el apartar toda situacion de hostilidad que nos pueda
sobrevenir... Ahora bien, en caso de no poder evitar cualquier situacion de conflicto,
reparemos en la voluntad especial de Dios para nosotros; porque si amamos a Dios
tendremos que cumplir con su programa establecido, por muy tragico que parezca,
recibiendo con paciencia todos los sinsabores que la vida nos pueda proporcionar, y que El
mismo permite, por cuanto todas las cosas, como bien sabemos, se mantienen bajo su
control. Y aunque no alcancemos a comprender la magnitud de su voluntad para con
nosotros, estamos completamente seguros de que si amamos a Dios, El encamina todas las
cosas para nuestro bien, como asi lo hace constar fielmente la Sagrada Escritura.

-6-



Si debido a las pruebas contemplamos nuestra vida con pesimismo, quiza sea porque
lo hacemos solamente desde el punto de vista humano. Pero tendremos que pensar que
Dios nos mira desde su gloria, sabiendo que aun desde la mayor consternacion, la fe del
creyente se perfecciona y fortalece.

Aprendamos del buen Maestro, porque a pesar del grado de sufrimiento que alcanzé
a experimentar, la expresion de su amor a Dios fue sin reservas, siendo a la vez el reflejo
del amor que manifesté al ser humano: «iMas no lo que yo quiero, si no lo que tu!».

Asi como lo hizo Jesus, aun en los momentos de maxima prueba, hagamos también
nuestra la firme decisidon: amar a Dios sobre todas las cosas.

Jesus es amor, y el qgue ama a Dios sigue a Jesus.
EJEMPLO DE AMOR AL PROJIMO

Si a lo largo de la historia de la Humanidad ha existido un claro ejemplo de amor a
Dios, y de amor hacia el préjimo, ha sido sin lugar a dudas el de nuestro bondadoso Sefior
Jesucristo.

«Y salio Jesus (no permanecid recluido en un monasterio) y vio una gran
multitud (observacién de nuestro contexto social), y tuvo compasion de ellos
(expresién de amor personal), porque eran como ovejas que no tenian pastor (la
realidad de nuestra Humanidad perdida); y comenzé a ensefarles muchas cosas (la
labor pastoral)» (Marcos 6:34).

Aqui es preciso sefialar que aquel que tiene a Cristo en su vida, y por lo tanto ha
experimentado la compasion, estd llamado a mostrar un corazén compasivo hacia los
demas.

Reflexionando sobre el versiculo leido, écdmo pensamos que es la mejor manera de
hacerlo? Pues como cita el texto: «Y salié Jesus» a buscar a las ovejas perdidas. Sobre este
ejemplo, advertimos que aunque no todos los cristianos somos evangelistas, cada uno de
nosotros estamos llamados, de una forma u otra, a dar testimonio de la salvacién recibida
en la conversion. Con esta posicidn salvifica, la expresidn del amor de Dios hacia nuestros
semejantes se traduce, primordialmente, en el deseo de que los perdidos encuentren la
dicha salvacién.

La realidad es que gran parte de nuestra sociedad se halla extraviada del camino
verdadero, y por ello necesita encontrar una guia que le oriente en la direccion correcta.
Con este espiritu evangelistico encauzaba su servicio nuestro Maestro: «Y vio una gran
multitud, y tuvo compasion de ellos». Tomando el ejemplo citado, todos los cristianos, de
alguna manera, deberiamos de colaborar en este preciado ministerio.

Segun cita la Biblia, la voluntad general de Dios reside en que el hombre venga al
conocimiento de la verdad, por lo cual no podemos decir que amamos al préjimo, mientras
gue nos mantenemos indiferentes sobre su estado de perdicion.

Nos preguntamos, con cierta contradiccién, por qué nos cuesta tanto dar testimonio
de nuestra salvacién, y asimismo indicar a los demas dénde se revela el camino que lleva a
la vida. Tal vez ocurre que nuestro amor al préjimo esté mal orientado, o hayamos pasado
por alto el visible ejemplo de Jesus. Nuestro buen Pastor salié en busca de las ovejas
perdidas para indicarles el camino... ihagamos nosotros lo mismo!

«Entre tanto que él despedia a la multitud (pastor cercano y accesible a la
gente)... Y después que los hubo despedido, se fue al monte a orar (labor de
intercesion pastoral)» (Marcos 6:45,46).

Después del milagro de la multiplicacion de los panes y los peces, los discipulos

enseguida subieron a la barca, apresurados seguramente para ir a descansar. En el propio
relato biblico, notamos que JesUs se quedd para despedir a la multitud, ofreciendo su

-7-



cordial saludo en la despedida, y demostrando asi su amor calido y fraternal. A
continuacion, y como era habitual en él, se fue al monte a interceder en oracién al Padre
celestial: muestra de su verdadero interés por la multitud.

Volviendo a la ensefanza del texto, tengamos muy en cuenta que el «saludo cordial»
es el acto de inicio en la mayoria de las relaciones personales; donde va a depender, en
gran medida, la impresidn que los demds tengan de nosotros, y por consiguiente de
nuestro testimonio cristiano. Este ejemplo tiene una clara aplicacion para las
congregaciones cristianas, pues como bien ensefié el mismo Jesus: Qué hacemos de mas,
si solo saludamos a los que nos saludan.

Entendamos bien el concepto de «amor a Dios», ya que el amor que no se muestra
de manera horizontal (hacia los demas), es porque no contiene verticalidad (hacia Dios).
Teniendo presente el modelo del Maestro, resulta un contrasentido amar a Dios y a la vez
ignorar a nuestro préjimo. Si es cierto que el cristiano ama al préjimo, tendra que
demostrarlo fehacientemente, asi como lo hizo Jesus.

Valoremos en su dimension correcta el concepto de amor, porque si éste se expresa
solamente en la teoria, bien podemos asegurar que no es el verdadero amor de Dios.
Parece logico, pues no se puede concebir un cristianismo en el plano de la mistica
particular, sin que haya unas implicaciones de caracter social, donde nuestro amor al
préjimo se evidencie de forma concreta.

Aprendamos del ejemplo de Cristo, pues no existe manera mejor para comenzar a
poner en practica el amor de Dios, que ofrecer mediante «el saludo» una prueba amable de
nuestro afecto fraternal. No tenemos excusa para no hacerlo, pues asi como el Maestro se
quedé despidiendo a la multitud, también todo discipulo suyo debe expresarse
amigablemente, brindando sin reservas un trato afectuoso a los demas: «El despedia a la
multitud».

Siguiendo el modelo biblico, busquemos asi el vinculo de cordialidad fraternal en las
relaciones interpersonales, donde nuestra forma de expresidon, agradable y cercana,
muestre los valores fundamentales del Reino de Cristo.

La demostracion de nuestro amor al préjimo, es la medida de nuestro amor a Dios.
EJEMPLO DE MISERICORDIA

La misericordia de Jesus por cada individuo, se hizo patente a lo largo de su
ministerio. Y ésta se expresd de una manera especial, a través de su compasién por los
pobres, enfermos y marginados de la sociedad: testimonio practico que describié el gran
amor de nuestro Sefior.

«Y Jesus, teniendo misericordia de él (a la buena accién le precede la
misericordia), extendioé la mano y le tocd, y le dijo: Quiero, sé limpio» (Marcos
1:41).

La frase expresada en el texto: «teniendo misericordia de él», refleja la intencion
manifiesta con la que Jesus en todo momento realizé su cometido personal. En este caso,
se nos presenta a un hombre afectado de lepra, que desperté la compasién del buen
Pastor. Y tras el primer contacto, y por peticion del leproso, el Jesus misericordioso obro el
milagro de la sanidad.

Con este y otros ejemplos de amor verdadero, la labor pastoral de nuestro Sefior se
veia impregnada de gran bondad en todas y cada una de sus acciones. De ahi que, en su
sentido causal, la actitud de misericordia primeramente se tiene («teniendo», hemos leido),
es decir, se gesta primero en el corazén, y posteriormente se evidencia en la practica.

Segun lo mencionado, inferimos de la compasiva actuacion de Jesus, que todas las
buenas obras hechas sin misericordia, se afiaden a una larga lista de los que buscan
solamente una «religion representativa». Esta clase de proceder puede hacer sentir bien a
algunos, pero definitivamente estd exenta de toda bendicién espiritual para el que la
practica.

-8-



Con el objeto de conservar el equilibrio espiritual, es preciso reconocer que el énfasis
principal de nuestro ejercicio cristiano recae en el ser, y no tanto en el hacer, que mucho
menos en el tener. Y en este buen hacer, todo creyente fiel debe actuar hacia los demas
sobre la base de su propio estado interior, esto es, un corazén que primero ha logrado
alcanzar la misericordia de Dios.

En el lado opuesto, se encuentran aquellos que pretenden realizar obras de
misericordia, a la par que su corazén carece de ella. Con esta erronea forma de obrar, no
se consigue mas que imitar a los lideres religiosos de la época de Jesus, los cuales, aun
teniendo apariencia de piedad, estaban privados de todo amor y compasion, especialmente
por causa de su orgullo espiritual.

El planteamiento del Maestro invita a una fe activa que obre a través del amor... Se
requiere del discipulo de Cristo, pues, que sus actos de misericordia no solo se deriven de
una buena acciodn, sino en primer término de un verdadero espiritu compasivo. Asi es como
la actitud siempre ha de preceder a la accion.

Recalcamos la ensefanza, sefialando que toda legitima obra buena hacia los demas,
se asienta primero en el corazon: «Y Jesus, teniendo misericordia de él».

«Tengo compasion (sentimiento de amor) de la gente (no solo de los amigos),
porque ya hace tres dias que estan conmigo, y no tienen qué comer (también de
pan vive el hombre...), y si los enviare en ayunas a sus casas, se desmayarian en el
camino, pues algunos de ellos han venido de lejos (gran percepcién de las
necesidades ajenas)» (Marcos 8:2).

Como bien podemos apreciar, el mensaje de Jesls no quedod relegado a la expresion
imaginaria. Su verdadero amor se tradujo en una preocupacidon sincera por las
necesidades; y no solamente por las necesidades espirituales, sino también y como debe
ser, por las fisicas o materiales: «Hace tres dias que estan conmigo, y no tienen qué
comer».

Incluida la anunciacién verbal del mensaje del Evangelio, por el cual logramos la
salvacion eterna, el ser humano tiene unas necesidades que cubrir en esta vida presente, y
por tal razén éstas quedaron reconocidas en el mensaje de Cristo.

En efecto, la espiritualidad que contempla la vida cristiana como un simple elemento
devocional, pero que escasea de principios aplicables a la vida material, no se conforma al
modelo de JesUs.

Visto el asunto desde el ambito de la fe practica, procuremos compartir los bienes
materiales que poseemos, los cuales Dios por su gracia nos suministra temporalmente para
que los administremos. No pensemos de otra manera, porque mientras vivamos en este
mundo, existiran necesidades ajenas (comer, vestir...) que de alguna manera, y dentro de
nuestros medios, deberemos atender; y mayormente, como dice la Escritura, a los de la
familia de la fe.

Adquirir una visién integral del Evangelio, nos ayudard a ser mas sensibles con las
necesidades de nuestro entorno. En esta sensibilidad espiritual, y en la medida de nuestras
posibilidades, nos veremos impulsados a compartir con aquellos que mas lo precisan: «No
tienen qué comer».

Como sefaldabamos en el apartado anterior, las obras de caracter material que no se
acompafian de misericordia, no constituyen «ofrenda aceptable» delante de Dios. De
manera como ocurrié en aquellos tiempos, a veces las buenas obras pueden encubrir
motivaciones egoistas, las cuales se adaptan a una especie de «humanismo religioso», que
muy poco se relaciona con el sentir de nuestro buen Pastor: «Tengo compasion». La falsa
religion siempre busca algun interés personal, mientras que Jesls mostré su amor de una
forma completamente desinteresada.

Por lo visto, si nuestro piadoso Maestro se movid a compasion por las necesidades
materiales de aquellos que le seguian, entonces, écudles son nuestras motivaciones
personales en el servicio a Dios?



«Entonces, tomando la mano del ciego (cercania para con el necesitado), le
saco fuera de la aldea (atencion personalizada)>» (Marcos 8:23).

La ceguera fisica representada en la Biblia, es simbolo de la oscuridad espiritual en la
gue nuestro mundo se encuentra inmerso. El efecto del pecado, que radica en el corazén
del ser humano, ha derivado en consecuencias verdaderamente tragicas; y éstas no
comprenden solo enfermedad o muerte, sino también muchas clases de desérdenes
espirituales... Frente a esta realidad, vemos que nuestro Sefior no se mantuvo al margen
de los nefastos resultados que el pecado trajo a la Humanidad. Por medio del servicio
desinteresado que el buen Pastor realizd, afrontd con preocupacion los problemas del ser
humano; y lo hizo de una manera personalizada: «Le saco fuera de la aldea».

Observemos con detenimiento el momento en el cual nuestro Sefor toma la mano
del ciego y lo conduce fuera de la aldea, entablando asi una relacion personal con él. En
esta iniciativa, el Maestro acompafa al necesitado en el camino de la restauracion,
ofreciendo la guia y atencidén necesaria.

Podemos destacar, en esta escena, que cuando nuestro Sefor realizd su labor de
pastor, no lo hizo en la distancia, sino mas bien acompafnando al individuo en la resolucion
de sus conflictos: «Tomando la mano del ciego». Y haciendo nuestro el ejemplo, ninguno
deberiamos distanciarnos de aquellas personas que precisen de nuestra ayuda... Cabe aqui
una comprension adecuada del tema, pues el contacto personal es algo indispensable en la
relacion practica de amor hacia nuestros semejantes.

Todo discipulo de Cristo, como pastor de las ovejas que habitan perdidas en este
mundo, y lejos de distanciamientos profesionalizados, hara bien en tomar de la mano e
iniciar un contacto personal, con todo aquel susceptible de nuestra ayuda (en la medida
adecuada), para que asi como ocurrid en la experiencia de aquel invidente, la vida de
muchos pueda llegar a ser plenamente restaurada.

Cualquier ocasion de hacer un bien al prdjimo, no se repetird dos veces.
Aprovechemos, en este sentido, toda oportunidad que nos pueda surgir, bien sea en la
iglesia local, en las reuniones particulares, en el camino a casa, en el trabajo, o en todo
lugar donde aparezca la ocasion, para demostrar que nuestro cristianismo no consiste
simplemente en conocer muy bien la doctrina, sino fundamentalmente en seguir el modelo
de Cristo.

Si en verdad estamos siendo guiados por la mano del buen Pastor, écomo podremos
dejar de ofrecer nuestra mano amiga a aquel que mas lo necesita?

El verdadero amor se compadece de la desgracia ajena.
EJEMPLO DE CONSEJERIA

El trabajo de consejeria es cada vez mas requerido en nuestro ambito evangélico,
por cuanto hoy no se suelen distinguir aquellos valores pastorales, que en cierta forma
atafie a todo cristiano. Aprender, por tanto, de cémo Jesus aplicd una consejeria biblica, es
buena medida para no extraviar el servicio pastoral, que de una manera u otra todos los
fieles seqguidores de Jesus deben realizar.

«Viéndole ellos andar sobre el mar, pensaron que era un fantasma (erronea
interpretacion), y gritaron (expresién de miedo)... Pero en seguida hablé con ellos, y
les dijo: Tened animo (animar); yo soy (la presencia de Jesus), no temais (la seguridad
de su poder)» (Marcos 6:50).

Traigamos por un momento a nuestra mente la imagen de Jesus caminando sobre el
mar, en acto de sobrenaturalidad. Mientras tanto, sus discipulos, viendo la espectacular
escena en riguroso directo, llegaron a imaginar que aquel que anduvo sobre el mar no
podia ser mas que un fantasma... Con este mismo sentimiento, entendemos que varios de
los desarreglos psicoldgicos que se producen en nuestra mente y corazoén, con los temores
correspondientes, en ocasiones obedecen a interpretaciones erréneas de los
acontecimientos que nos rodean... El producto de una equivocada interpretacién fue,

-10-



precisamente, lo que provocd el particular sobresalto en el corazén de los discipulos:
«Pensaron que era un fantasma, y gritaron».

A pesar de las primeras impresiones de sus discipulos, y del natural dictamen que
habian realizado en su mente (Jesus parecia ser un fantasma), nos percatamos de que
ningun reproche salié de sus labios; parece ser lo contrario, palabras de animo llegaron al
corazon de los aterrorizados discipulos: «Tened animo».

Por otro parte, la presencia de Jesus llega a sus corazones como garantia de
tranquilidad y fuente de consuelo. Lejos de ver fantasmas por doquier, el buen Pastor les
ayuda a estar seguros de su poder y autoridad: «Yo soy».

Recogiendo el modelo del Maestro, podemos sostener la ensefianza de que ser
consejero no consiste solo en dar buenos consejos. La consejeria también va orientada a
proveer, a todo aquel que lo necesite, de una visidn apropiada de la persona y obra de
Jesucristo. No cabe duda de que cada vez se hace mas necesario adquirir una comprension
profunda y a la vez real (no fantasmagodrica), de quién es JesUs y de qué manera interviene
en nuestra vida, para poder cobrar animo y dejar fuera el temor que produzca cualquier
acontecimiento sombrio: «Y gritaron».

Un buen consejero cristiano, dependiendo de su crecimiento espiritual, colabora en la
sanidad del alma de todo aquel que lo precise; y entre otros métodos utilizados, el mas
importante consiste en proporcionar una perspectiva adecuada de la divinidad de Jesus vy
de su gran poder, procurando reorientar la vida espiritual del necesitado hacia una correcta
relacién con Dios, segun el modelo humano de Cristo. Con este procedimiento se consigue
que el temor disminuya, y se ayuda a resolver, en cierta medida, el conflicto psiquico o
espiritual; acudiendo, como debe ser, a la seguridad que otorga la Palabra divina, y
recibiendo el sano equilibrio que en todo momento nos ofrece.

Las palabras de gracia que el buen Pastor pronuncié, fueron las de un consejero
magnificamente comprensivo, que supo escuchar, animar, y proveer de la suave y
bienhechora presencia espiritual: «No temais»; trayendo con su presencia el consuelo del
alma, que por otro lado, y en momentos precisos, todos vamos a necesitar.

Asi como lo expresé el Maestro, seamos comprensivos con aquellos que suelen ver
«fantasmas» a su alrededor, y como resultado viven en constante temor; considerando, en
cualquier caso, el estado deficiente de nuestra propia debilidad humana.

Es muy probable que a lo largo de nuestra vida aparezcan supuestos fantasmas
(circunstancias y personas varias) que inquieten toda armonia interior. En lo que concierne
a nuestra labor de consejeria —en el modelo del Maestro—, deberemos recordar a aquellos
asustadizos hermanos en la fe, que el buen Padre celestial se halla en control de todas las
cosas, y por consecuencia no deben verse fantasmas donde en realidad esta la presencia
de Jesus, el buen Pastor.

«Iban por el camino subiendo a Jerusalén; y Jesis iba delante (el lider
siempre toma la delantera)...» (Marcos 10:32).

La expresién que encontramos en el texto: «iba delante», a simple vista podria
carecer de significado. Sin embargo, parece obligatorio descubrir el ejemplo del buen
consejero, que no va delante solo por ser pastor, maestro o lider, sino por la disposicién
gue en todo momento mantuvo en su servicio al préjimo.

Visualizando la escena biblica, apreciamos que los discipulos de Jesus iban por el
camino hacia Jerusalén, seguramente pendientes de lo que hacia el Maestro; mientras que
Jesus iba delante de ellos dando ejemplo de completa disponibilidad, como debe ser propio
del buen consejero.

Atendamos a la ensefanza, porque aunque Jesus tenia alma de lider, nunca expreso
su espiritualidad situdndose por encima de los demas, sino que como venimos sefialando,
fue mas bien delante a modo de siervo. Debemos recordar que en aquel tiempo ir delante
del grupo en un camino situado a las afueras de Jerusalén, suponia exponerse el primero a
todos los peligros: ladrones, animales fieros, obstaculos en el terreno, y demas dificultades
que pudieran aparecer en el camino.

-11-



Aprendamos del buen Pastor, el cual tomé la iniciativa para ir delante... A veces, dar
el primer paso en el servicio, constituye buen remedio para no quedar rezagados en el
ejercicio de nuestro servicio cristiano. Es verdad, no sirve de mucho una ensefanza que no
alcancemos a cumplirla nosotros primero, puesto que los demas apreciaran sobre todo el
ejemplo practico en las decisiones, y no tanto nuestras bonitas palabras.

Recibamos el ejemplo de Jesis como buen consejero, porque si él acompand a sus
discipulos yendo delante en el camino, también nosotros, como seguidores del Maestro,
debemos marchar junto a nuestros hermanos en la fe con la firme disposicion de
adelantarnos... en lo que a servicio se refiere.

Al igual que en las guerras de la antigliedad, podemos pensar que el devenir de
nuestro cristianismo se asemeja mucho a una batalla. Y en tal batalla nadie, por muy lider
que sea, debe quedarse en la retaguardia. Cuanto mayor posicidon o cargo espiritual, mayor
sera la responsabilidad en tomar la espada, y a modo de soldado valiente, avanzar delante
de las tropas para luchar contra el enemigo. Un paso adelante en la llamada voluntaria de
cualquier soldado, es sefial de valentia, disposicién, y cumplimiento del deber. Si Jesus
tomo la iniciativa, épor qué no hacemos nosotros lo mismo, y vamos delante en el servicio
de nuestros hermanos?

Si Jesus va delante, no hay nada que temer.
EJEMPLO DE TOLERANCIA

No cabe la menor duda de que tenemos un Pastor benévolo y condescendiente, que
a la verdad nos soporta mas alla de los limites de nuestra impaciencia. Y no podria ser para
menos, pues su corazon compasivo y lleno de amor le lleva a comprender, en su verdadera
dimensidén, la grave tragedia de nuestra insuficiencia humana.

«Ellos le dijeron (Jacobo y Juan): Concédenos que en tu gloria nos sentemos
el uno a tu derecha, y el otro a tu izquierda (las pretensiones de los discipulos).
Entonces Jeslus les dijo: No sabéis lo que pedis...» (Marcos 10:37,38).

Si observamos con atencion la escena biblica, suponemos que estos discipulos, y con
verdadero interés, querian asegurar su gloria en el Reino futuro. Y para conseguir este
objetivo, pensaron que lo mejor que podian hacer era pedirselo directamente al Rey...

Bien podia haberse enfadado Jesus con ellos, debido a sus mezquinas intenciones. A
pesar de todo, sabiendo que no habian entendido nada, o muy poco de lo que les habia
ensefiado acerca del servicio, Jesis mantuvo la calma y en ningdn momento se dejo llevar
por un espiritu de crispacion, rabia o descontento. La paciencia de nuestro Sefior se puso a
prueba, porque el llamado «trafico de influencias» no estaba previsto en su ministerio. De
hecho, les podia haber reprendido duramente por su actitud egocéntrica. Con todo, nuestro
buen Pastor, siempre paciente, entendia como nadie la enorme fragilidad del ser humano.

Reaccionando a la propia ignorancia de los atrevidos discipulos, JesUs les hizo ver su
craso error: «No sabéis lo que pedis». Y a continuacidn les recordd su férmula cristiana
acerca del servicio: «Si alguno quiere ser el primero (en el Reino futuro), serd el postrero
de todos, y el servidor de todos (en el Reino presente)».

Inversamente al modelo presentado, resulta curioso descubrir que una sociedad cada
vez mas tolerante con el pecado, es proporcionalmente menos tolerante con las personas
qgue lo cometen. Encontramos un claro ejemplo en los matrimonios, donde al parecer hoy
no se soportan las deficiencias conyugales en lo mas minimo, siendo la intolerancia una de
las mayores causas de divorcio. La verdad es que cada vez somos mas indulgentes con el
pecado, pero al mismo tiempo, y paraddjicamente, mas intransigentes con las personas.

Con espiritu reflexivo debemos adentrarnos en nuestro mundo interior, para
comprender la extrema inconsistencia del ser humano, que por causa del pecado estroped
gravemente su naturaleza fisica y espiritual. Sirva, entonces, el ejemplo de nuestro
paciente Maestro, para que usemos la maxima tolerancia con el préjimo, por lo menos, si
cabe, para no alterar nuestra paciencia; consiguiendo exponer asi, con sabia ensefanza, el
error en el que muchos se encuentran: «No sabéis lo que pedis».

-12-



«También los que estaban crucificados con él le injuriaban>» (Marcos
15:32).

Si realizamos mentalmente un salto en el tiempo, nos situamos histéricamente en
los instantes mismos de la crucifixién. Alli contemplamos un suceso que nos conmueve
profundamente, observando que aquellos ladrones que estaban crucificados juntamente
con Jesus, se atrevian a insultarle, ofendiendo sin consideracién alguna a Aquel que
entregaba su vida por ellos. Y maxime, cuando en aquellos extraordinarios momentos,
nuestro Sefor estaba soportando los horrores del castigo divino por causa de nuestros
pecados. Fue en esas circunstancias de maximo sufrimiento, donde admirablemente el
buen Pastor continué revelando su gran compasion por el préjimo, incluyendo a los
verdugos que le llevaron a la cruz, a la multitud que le increpaba, y a los dos crucificados
que le acompafiaban. En ese mar de sufrimiento, el Cristo crucificado aceptd la dura
prueba por la que tuvo pasar, guardando silencio en medio de las injurias.

Es en el periodo de sufrimiento, pues, cuando la prueba resulta mas dificil de
soportar; es cuando el gozo se ve empanado por nuestros sentimientos, la paciencia es
puesta al limite, la fe es probada al extremo, y nuestra fidelidad a Dios resulta mas dificil
de mantener. Por ello, no nos asombre ver a ciertos individuos que, en situaciones de
incomodidad, no paran de lamentarse por todo; impacientes por las contrariedades de la
vida, guardan gran resentimiento, ya que al parecer solamente ellos sufren, adoptando en
ocasiones una actitud de queja contra Dios, y manteniendo como resultado una postura
intolerante hacia los demas.

Mantengamos buen juicio en lo que a nuestra vida cristiana afecta, porque pese a las
circunstancias hostiles que pudieran sobrevenir, no tenemos causa alguna para quejarnos,
y si motivos sobrantes por los que dar gracias a Dios. De igual forma que el Maestro,
debemos mostrar paciencia, tolerancia y respeto con los demas, aun con aquellos que nos
rechazan o increpan.

Amar cuando estamos pasando por momentos de bienestar, no tiene demasiado
mérito. Pero amar a nuestros enemigos, incluso en momentos de maxima afliccion, situa al
discipulo de Cristo en un plano muy superior respecto a las demas virtudes que se pudieran
mostrar. Que nuestra oracidn sea: igracias Dios por tu tolerancia y paciencia para
conmigo! iAyudame a ser paciente, y a poder asumir las pruebas con serenidad! iY
concédeme un amor sobrenatural para amar a mis enemigos, aunque sea en los momentos
de maxima desdicha!, como asi lo hizo el Maestro.

¢Qué pastor da su vida por las ovejas? Solamente podria ser nuestro Pastor amado:
el Sefior Jesus.

La tolerancia es siempre amiga de la comprension.
EJEMPLO DE COMUNION

El ministerio de Jesus se destacé ademas por el significado tan especial que le otorgd
a la comunidad de hermanos. Con este espiritu comunitario, desed6 mantener siempre, y en
todo lugar, la «comunién fraternal» con sus discipulos, y también con todos aquellos que
deseaban seguirle.

«Y establecio a doce, para que estuviesen con él, y para enviarlos a predicar
(resultado ministerial de haber estado con Jesus)» (Marcos 3:14).

Como indica el texto biblico, nuestro Sefior aprecié en gran manera la colaboracion
ministerial, y no pretendié realizar una labor en solitario. Con esta intencién establecié a
doce discipulos, para que fueran un ejemplo de comunidad, donde a través de la comunién
con él, el amor cristiano pudiera tomar la forma personal y colectiva.

Abordando el tema de la comunidad, no podemos pasar por alto el individualismo
atroz que hallamos en nuestro mundo presente, el cual ha provocado un fatal
distanciamiento de los unos con los otros, repercutiendo negativamente en la unidad

-13-



espiritual y practica que la iglesia debe guardar. Es preciso recordar una vez mas, que
siendo discipulos de Cristo, nuestro ideal no se encuentra en la sociedad individualista en la
que vivimos, sino que como ya venimos resaltando, se halla en el modelo del Maestro:
«Para que estuviesen con él».

En el dambito de la comunidn cristiana, el individuo y la comunidad se interrelacionan
mutuamente, por lo que el uno se beneficia del otro. En esto, la Escritura nos hace saber
que todos los creyentes formamos parte del Cuerpo de Cristo, y en esta condicién, todos
los miembros deben funcionar con cierta dependencia. La analogia es obtenida del propio
cuerpo humano. Pensemos por un momento la horrenda imagen que mostraria un cuerpo
cuyos miembros se articulasen independientes y sin coordinacién alguna...

Aceptamos que la espiritualidad contiene un alcance entre Dios y el ser humano
como individuo, y efectivamente esta relacion es insustituible. Pero no nos olvidemos de
gue vivimos en una sociedad, y como cristianos adquirimos una responsabilidad en cuanto
a las personas que nos rodean. Luego, el modelo de vida cristiana que Jesus instaurd, se
administra positivamente en la medida que éste contenga una dimensiéon comunitaria.

Por lo general, descubrimos en el Nuevo Testamento que las figuras sobre la iglesia
de Cristo se conciben casi siempre en forma colectiva. Asi, y no de otra forma, le ha placido
a Dios escoger, no a un individuo, sino a un pueblo. Entonces, practicar la comunidn
fraternal entre los hermanos, como el Maestro nos ensefid, parece ser la base de un
cristianismo que no se limita a los cultos dominicales, sino que se integra en la vida
cotidiana, donde se consigue dar forma a los principios colectivos del reino de Dios.

Es en la comunidad de hermanos, sin duda alguna, donde debe ponerse en practica
el ejemplo de Jesus, incluida la iglesia local. Sin olvidar, por lo expresado en la mencién
biblica, que la comuniéon entre los hermanos tiene sentido en tanto que nuestra comunion
con JesuUs es verdadera: «Para que estuviesen con él». Asi, pues, deducimos que la relacién
efectiva con los demas cristianos, resulta del efecto natural de nuestra buena relacién con
Dios.

Ante la ilustracién presentada, reconozcamos el valor de nuestras relaciones
personales, porque si nuestra comunién con los demas es deficiente, éen qué lugar se halla
nuestra comunion con Dios?

«El les respondié diciendo: éQuién es mi madre y mis hermanos? Y mirando
a los que estaban sentados alrededor de él, dijo: He aqui mi madre y mis
hermanos. Porque todo aquel que hace la voluntad de Dios, ése es mi hermano, y
mi hermana, y mi madre>» (Marcos 3:33-35).

Como en otros textos biblicos, también se hace necesario introducirnos en el
ambiente del pasaje, para notar que la familia de Jesus estaba buscandole. Y ante las
indicaciones de las personas que le rodeaban, la propuesta del Maestro se formuld en
forma de pregunta y respuesta, conteniendo un enfoque comunitario eminentemente
espiritual: «¢Quién es mi madre y mis hermanos?».

Pensemos que en el orden de una sociedad tan patriarcal como la de aquel tiempo,
el proyecto de Jesus fue destacadamente revolucionario. Enfrentarse con las costumbres
propias de la época, no fue facil para Jesus. Pese a todo, fue un hombre dotado de gran
valentia. Su mensaje rompid los moldes establecidos, cuestionando la relativa seguridad
que pudiera proporcionar los lazos familiares, cuando ésta no puede ofrecer la seguridad
eterna que corresponde solo a Dios.

Jesus viene a instituir una renovada categoria en las relaciones personales vy
familiares. Y es asi como la posicion de igualdad que el buen Pastor otorga a todos, se hizo
patente en sus tajantes declaraciones: «Porque todo aquel que hace la voluntad de Dios,
ése es mi hermano...». Verdad es, en el Reino de Dios no hay tratos de favoritismo,
diferencia de castas, preferencias familiares o jerarquias impuestas, pues todos somos
iguales delante de El.

La ensefianza que JesUs comunico a sus conciudadanos, quedd luego confirmada por
sus apostoles a través de los escritos apostdlicos. En estos escritos neotestamentarios se
aclara que la persona convertida a Dios pertenece exclusivamente a El; y en esa posicidon
obtiene una nueva y hermosa identidad espiritual, con la cual queda integrado como
ciudadano del Unico pueblo de Dios.

_14_



Si bien la afirmacion de Jesus tiene todo el peso de la verdad, no debemos
menospreciar en ninguna manera a la familia en la carne, naturalmente. En este asunto, la
diferencia se halla cuando discernimos que los valores que ha recibido el discipulo de
Cristo, corresponden a un plano muy superior a los valores de este mundo, y asi habra de
aplicarlos, incluyendo por supuesto a la familia.

El texto biblico que hemos leido nos ensefia, con toda certeza, que la «comunién
espiritual» se hace solamente posible con aquellos que forman parte de la familia de Dios
(los que hacen su voluntad).

Con esta orientacién, la comunidn cristiana tiene su razéon de ser entre los creyentes
en Cristo, y no haremos bien en buscar la seguridad completa, sea temporal o eterna, en
los lazos terrenales de la familia carnal.

Examinemos nuestra actitud para con Dios, y preguntémonos si nuestros intereses
personales o familiares, se estan situando por encima de los intereses del Reino de los
cielos. «¢Quién es mi madre y mis hermanos?», preguntd el Maestro...

«Seis dias después, Jesius tomo a Pedro, a Jacobo y a Juan, y los llevo
aparte solos a un monte alto; y se transfiguro delante de ellos>» (Marcos 9:2).

Si bien deciamos que Jesus no ofrecid tratos de favoritismo, la verdad es que fueron
distintos los niveles de relacién que mantuvo con sus discipulos. Con el fin de compartir el
milagro de la transfiguracion, Jesus escogid a tres y no a todos los discipulos.

Para obtener una opinidon correcta sobre el tema, tal vez podemos hacernos las
siguientes preguntas: ¢Necesitd Jesus a tres discipulos para subir al monte y vivir esa
trascendental experiencia? Recapacitando con légica, creemos que no. é{Para qué lo hizo
entonces?, épara impresionarles? Estamos seguros de que tampoco fue el propodsito de
aquella sobrenatural manifestaciéon. Esta experiencia, aparte de mostrar su gloria
mesianica y fortalecer la fe de los discipulos, sirvid como un testimonio personal para ellos,
y al mismo tiempo como relato registrado en los evangelios para las generaciones
posteriores.

Siguiendo el estilo de vida de nuestro Sefior, destacamos que el anhelo de su
corazon fue siempre el de compartir. Con esta motivacidn quiso hacer participe a sus
discipulos mas intimos de aquella maravillosa experiencia de bendicion. Tal ejemplo es de
particular valor para nosotros, ya que corresponde al discipulo buscar la edificacion
espiritual del prdéjimo, y no guardar en el «cuarto trastero» las experiencias que se
devienen de la relacion con la Palabra divina. Por lo cual, visto el ejemplo, estamos
llamados a compartir con otros nuestras vivencias espirituales, asi como las varias
bendiciones que hemos recibido de parte de Dios.

Fijemos bien nuestra atencion en el modelo biblico, porque Jesus muestra su
cercania como pastor, pero también como amigo. Con esta misma impresién de la amistad,
hemos de aprender a compartir con nuestros hermanos tanto las bendiciones fisicas como
las espirituales, procurando en todo momento su bienestar personal.

En su sentido mas intimo, segun el modelo de Jesus (escogié a tres discipulos), no
pretendamos mantener un mismo nivel de comunion con todos; ello seria una imprudencia,
puesto que las personas se relacionan especialmente por su grado de afinidad, debido a
sus distintos caracteres, edades, cultura, y demas factores que influyen decisivamente en
el trato personal: «Y los llevd aparte solos».

En conclusién, segun hemos contemplado en el ejemplo del Maestro, debemos seguir
luchando para reavivar el espiritu comunitario, en contra del espiritu individualista que, la
verdad sea dicha, sigue residiendo placidamente en muchas de nuestras congregaciones.

Lo que nos acerca a Jesus es hacer su voluntad, no el parentesco.

-15-



JESUS, EL GRAN MAESTRO

Pese a las diversas opiniones que se pudieran tener sobre los métodos instructivos
del Sefior Jesus, lo cierto es que fue el Maestro por excelencia, que ningln maestro a lo
largo de la Historia ha logrado superar: en su forma de ensefianza, en sus dotes didacticas,
en su trato con los demas, en sus ejemplos claros y practicos... En esta distincién, su
doctrina profunda y trascendente, pero expuesta de manera facil y comprensible, poseia un
alcance universal, cautivando el corazén de todo aquel que se prestaba a escucharle con
atencién. Por este y otros motivos, el modelo de Cristo en esta materia es digno de imitar:
«Porque ejemplo os he dado, para que como yo os he hecho, vosotros también hagais»
(Juan 13:15).

EJEMPLO EN LA ENSENANZA

El ejercicio del oficio profético y pedagdgico, formd parte sustancial del ministerio de
Jesus, realizado tanto de modo verbal, como a través de su propia vida ejemplar.

«Y de nuevo les ensefiaba como solia» (Marcos 10:1).

Es necesario aqui destacar la importancia que tuvo la ensefianza en el ministerio del
Maestro. Por lo que podemos apreciar en los evangelios, pasaba mucho tiempo ensefiando;
no siendo para él una tarea inconstante, o un trabajo de caracter irregular, sino parte de
un proceder permanente a lo largo de todo su ministerio: «Y de nuevo les ensefiaba». De
igual forma también es de esperar, que una disposicidn constante a la enseflianza forme
parte de la rutina diaria del discipulo de Cristo.

La costumbre de JesUs era instruir y educar, y no tan solamente de forma oficial en
las sinagogas, en las convocatorias al aire libre, o en las reuniones realizadas a tal efecto.
Sino que fue su manera natural de vivir, mostrada con un talante abierto y espontaneo, lo
que trasmitid6 modelos de sabia ensefanza; la cual se demostraba en las conversaciones
mantenidas, en las respuestas a las preguntas que le formulaban, en las valoraciones sobre
los aspectos terrenales y celestiales, y demas consideraciones que constituian los capitulos
de la vida cotidiana... Asi como el Maestro lo hizo, los cristianos debemos ejemplarizar
nuestra formacion cristiana de una forma natural a través de la propia vida: «Les ensefiaba
como solia».

Para seguir fielmente el modelo de Jesus, no olvidemos que toda ensefanza requiere
de una disposicién real de amor hacia los demas, donde la busqueda del bien ajeno marque
la diferencia entre un cristianismo tedrico y practico. No es valida una ensefianza fria e
insensible a las necesidades del corazéon humano. Segun esta idea, parece comprensible
gue la imagen que los demas tengan de Jesucristo, serd en cierta medida la imagen que
como discipulos logremos comunicarles.

Para no andar confundidos por este mundo, necesitamos la Palabra de Jesus, que no
solamente deberemos aprender y transmitir con nuestros labios, sino que también, y
siendo lo mas importante, con nuestra manera de vivir el testimonio diario.

Observemos, pues, el desarrollo de nuestra comunicacién, porque si Jesus les
ensefiaba como solia hacerlo, igualmente nuestra vida diaria deberia constituir una
constante ensefianza, tanto verbal como vivencial.

_16_



«Y se admiraban (reaccién logica de la gente) de su doctrina; porque les
ensefaba como quien tiene autoridad, y no como los escribas» (Marcos 1:21,22).

Dos instrucciones basicas encontramos en el texto. La primera, que aquellos que le
escuchaban, se admiraban. Y la segunda, que ensefiaba con autoridad.

Resulta comprensible que la extraordinaria predicacion del Maestro, tanto en su
fondo como en sus formas, consiguiera cautivar el corazéon de los alli presentes. Su manera
de hablar, el rico contenido de sus palabras, su mensaje asombroso y fascinante, logré
penetrar en lo mas profundo del alma, llegando a las necesidades mas existenciales del
espiritu humano. No parecia nada extrafo, pues, que muchos quedaran maravillados de su
doctrina.

Notamos que el mensaje de Jesus, lleno de sentido y propdsito, imprimia los valores
de la autenticidad, procurando no solamente informar, sino llenar de fe, aliento y
esperanza, el corazon vacio de todo aquel que se disponia a escucharle con interés: «Y se
admiraban».

A lo largo del evangelio descubrimos que el Maestro no ensefid solamente con
palabras llenas de sabiduria, sino que ademas vivia lo que ensefiaba; pensamiento que
venimos resaltando en el ministerio de Cristo. Y creemos que esta era la fuerza de su
mensaje, que respaldado por una vida ejemplar y apoyado por la antigua Escritura,
consiguid mostrar plena autoridad en todos sus dichos, la cual no fue impuesta por la
religion del momento, sino delegada por Dios mismo: <«Enseflaba como quien tiene
autoridad».

Comprendamos el propdsito didactico de Jesus, porque el valor de la enseflanza no
solamente se plantea para la vida eterna, sino también para la vida diaria. Con esta
aspiracién debemos preguntarnos si realmente el efecto de nuestra comunicacion resulta
ser constructiva para los oyentes, o por el contrario estamos divulgando un mensaje
carente de sentido practico. Es cierto que a veces se comete el error de pronunciar
mensajes, orales o escritos, de complicada argumentacién evangélica, que al fin y al cabo
no ensefian nada, o por lo menos nada claro. En cambio, la enorme sencillez de JesuUs y su
gran sabiduria, se conjugaban de tal manera que la ensefanza resultaba rica y en buena
medida practica. Ejemplo nada desdefiable para poder imitar.

Es preciso detener nuestra mirada en el obrar del Maestro, porque si su predicacién
causo la admiracién de los oyentes, épor qué, entonces, los mensajes de hoy parecen
despertar tan poco interés?

«...Y gran multitud del pueblo le oia de buena gana» (Marcos 12:37).

Parece oportuno pensar que esta declaracidon biblica quisiera verse cumplida en el
ministerio de cualquier predicador, enseifador o evangelista. Sin embargo, la apreciaciéon
que existe en gran parte de nuestro mundo cristiano, viene siendo la contraria.

Siguiendo las propuestas didacticas de Jesus, distinguimos que no fueron en ningun
modo superficiales, dado que supo compatibilizar la sencillez de expresién con la
profundidad de pensamiento, comunicando de esta forma lecciones espirituales y a la vez
provechosas. Su mensaje claro y directo confrontaba a cualquier persona, por muy
religiosa que fuese, con la verdad absoluta, desnudando su alma y sentandola frente a
Dios; y haciendo que cada uno, en forma particular, realizara su propia decisién personal.

No resulta confusa la indicacién del evangelista Marcos, puesto que Jesus proclamd
una ensefianza que en manera alguna pasé inadvertida. Enseguida las palabras del Maestro
se convirtieron en suave balsamo para el corazon atribulado, fortaleza para el cansado, luz
para el confundido, guia para el desorientado, asi como aliento y esperanza para todo
corazodn triste y desalentado: «El pueblo le oia de buena gana».

Meditemos sobre el presente ejemplo, comparativo a la realidad de nuestro
cristianismo contemporaneo. En este punto, ocurre que nuestro mundo cristianizado no
tiene hambre de la Palabra de Dios. Al parecer una especie de «empacho» ha logrado
hastiar el corazén de los asistentes a la iglesia, y son muchos los que han perdido el deseo
por las cosas espirituales. Pero lo peor de todo es que, por lo comun, la ensefianza de los

-17-



lideres o ensefiadores no logra estimular el apetito de la gran masa de creyentes que viven
con esa permanente carencia de alimento espiritual...

No fue asi en la manera de ensefiar del Maestro, la cual despertd, por un lado, las
ganas de probar el alimento que ofrecia vida abundante, y por el otro, consiguidé saciar el
voraz apetito espiritual de aquellos que con avido deseo buscaban el sentido trascendente
a su desdichada vida.

Como cita el texto biblico, buena parte de la multitud que escuché las palabras del
de Jesus, le oia de buena gana. Pero, aun con todo, también la respuesta de muchos fue el
hacer oidos sordos, manteniendo su corazéon cerrado a la predicacién. Siendo asi, el
objetivo fue cumplido: ya no podian quedar sin excusa ante aquellas palabras de gracia.

Parece recomendable analizar nuestra forma de comunicar el mensaje de la Palabra,
no sea que estemos aburriendo a los oyentes, y mas que abrirles el apetito —en contra del
ejemplo de Jesus-, lo que estemos haciendo sea contribuir negativamente en la desgana
existente, causando asi una impresion equivoca del rico y beneficioso mensaje que posee la
exposicion de la Palabra divina.

«Con muchas parabolas como éstas les hablaba la palabra, conforme a lo
que podian oir (adaptaciéon del mensaje). Y sin parabolas no les hablaba; aunque a
sus discipulos en particular les declaraba todo» (Marcos 4:33,34).

Una de las aplicaciones pedagdgicas de Jesus mas significativas, fue la de presentar
la Palabra de Dios con parabolas. Siendo una la ensefianza central de las parabolas, éstas
ofrecian la porcidn especifica que cada cual necesitaba. De esta manera, algunos que
escuchaban no entendieron absolutamente nada de lo que se decia, por estar su corazon
cerrado al mensaje celestial. Otros, aun comprendiendo en parte el contenido de las
parabolas, rechazaron el mensaje, por lo que al tiempo afadid a sus personas el mismo
juicio de la propia ensefianza. No obstante, para los menos, la forma ilustrativa de la
parabola les proveyo de luz espiritual y firme instruccién, obteniendo con ello la orientacion
gue necesitaban en aquel momento para hallar el camino verdadero.

Cuan sensata parece la consideracion que realiza Marcos sobre el modelo de Jesus:
«Les hablaba la Palabra, conforme a lo que podian oir...». Con este propdsito especial, se
hace obligatorio en nuestra predicacion acomodar el mensaje al oyente, para asi poder
alcanzar una comunicaciéon que sea del todo comprensible y adecuada.

Visto el asunto de forma inversa, los mensajes que se ofrecen con independencia de
las necesidades del auditorio, se convierten en efimeras palabras, que en la mayoria de los
casos son definitivamente inservibles. Tampoco se trata de malgastar palabras, sino en
cualquier caso de comunicar un mensaje, que sera distinto en el contenido y en las formas,
dependiendo de los receptores. Con este animo, el nivel de comunicacién que Jesus
mantuvo con sus doce discipulos, fue diferente del resto de la multitud que le seguia. «A
sus discipulos les declaraba todo», hemos leido en el texto sagrado.

Es bien sabido que no se puede decir todo lo que se piensa. Consideremos, pues, la
necesidad de establecer algunas reservas a la hora de expresar nuestro mensaje. Veamos
un ejemplo: La forma con la que un médico debe transmitir el grave diagndstico a su
paciente, es de vital importancia. Siempre tendrd que decirle la verdad, pero, no
necesariamente debera exponerle toda la verdad, reservando cierta informacion que el
paciente no precisa conocer. La forma de comunicar el resultado del analisis médico, por lo
tanto, determinarad en gran medida el impacto y la aceptacién en el paciente de cualquier
enfermedad grave.

Siguiendo el ejemplo del Maestro, a la hora de anunciar nuestras ideas, es
conveniente tener en cuenta el nivel cultural del oyente, su edad, el contexto social en el
que se encuentra, y otros factores que permitan al préjimo comprender con la mayor
claridad posible nuestro mensaje. Entendamos, pues, que la manera de comunicar la
doctrina o ensefanza, es el vehiculo por donde transmitimos el mensaje. Nos
preguntamos, entonces, por las formas de expresar nuestro mensaje biblico, y también por
el impacto que causa en los demads nuestra manera de enseiiar.

No ensefiemos a los demds como profesor, sino como hermano.

-18-



EJEMPLO DE EVANGELIZACION

Si queremos defender la verdad biblica tal y como se pronuncia en el modelo de
Cristo, habremos de admitir que la evangelizacién, en sus formas bien aplicadas, es una
asignatura bastante descuidada en nuestra Iglesia evangélica mas cristianizada.

«...Jesus vino a Galilea predicando el evangelio del reino de Dios, diciendo:
El tiempo se ha cumplido (veracidad biblica), y el reino de Dios se ha acercado
(presencia de Jesus, el rey); arrepentios, y creed en el evangelio (dos mandamientos
esenciales)» (Marcos 1:14,15).

La primera ensefianza que nos presenta el relato biblico, expresa que Jesus sigue su
camino acompafnado de una dinamica muy especial: «Predicando el Evangelio del reino de
Dios». Asi que, el ejemplo para imitar en este versiculo es muy sencillo. Si como discipulos
deseamos seguir a nuestro Maestro, habremos de aceptar que su ministerio guarda una
relacién estrecha con nuestra misién hoy. Y el consejo se halla, basicamente, en que no
debemos reservar para nosotros el mensaje de salvacién que nos ha sido confiado.

Si con la primera venida de Jesus «el tiempo se habia cumplido», segun hemos leido,
es precisamente porque para los judios que esperaban el Reino prometido en el Antiguo
Testamento, se encontraba presente en Jesus... Al dia de hoy podemos afirmar, con todas
las garantias, que el reino de Dios se halla visible en Jesucristo y en su Iglesia, y es
justamente esta ensefianza la que debemos transmitir. No tengamos una idea equivocada
sobre el tema, porque si bien es cierto que esperamos con anhelo la plenitud futura de ese
Reino, no es menos cierto que éste se encuentra vigente en el pueblo de Dios; por lo cual,
es ldgico pensar que todo cristiano habra de vivir y predicar conforme a los reglamentos de
ese Reino, cuyo Rey es cabeza de su iglesia: Jesucristo.

Si nos preguntamos sobre las bases doctrinales de la predicacién, no hay que
detenerse mucho en la lectura biblica, para darse cuenta de que en el mensaje de Jesus
hay un llamamiento a dejar el pecado, y en arrepentimiento depositar la confianza en el
Evangelio; presentando asimismo el reino de Dios en su forma actual, como ya citamos.

Resulta indispensable imitar este modelo de predicacion, porque aunque las
estrategias y los procedimientos de comunicacién pueden variar —-como hemos visto en el
apartado anterior-, los principios fundamentales no deben ser en absoluto modificados.
Reparemos en el ejemplo del Maestro, ya que de ningin modo puede haber salvacion si no
hay arrepentimiento; como tampoco se puede creer, a modo de asentimiento intelectual o
de aceptacion doctrinal, si no existe una disposicién al cambio, esto es, una verdadera
entrega del corazén a Dios.

Trayendo a nuestra mente la manera de predicar del Maestro, vemos que en ningun
caso insistié para que la gente se convirtiera. Aquel que rechazaba el Evangelio de la
gracia, quedaba expuesto irremediablemente a su propia incredulidad. Al mismo tiempo, el
Sefor predicaba con plena serenidad, sabiendo que el punto crucial de su mensaje era
llamar a los perdidos para indicarles el camino de la Salvacién (sea que éstos se salven o
se pierdan).

Si Jesus, como el Maestro, dedicé buena parte de su ministerio a la evangelizacién,
épor qué hoy no logramos otorgarle la preeminencia que verdaderamente posee el mensaje
de la Salvacion para el ser humano?

«...Y en el camino pregunté (método didactico) a sus discipulos, diciéndoles:
éQuién dicen los hombres que soy yo?» (Marcos 8:27).

Una de las cosas que nos sorprende gratamente, y que encontramos frecuentemente
en los evangelios, es la manera como el Maestro utilizaba las preguntas a la hora de
ensefar. Bajo este mismo enfoque, queda suficientemente demostrado —en nuestro ambito
pedagdgico-, que obtenemos un resultado mas eficiente, cuando por medio de las
preguntas alcanzamos a reflexionar sobre lo aprendido.

-19-



Parece evidente que la clave de nuestro crecimiento y madurez espiritual, no
consiste solamente en retener datos informativos. Entender aquello que se ha estudiado,
es la mejor forma de aprender y de integrarlo en nuestra vida. Por ello, reconocemos que
la posible inestabilidad acaecida en nuestra vida cristiana, se pudiera deber, en muchas
ocasiones, a la falta de su entendimiento. Si el discipulo de Cristo no consigue incorporar
las ensenanzas biblicas aplicables a la vida personal, seguramente sea porque no logra
comprenderlas bien, y de manera razonable.

En resumen, si como discipulos de Cristo no alcanzamos a discernir bien nuestra
identidad espiritual, a mas de la doctrina cristiana que la comprende, indudablemente que
no seremos capaz de vivirla como conviene, y mucho menos de expresarla con propiedad.
De igual forma, si desconocemos el amplio significado y las implicaciones practicas del
Evangelio, también nos costara percatarnos de la necesidad de proclamarlo a los demas.

Siguiendo el modelo del Maestro, consideremos las preguntas como herramientas del
lenguaje, las cuales nos llevan a la reflexidn, y como consecuencia a una mejor
comprension de la enseflanza. Pensemos bien, puesto que las preguntas que no logramos
responder primero en nuestro fuero interno, se pueden convertir en verdaderos traumas
emocionales. Porque, a saber, muchos de los problemas que la vida nos proporciona, y que
tenemos que enfrentar, no ofrecen respuestas faciles.

Las preguntas, asimismo, provocan la reaccion del propio organismo, ofreciendo a
nuestra mente una apertura mayor, donde los mecanismos de interés permiten asimilar
mejor la leccidn. Por consiguiente, asi como nuestro Maestro lo hizo, deberiamos incluir las
preguntas en el proceso de nuestra comunicacién, para que los oyentes no sean simples
receptores, sino participes de la enseifanza, y miembros integrantes de la propia leccién:
«Y en el camino preguntd a sus discipulos».

La evangelizacidon que se supone eficaz, debe llevar a la persona hacia el propdsito
esencial recogido en el texto biblico que hemos leido: conocer a Jesus y conocerlo cada vez
mas. Si este fin no se cumple, por demas, y sin sentido, se halla toda la ensefianza biblica
que podamos impartir: «¢Quién dicen los hombres que soy yo?».

La evangelizacion de Jesus, debe ser modelo de nuestra predicacion.
EJEMPLO DE AMOR A LA PALABRA

Es posible que muchos errores que se han cometido, y al dia de hoy se siguen
cometiendo en nuestro entorno cristiano, se deriven en cierta manera de la ignorancia
biblica que poseemos. No nos referimos a saber la Biblia de memoria, o ni siquiera los
conceptos basicos de la doctrina cristiana. Nos remitimos aqui a una comprension
adecuada del mensaje explicito de nuestro maestro Jesucristo.

«éNo errais por esto, porque ignorais las Escrituras, y el poder de Dios?»
(Marcos 12:24).

Una vez mas la pregunta afirmativa de Jesls se dirige al grupo de saduceos:
personas de gran posicion social que habian comprado los derechos administrativos del
templo de Jerusalén, siendo éste la referencia indiscutible de la religiéon del pueblo. Dicha
secta judia habia corrompido las ensefanzas mas sagradas de la Ley de Dios, y sus
desviaciones doctrinales eran el resultado obvio de su propia ignorancia biblica.

En aquel periodo historico, solo el pueblo de Israel tenia el derecho de custodiar la
Palabra de Dios. En cambio, la Biblia hoy estd al alcance de casi todo el mundo; con
excepcidén de paises donde estd prohibido el cristianismo, o periodos histéricos donde las
cosas sagradas han estado en manos de los dirigentes de la religién oficial, y bien se
encargaron de que el mensaje biblico y verdadero no saliera a luz.

En este relato, vemos cdémo JesUs tuvo la sensatez, ademas de la valentia, de
enfrentar a los lideres religiosos con su desconocimiento de la Escrituras; y no nos
sorprenda si a veces también sus discipulos tendran que hacerlo. Aunque para ello, desde

-20-



luego, no se habra de luchar con las mismas armas de ignorancia que poseian aquellos
saduceos, sino con las propias que concede la sabiduria de la Palabra inspirada: <«Erréis...
porque ignorais las Escrituras».

No hay que fijarse mucho para darse cuenta de que JesUs le otorgd la maxima
importancia al conocimiento de las Escrituras, siendo la base firme donde asentaba su
propio ministerio. No es por casualidad que las mismas Escrituras giran en torno a su
persona.

Del ejemplo del Maestro, aprendemos que el desconocimiento biblico no es
compatible con la vida cristiana. No se puede seguir a Cristo sin amar la Palabra de Cristo;
aunque para tan sublime propédsito evidentemente se haya de conocer bien. Pero tampoco
se puede conocer si no se lee, medita y estudia. Y este procedimiento debe someterse al
poder de Dios, puesto que solo El puede ayudarnos a discernir el mensaje espiritual, que
por otra parte es incomprensible para nuestra mente natural.

La Sagrada Biblia es la Palabra divinamente inspirada. Y sabemos que la Biblia no es
un simple libro de fascinantes historias de la antigliedad, ni tan solo un compendio de
buena moral; sino que en gran medida contiene la solucién a los grandes problemas de
nuestro mundo actual, los cuales fueron contemplados con gran preocupaciéon por nuestro
Sefior. Ademas, el cristiano que indaga en ella como es debido, encuentra grandes tesoros
escondidos en cada texto: en forma de ensefanzas, ejemplos, anécdotas, matices,
detalles, y demas variantes, que sin duda se escribieron también para aumentar el
enriquecimiento espiritual de todo discipulo de Cristo. Por lo tanto, si descuidamos esta
labor tan necesaria, la recriminacién de JesUs debe ser también aplicable a nosotros:
«Errais... porque ignorais las Escrituras».

La voz incomparable del Maestro todavia resuena por medio de la Palabra escrita.
¢La seguimos apreciando hoy?

«Y les ensefnaba, diciendo: (No esta escrito...?» (Marcos 11:17).

Consideremos como la ensefianza de Jesucristo se enraizaba profundamente en la
Escritura de entonces, la cual se conoce hoy como el Antiguo Testamento. La Palabra de
Dios fue siempre el centro de la predicacion de Jesus, y asimismo la utilizé en un sinfin de
ocasiones. De hecho, él mismo constituye la Palabra encarnada: la revelacion viva de Dios
gue viene a nuestro mundo... Esta verdad nos lleva a confirmar, con toda rotundidad, que
el mensaje del Maestro es sagrado para todos sus discipulos. Y asi fue, como en aquellos
tiempos, sus palabras completaban y definian la Palabra inspirada en todo su esplendor,
restaurando a la vez aquellas interpretaciones erréneas que algunos religiosos habian
hecho de la antigua Escritura.

Del texto biblico leido, deducimos que toda pronunciacion doctrinal es valida siempre
y cuando, como bien citdé el Maestro, «esté escrito», o lo que es lo mismo, tenga su firme
estabilidad en la Revelacidon escrita de Dios. Por el contrario, no debemos recibir como
instruccién biblica toda aquella ensefianza que no se afiance en la Sagrada Biblia con
suficiente claridad: «Y les ensefaba, diciendo: ¢No esta escrito...?».

Vistas las declaraciones de Jesus, no tenemos autoridad para exponer una
ensefianza si ésta no contiene una base biblica escrita que sea consistente. Aunque
pudiéramos adornar nuestra doctrina con gran humanismo, acompafarla de reflexiones
inteligentes o vestirla de expresiones admirables, si lo que pronunciamos no esta escrito,
de muy poco sirve para el verdadero discipulo de Cristo.

Tomemos buena nota de ello, porque lo escrito debe estar claramente escrito, esto
es, que cualquier afirmacion doctrinal tendra que ser defendida por todo el contexto de las
Sagradas Escrituras. De no cumplirse esta norma, no nos quedara mas remedio que
desechar cualquier ensefanza que se presente como doctrina verdadera, por muy biblica
que parezca.

Con toda conviccion, los cristianos apreciamos la Biblia como Unica norma de fe y
conducta para nuestras vidas, porque, sin ir mas lejos, asi se muestra en el modelo de
Jesus.

Del amor a la Palabra de Dios, se produce el deseo de hacer su voluntad.

-21-



EJEMPLO DE SABIDURIA

El término «sabiduria» requiere de una correcta comprensién, sobre todo para evitar
cualquier interpretacion equivocada sobre el mensaje biblico. La sabiduria es una facultad
que procede del cielo, verdad es. Pero ésta no supone solamente el acumular multiples
datos informativos, o el proveernos de una inteligencia excelente. La sabiduria va mas all3,
porque consiste en «obrar» de la mejor manera posible, y con el mejor discernimiento: el
de la Palabra de Dios.

«éDe quién es esta imagen y la inscripcion?... éPor qué me tentais? Dad al
César lo que es del César y a Dios lo que es de Dios. Y se maravillaban de él»
(Marcos 12:16,17).

En esta escena recogida por el evangelista Marcos, hallamos una trampa dialéctica
creada por los lideres religiosos de la época, para empujar a JesUs hacia una auténtica
encerrona. De muy poco les sirvid su sagacidad, pues la sabia respuesta del Maestro ante
la dificil pregunta de sus encuestadores, les hizo caer en la misma trampa que ellos habian
elaborado tan perspicazmente. No fue nada extraordinario, por cierto, que ellos mismos se
maravillaran de la sabiduria de Jesus.

Asidos al modelo de Cristo, nos llena de gran admiracion su sabiduria. De ella,
aprendemos que ante cualquier tentacidon procurada por los que nos rodean, sirva una
respuesta sabia como la de Jesus para desarmarlos. Por mucho que nos acechen, o quieran
hacernos caer, la sabiduria nos protege, nos guarda del mal, nos provee de discernimiento
para entender, y capacidad para responder; porque la fuerza fisica, el poder humano, las
riquezas, la inteligencia, y demas facultades, no prevalecen ante la sabiduria. Es por ello
que el mismo libro de Los Proverbios nos insta con especial énfasis a adquirir la verdadera
sabiduria.

Incuestionablemente la sabiduria proviene de Dios, y el Espiritu Santo nos ayuda en
la asimilacién y aplicacion de esta gran virtud. Pero, siendo cierto, no esperemos que
venga a nosotros en forma de rayo mental, porque el Espiritu nos ayudara siempre y
cuando seamos diligentes. Dios tiene sus procedimientos para proporcionar sabiduria a sus
hijos, y entre otros varios, se nos demanda el uso de la diligencia. Entre tanto, la Escritura
nos insta a buscar la sabiduria como si fuera el tesoro mas preciado que existe. Aunque, a
decir verdad, y para desdicha de muchos, hoy sigue siendo todavia el mas despreciado.

Si el Maestro nos dio el ejemplo de sabiduria, dando respuesta sabia a la dificil
pregunta que le plantearon, también nos concierne saber utilizar nuestros pensamientos de
forma que nuestros labios muestren respuestas sabias y acertadas en todo momento.

Visto desde la perspectiva espiritual, la sabiduria llega donde la inteligencia humana
no es capaz de acercarse, ya que por si sola camina por sendero distinto.

«Dios no es Dios de muertos, sino de vivos; asi que vosotros mucho errais»
(Marcos 12:27).

En esta frase, la respuesta de Jesus fue dirigida hacia la raiz, al centro mismo de la
cuestién. Y es que el Maestro no se anduvo con rodeos innecesarios; por el contrario,
siempre parecid ir al origen del problema en todos los asuntos que manejé, y sus
respuestas fueron, ademas de profundas, concisas y practicas. En este caso, el argumento
explicativo que presentd a los saduceos, pasaba por la propia légica y el peso de la verdad
divina: «Dios no es Dios de muertos».

Por otro lado, podemos advertir en la conclusion biblica, que en ningudn momento
Jesus dijo que esta fuera su opinién o su parecer. La afirmacion del Maestro fue categoérica,
e igualmente razonable. éQué religion estaban profesando los saduceos, si no tenian
presente al Dios de los vivos? Extrayendo el ejemplo de Jesus, comparativamente, a veces
en nuestra manera de ensefar, se suelen pronunciar con bastante frecuencia frases como:
iEn mi opinién! isegun yo lo veo! ien mi criterio personal! Es verdad que en cuestiones
dificiles, o bien secundarias respecto a doctrina biblica, debemos utilizar estos términos.

-22-



Sin embargo, cuando se trata de verdades fundamentales, como las que el Sefor
pronuncié, nuestras confesiones deben ser del todo seguras, y no debe haber ningun tipo
de duda en nuestros labios (ni en nuestros corazones).

Nos percatamos de que la respuesta de JesUs fue en todo sabia, aparte de
concluyente. ¢éCémo podian plantear los saduceos una propuesta religiosa, desde la
aceptacién de un Dios eterno, donde la existencia humana se termine con la muerte...?
Estamos convencidos de que JesUs nunca habldé con ligereza, sobre todo en lo que se
refiere a los asuntos que pertenecen a la eternidad. Antes bien, sus palabras, llenas de
certeza y seguridad, contenian valiosas ensefianzas que no dejaban indiferente a nadie.

En resumidas cuentas, la sabiduria halla su especial encuentro, de manera casi
obligatoria, en la forma y el contenido de la comunicacion. Con este enfoque integral, el
Maestro expresd su sabiduria tanto en sus ensefianzas como a través de sus propias
acciones.

Si no aspiramos a vivir con el propdsito de alcanzar la sabiduria, estemos alertas,
porque la necedad no tardara mucho en alcanzarnos a nosotros.

El que no adquiriere sabiduria, su pobreza le delatara.
EJEMPLO DE AUTORIDAD

Hablar de autoridad se considera asunto arriesgado en un mundo tan extremo como
el presente, donde facilmente se confunden los términos. Jesus fue un maestro con gran
autoridad, cierto es, pero en su manera de ensefiar nunca se percibid formas de tirania o
despotismo alguno.

«Y se burlaban de él. Mas él, echando fuera a todos...» (Marcos 5:40).

Segun reza el texto biblico, la hija de Jairo habia fallecido. Y nos imaginamos que sus
parientes aplicaron todos los recursos médicos conocidos por entonces para intentar
reanimar a la nifa; pero de nada les sirvid. Las comprobaciones del momento daban fe de
que realmente la nifia habia muerto, y parecia impensable que volviera otra vez a la vida.
Aguellos que contemplaron la dramatica escena, ven llegar a Jesus: un carpintero, que sin
conocimientos médicos oficiales, pretendia restablecer la vida de la pequefa... Parece
razonable, pues, que no creyeran que JesUs podria resucitarla, y por consecuencia la
reaccion natural a las palabras del Maestro, fue la burla. Con todo, JesuUs respetd la
incrédula opinidn de los alli presentes; pero lo que no estuvo dispuesto, en ninguna
manera, es a recibir la burla cuando el poder de Dios se iba a poner de manifiesto. A tal
efecto, la reaccidon de Jesus no se hizo esperar, aplicando su autoridad espiritual con toda
determinacion, y echando asi fuera a los incrédulos.

Hacemos bien en seguir el ejemplo del Maestro, porque el cristiano no debe ser
considerado una persona apocada, que camine cabizbaja, en actitud de constante
inferioridad. En sentido opuesto, el discipulo que desee reflejar a su Maestro, marchara con
la autoridad que le brinda su posicion como hijo de Dios y fiel sequidor de Jesucristo.

Al igual que ocurrid entonces, seguramente habra ocasiones en que recibamos el
rechazo a causa del ejercicio de nuestra fe. Pese a todo rechazo, la imagen del testimonio
cristiano ha de contener la impronta expresada en la autoridad de Jesus. Tal y como se
desprende de su ejemplo, deberemos poner limites a nuestras relaciones personales, y
aplicar prudencia en nuestro ministerio cristiano, para que a ser posible nadie sobrepase
las fronteras del respeto y la libertad humana.

Como hemos observado en el texto, la paciencia tiene un limite, y asi como el
Maestro, también en determinados momentos al discipulo le corresponderd manifestar su
autoridad como conviene: «Y se burlaban de él. Mas él, echando fuera a todos...».

-23-



«Vinieron, pues, a Jerusalén; y entrando Jesus en el templo, comenzo a
echar fuera (decision enérgica) a los que vendian y compraban en el templo; y volcé
las mesas de los cambistas, y las sillas de los que vendian palomas; y no
consentia (muestra de autoridad espiritual) que nadie atravesase el templo llevando
utensilio alguno. Y les ensefaba, diciendo: (No esta escrito: Mi casa sera llamada
casa de oracion para todas las naciones? Mas vosotros la habéis hecho cueva de
ladrones» (Marcos 11:15).

Esta secuencia histérica producida en el templo de Jerusalén, nos muestra un
ejemplo de autoridad suprema: «Comenzd a echar fuera a los que vendian y compraban en
el templo». JesUs se enfada, y con razdn, descubriendo de tal manera, y a cara
descubierta, el celo santo por las cosas sagradas. No es de extrafar, por ende, que Jesus
comenzara a echar fuera a los cambistas, como a los vendedores y compradores, puesto
que el templo se habia convertido en un centro de negocio, haciendo que las cosas
dedicadas a Dios tuvieran solamente un significado de tipo comercial. Y es que con aquello
que ha sido santificado no se puede frivolizar, ni mucho menos convertirlo en medio de
lucro, como hemos visto en la escena biblica.

Examinando la aplicacion biblica, tenemos la impresion de que esta misma ambicién
ha perdurado en el tiempo, ya que también hoy existen los llamados «profesionales de la
religion», que no tienen escrupulos a la hora de lucrarse con los elementos sagrados. Tal y
como expresa el texto leido, vemos la disposiciéon errénea de aquellos que administraban
en el templo, pues habian perdido por completo el sentido espiritual que debia tener, esto
es, para la gloria, servicio, y adoracidn a Dios: «Mij casa sera llamada casa de oracion».

La integridad espiritual del Maestro puso al descubierto una santa indignacion, que
en tal caso fue provocada por el descaro con el que los presentes negociaban con las cosas
santas. La impresidn que Jesus recibié de lo que alli sucedia, contrastaba grandemente con
la finalidad simbdlica del propio templo, llevando un sentido claramente devocional, y no
puramente profesional.

El ejemplo de Cristo nos ensefia que no debemos esconder intereses personales en
el servicio cristiano, ni mucho menos buscar beneficios materiales, pues ello hace que la
vida espiritual cobre un aspecto horrendo a los ojos de Dios, ofreciendo a la vez una
desfigurada imagen del Evangelio y de su gracia salvadora.

El celo santo de nuestro Maestro le llevd a expresar su autoridad con el maximo
rigor, denunciando la verdad de lo que alli estaba ocurriendo; aplicando asimismo un
calificativo que definid con toda precisidon la categoria de aquellos administradores del
templo: «Cueva de ladrones». Sin ningun reparo JesuUs los llama ladrones, y con buen
juicio, dado que algunos se habian apropiado indebidamente de los asuntos que pertenecen
a Dios, manejandolos a su libre arbitrio, con el objeto de conseguir unos fines claramente
egoistas.

Gracias a los dirigentes del templo que permitian aquel espectaculo tan grotesco, los
sacrificios llegaron a degenerar en pura rutina religiosa, privada por completo de contenido
espiritual. Asi fue como la adoracién a Dios se convirtid en un productivo negocio para
algunos.

En relacién al tema, reconocemos que nuestro Maestro fue calido y amable en
muchas ocasiones, pero aqui no tuvo por menos que enfadarse, y adoptar una postura de
maxima indignacién, al contemplar el grotesco espectaculo de corrupcién que se ofrecia en
el recinto del Santuario divino. De igual manera, el discipulo que se mantiene fiel a su
Maestro, deberia indignarse con la iglesia tibia que le rodea; pero sin incurrir, por
supuesto, en una postura de odio o rencor, que sin duda nos descalificaria como seguidores
de Jesus y promotores de su amor.

«Todo el pueblo (el pueblo que le escuchaba) estaba admirado de su doctrina»
(Marcos 11:19).

Podemos advertir en el texto biblico, que la autoridad de Jesis no se presentd
marcada por el sometimiento al mandato divino, sino mas bien por el resultado directo de

-24-



su predicacién, que fue, sin lugar a dudas, lo que origind la admiracién hacia su persona;
una admiracién, que como bien se sabe, ocasioné que toda una multitud se allegara al
Maestro... Aunque, por otro lado, también provocd la envidia, como era de esperar, y en
consecuencia el rechazo de su mensaje.

Es muy probable que JesUs no programara grandes sermones para impresionar a la
sociedad de entonces, sino que su procedimiento fue el de compartir una ensefanza del
todo natural, la cual provenia de su sabiduria divina, y de lo que tampoco debemos pasar
por alto: de su verdadero amor hacia el préjimo.

Con la misma dindmica, la sabiduria de sus palabras y la claridad de sus
expresiones, encontraban su espacio en las aplicaciones practicas que supo presentar en
cada una de sus lecciones. Todo ello le confirié a Jesus la base indiscutible de su autoridad,
y por eso nadie podia rebatirle en ninguna ensefianza; y aquellos que lo intentaban,
quedaban desarmados al momento, y encima acusados por su propia ignorancia.

Hoy no acontece segun el modelo de Jesus, y asi el cristianismo recorre sus dias
privado de efectividad. Y entre otros motivos, se contempla la falta de admiracién por la
ensefianza biblica. No nos referimos tanto a la doctrina en si misma, sino al mensaje vivo y
eficaz de la Palabra, que es el que debe acompanar a dicha doctrina; porque cualquier
instruccion que no conmueva el corazén del oyente, atendiendo a sus necesidades
personales, se convierte en una ciencia seca y vacia, que sirve para muy poco.

Sabemos que la autoridad del Maestro no fue determinada por la imposiciéon de sus
doctrinas, sino por el dulce impacto de sus palabras, que llenas de amor y compasién,
atrajeron el interés de sus contemporaneos... Consideremos el claro ejemplo de Jesus,
porque si nuestras propuestas cristianas no producen ningun impacto en el corazén
humano, es porque a veces son pronunciadas por la via de la imposicién, y no por el
camino de la atraccion.

Habremos de meditar bien sobre el contenido de toda doctrina, y valorar si los
componentes de nuestros mensajes son practicos, atrayentes, admirables; si éstos
contienen aplicaciones personales, familiares, sociales o eclesiales, o si por el contrario
provocan aburrimiento, desinterés e inapetencia. Con el mensaje de JesUs nadie
permanecidé aburrido e impasible, y mucho menos quedd indiferente. Asi que, si el Maestro
despertd la admiracidon de aquellos espectadores, nos preguntamos hoy, équé efecto causa
en la mente y el corazén del oyente nuestras palabras? Y, écudntas veces podria decirse de
nosotros que alguien se ha admirado por la doctrina que predicamos?

La autoridad admirable de Jesus, debe imprimir autoridad a nuestro caracter.

-25-



JESUS, EL VERDADERO SIERVO

El evangelio segun lo presenta Marcos, consigue recoger de manera suficientemente
descriptiva, la imagen del Jesls bondadoso que humildemente dispone su vida en favor de
los demas. Y si en algo caracterizé su ministerio, fue en el gran servicio que prestdé a sus
contemporaneos: una demostracidn completamente desinteresada de su buen obrar, si
tenemos en cuenta el pago que posteriormente recibié de su servicio al préjimo.

Reproduciendo el espiritu de este evangelio, nos corresponde fijar la atencién en los
hechos de Jesus, mas que en sus dichos. Porque, a la verdad, el discipulo que pretende
seguir fielmente sus pasos, debe encaminarse con la firme disposicidon a servir a los demas
en todo momento. Y, si descuidamos este objetivo tan elemental por el cual Cristo nos dejo
su ejemplo, estemos seguros de que todos los otros componentes del cristianismo,
careceran por completo de significado. Con especial intencidon aleccionadora, pues,
Jesucristo comunico a sus discipulos el propésito por el cual habia venir:

«Porque el Hijo del Hombre no vino para ser servido, sino para servir...»
(Marcos 10:45).

Esta declaracion de Jesus, deberia centrar nuestro pensamiento a la hora de poner
por practica el modelo que él mismo establecid. Servir a Dios y a nuestro projimo, de la
manera como el Maestro lo hizo, debe ser la maxima aspiracion de cualquiera que, con
buen sentido del término, se declare a si mismo discipulo de Cristo.

EJEMPLO DE ENTREGA

Es bien conocido por todos los creyentes, que JesUs entregd su vida por nuestros
pecados en la Cruz, siendo este el centro neurdlgico del pensamiento cristiano. Pero, no
olvidemos en nuestra reflexién, que su vida terrenal en actitud de entrega diaria, fue
dispuesta totalmente al servicio del préjimo.

«El les dijo (a sus discipulos): Venid vosotros aparte a un lugar desierto, y
descansad un poco. Porque eran muchos los que iban y venian, de manera que ni
aun tenian tiempo para comer» (Marcos 6:30).

La disposicion de Jesus llegaba a tal punto, que como bien dice el versiculo: «Ni aun
tenian tiempo para comer». Sobre la ensefanza, rescatamos de la escena biblica, que las
necesidades materiales basicas se deben situar en un segundo orden, conforme a los
valores del Reino celestial. No tener tiempo ni para comer, significa que, en caso preciso,
posponemos la satisfacciéon de nuestras necesidades elementales, para en primer término
cubrir las ajenas... Esta iniciativa puede parecer una insensatez a los ojos de la sociedad,
pero el particular ejemplo de Jesus, contiene este método tan original.

Es innegable la obligacién que todo ser humano tiene, en la medida de lo posible, de
suplir sus carencias materiales. Y, sin cuestionar este deber personal y familiar, apliquemos
en su correcta dimensién la ensefianza biblica, pues situando la vida cristiana en un plano
superior al terrenal, el discipulo de Cristo debe estar dispuesto incluso a prescindir de las
momentaneas provisiones diarias, si con ello se consigue hacer un bien al préjimo.

-26-



Siguiendo este mismo orden, consideremos la vida espiritual con actitud reflexiva,
porque ésta contiene unos valores especiales que trascienden lo puramente terrenal, y por
lo tanto goza de una definitiva repercusion eterna. En cambio, el alimento fisico, sin dejar
de ser necesario, solamente cubre las necesidades temporales de nuestro organismo.

No sugerimos que el alimento sea inutil, pues nos permite obtener los nutrientes y la
energia necesaria para seguir adelante con salud. Sin embargo, visto en ultimo término, el
alimento fisico (o necesidades materiales) no contiene un alcance de mayor relevancia que
las cuestiones de caracter eterno. El alimento espiritual llena aquellas areas mas
insondables de nuestro corazén, cubriendo las profundas necesidades existenciales que
todos poseemos; mientras que el alimento material se descompone en nuestro organismo,
asumiendo solamente una finalidad temporal.

Aparte de ofrecerle la importancia propia que se obtiene del alimento fisico,
observamos que Jesus, como buen siervo, hizo un correcto uso del tiempo durante su
estancia en este mundo. En el sentido contrario, la expresién ino tengo tiempo!, resulta
una perfecta excusa utilizada por muchos para eludir sus responsabilidades. No fue asi
como el Maestro obrd, sino que administré el tiempo con sabiduria, aprovechando cualquier
momento para servir al projimo y cumplir asi con los designios celestiales. Nos
preguntamos, éen qué empleamos nuestro preciado tiempo?

En lo que respecta al tiempo y a nuestros compromisos ministeriales, tampoco
pensemos que el discipulo de Cristo debe ser un corredor incansable, cuyas ocupaciones
eclesiales parezcan no tener fin. Al fijarnos bien en la primera estrofa del versiculo, leemos
que Jesus invita a sus discipulos al descanso, lo cual nos lleva a pensar que hemos de
intentar conseguir el deseado equilibrio, dedicando parte de nuestro tiempo al servicio
cristiano, pero sin menoscabo del necesario descanso, pues de otra forma se podria
ocasionar lo que hoy se conoce técnicamente como un cuadro de estrés: «Venid vosotros
aparte a un lugar desierto, y descansad un poco».

Repasando nuestras preferencias, nos preguntamos por la administracién de nuestro
tiempo... En esta consideracién, debemos valorar si el hecho de cubrir nuestras necesidades
basicas, resulta mas importante que desempenar la voluntad de Dios. Pensemos bien,
porque servir a nuestro projimo exige tiempo, y ese tiempo se administra en la medida que
nuestras prioridades sean las del Sefior Jesus.

Destaguemos la ensefianza recibida, y procuremos descansar bien de nuestros
trabajos; pero tengamos a bien invertir nuestro tiempo debidamente para la eternidad,
pues la cosecha en el cielo dependera, en buena medida, de nuestra labor aqui en la tierra.

Tenemos tiempo para todo, pero también debemos tenerlo para Dios.

«Entonces él se sento y llamo a los doce, y les dijo: Si alguno quiere ser el
primero, sera el postrero de todos, y el servidor de todos>» (Marcos 9:35).

En respuesta a la disputa que tenian los discipulos de Jesus, acerca de los cargos
que se concederian en el Reino futuro, la ensefianza biblica parecié llegar con cierta
sorpresa: el primero en el reino de Dios, sera el ultimo y el que sirve... Nos imaginamos
por un momento la contrariedad en el rostro de aquellos discipulos, puesto que
seguramente el concepto que ellos poseian sobre la supremacia del Reino, se alejaba
demasiado del pensamiento de JesuUs. Es probable que la intenciéon de los discipulos, en
aquellos momentos, no fuese orientada hacia el servicio, sino mas bien a obtener un
puesto privilegiado, donde ellos mismos gozaran de las ventajas de ser servido por parte
de los demas. Parece légica esta forma de pensar, pues en el sistema de nuestra
distinguida sociedad, al que goza de una mayor posicién -segun el modelo del mundo-, le
corresponde ser servido; y seguramente las referencias éticas que ellos poseian, no
parecian ser muy diferentes.

Hemos de reconocer que todos, en mayor o menor medida, somos egoistas, y por
momentos entendemos la vida cristiana en términos de lo que nos puede servir, 0 nos
puede ser (til. Pero, aceptar que estamos llamados a servir sin buscar primero nuestros
intereses personales, parece ir en contra de lo establecido.

-27-



Conservemos una perspectiva correcta acerca de nuestra condicion como cristianos,
porque el llamamiento de JesUs revela que nuestra posicion en el reino de Dios, tanto
presente como futura, no depende en ningun caso de los cargos honorificos, sino mas bien,
como hemos leido, de nuestro servicio y entrega hacia el préjimo.

Utilizando las firmes palabras de Jesus, podemos confirmar lo expuesto: «Si alguno
quiere ser el primero, sera el ultimo, y el servidor de todos». De esta frase tan rotunda,
aprendemos que nuestro servicio cristiano no se presta en el «aire», a modo de servicio
ideoldgico, sino que contiene una funcién esencialmente practica, que va dirigida hacia las
personas que nos rodean: servidor de todos.

No podemos evitar el presente ejemplo, porque si queremos seguir las pisadas del
Maestro, la relacion que mantengamos con nuestros semejantes habra de manifestarse
primordialmente a través del servicio.

Vista la ensefanza, sefialamos el concepto equivocado que algunos pudieran tener
sobre el tema en cuestidn, porque servir no significa vivir en una especie de subordinacion
al mandato ajeno, o sometimiento a cualquier voluntad. El espiritu de servicio no proviene
en ningun caso de la humillaciéon ingenua, sino de la libertad con que Cristo nos ha hecho
libres, sabiendo que a quien realmente servimos, es a Dios.

Por lo dicho, nuestra asistencia al préjimo tiene sentido en la medida que
reconocemos nuestro servicio a Dios. En este orden han sido establecidas las reglas del
servicio, las cuales debemos conocer para no ejercer un ministerio inadecuado, o que
resulte inservible. A saber, la vida cristiana construye sus cimientos sobre dos pilares
fundamentales: la adoracién a Dios y el servicio al préjimo. De ahi aprendemos que servir
a los demas convenientemente, requiere en primer lugar una relacidon correcta con Dios. Es
de suponer que todo discipulo de Cristo conserva un corazdn limpio y santificado, si
primero ha intervenido Dios en él para limpiarlo y capacitarlo; solo de esta manera su
servicio puede llegar a ser plenamente fructifero.

No podemos, en ninguna forma, prescindir de la intermediacién divina, porque el
Espiritu Santo muestra su poder haciendo posible que todo ministerio sea efectivo, y
acorde con su buena voluntad.

En definitiva, nadie debe presumir de que sirve a Dios, si de una forma u otra no
esta sirviendo a los demdas. No pequemos de simplicidad, porque si a nuestras bonitas
palabras no acompafan los hechos, en el ejercicio practico del servicio, tampoco podemos
afirmar que somos seguidores de Cristo (cristianos).

Seria recomendable, entonces, analizar nuestra forma de servicio: A quién y cémo
estamos practicando nuestro buen hacer; en qué modo y lugar ejercitamos nuestro
ministerio; de qué manera estamos compartiendo nuestros bienes; y lo mas importante,
cual es nuestra motivacién a la hora de hacerlo. Visto el espiritu servicial del Maestro, bien
podemos afirmar que si el cristiano no sirve a los demas, su cristianismo de nada sirve.

Nuestra verdadera entrega a Dios, debe resultar en entrega hacia los demas.
EJEMPLO DE COMPROMISO

Sigamos contemplando el modelo de Jesus. Todo discipulo de Cristo que mantiene
un compromiso verdadero con los que les rodean, es sefial de que también mantiene un
compromiso firme con Dios.

«Cuando llegé la noche, luego que el sol se puso... toda la ciudad se
agolpé... Y sanoé a muchos...» (Marcos 1:32-34).

Después de un largo dia de trabajo, llega la esperada hora del descanso, donde la
comida, al margen de satisfacer el apetito, parece ser el centro de reunién familiar... En el
caso que nos ocupa, las personas seguian acudiendo a JesuUs en el descanso de la noche, y
a juzgar por los datos del texto biblico, el trabajo se acumulaba en gran manera.

-28-



En esta linea, marcada por las pisadas de JesUs, aprendemos que nuestra disposicion
a servir no tiene horario ni calendario; siempre pueden surgir necesidades de ultima hora
que deberemos atender. Comprendamos bien que el verdadero siervo concibe el servicio a
las personas de forma tan preeminente que, como ya hemos apuntado, el bien al préjimo
se encuentra por encima de sus necesidades personales. Asi, pues, no podemos afirmar, en
términos biblicos, que amamos a Dios y a la vez descuidamos a nuestros hermanos...
aunque sea en las horas de la comida.

Observamos que a pesar de la intensa ocupacion, el Maestro no reclamé sus
derechos al descanso, al horario de trabajo o al periodo de vacaciones. Cuando llegé la
noche, nuestro Sefior continud sirviendo; su compromiso proseguia las veinticuatro horas
del dia. Queda claro que Jesus en todo momento estuvo dispuesto a servir, pero lo
maravilloso fue que ademas de estar dispuesto, también estaba disponible. Hoy dia
podemos afirmar que estamos dispuestos a servir, pero por desgracia no estamos
disponibles. Nuestras ocupaciones profesionales, familiares, sociales, y demas quehaceres,
a veces innecesarios, parecen no dejar lugar al compromiso cristiano como deberia ser.

Aceptemos que las pretensiones del creyente no deben ser similares a las de los
incrédulos. La finalidad dltima del discipulo de Cristo no ha de incluir como prioridad los
elementos normales de la cotidianidad, como puede ser el comer o el dormir... En
ocasiones, podran surgir situaciones inesperadas que requieran de nuestra presencia y
buen hacer, ocupando un tiempo que a lo mejor se halla fuera de lugar en nuestras
previsiones, pero si bien lo haremos para Dios, con amor y en espiritu de servicio. Ahora,
tampoco se trata en situaciones determinadas de servir por servir, sino mas bien de
conservar en todo momento una actitud de servicio; la accion servicial debe ajustarse
siempre al espiritu humilde y a la buena intencion, no al revés.

El planteamiento ofrecido exige un analisis responsable sobre el tipo de ministerio
que estamos ofreciendo en la iglesia, o en otras areas personales, para lograr comprobar el
fruto que pudiera obtener tal servicio, pues de forma contraria no tendria sentido el
esfuerzo realizado. No parece conveniente trabajar en vano, ni tampoco hemos de perder
nuestro precioso tiempo; porque a lo mejor podemos estar realizando un gran esfuerzo
para los demas, que segun nuestro parecer Dios nos pide, pero que resulta una labor
infructuosa en la que nadie sale beneficiado; alimentando asi un cristianismo vano, y en
todo caso manteniendo a flote nuestra suficiencia religiosa, que en verdad permanece
insuficiente para Dios.

El servicio sin egoismo, se expresa a través de un corazén comprometido.
EJEMPLO DE ABNEGACION

El amor de Jesus, que lejos estaba de ser egoista, se reveld por medio de su
abnegacion personal. Hasta en los momentos de mayor dificultad por los que tuvo que
atravesar, demostré su amor desinteresado hacia el ser humano.

«Padre... aparta de mi esta copa, mas no lo que yo quiero, sino lo que tu»
(Marcos 14:36).

Traemos a nuestra mente el texto biblico ya anteriormente citado, pues conviene
resaltarlo una y otra vez, dado que refleja con suficiente precisién el modelo de amor vy
entrega de Cristo por nosotros. En el huerto de Getsemani, el buen Pastor fue sometido a
una gran presion psicoldgica y espiritual, ya que soportd con entereza el gran examen de
su vida: pasar por la cruz o evitarla. Siendo esta la prueba, su fidelidad a Dios se vio
reflejada en su gran determinacion: «Mas no lo que yo quiero». Las palabras de Jesus
fueron decisivas, mostrando asimismo una voluntad verdaderamente abnegada, puesto
que, en actitud de servicio, no reclamd su propio bienestar, sino que por el contrario buscé
en primer lugar el cumplimiento de la voluntad de Dios: «Sino lo que tu».

Este mismo espiritu de sacrificio que mantuvo el Maestro, es el que hoy deberia regir
el corazén de todo discipulo suyo. De tal forma, el servicio a los demas exige
necesariamente un espiritu de abnegacidn, y asi es como nuestro ego personal debe

-29-



quedar olvidado en lugar remoto, para que la Palabra de Cristo se haga efectiva en
nosotros. Asi que, por oscura que parezca la senda del deber, el discipulo que sigue al
Maestro debe aprender a decir no al impulso de sus propios deseos egoistas, y a rechazar
las tentaciones de su propio entorno: «Mas no lo que yo quiero».

Con esta disposicidon al servicio, y para que tal abnegacién no se convierta en
frustracion, amargura o resentimiento, nuestra voluntad ha de estar sometida bajo el
control del Padre celestial, que hara posible, por la accion de su Espiritu, que toda
experiencia dificil, en relacién con Dios, vaya precedida de gozo y paz, trayendo a nuestros
corazones un contentamiento interior, en el que vamos a encontrar el verdadero sentido y
agradable propdsito de nuestra existencia.

Reflexionemos con sentido comun, porque si Jesus, en calidad de siervo, asumio el
sufrimiento como parte innata en su ministerio, épor qué deseamos nosotros evitarlo a
toda costa? En muchas ocasiones va a ser imposible eludir el sufrimiento, puesto que forma
parte del programa de perfeccionamiento que Dios ha previsto para aquellos que le aman.

Por otra parte, la imagen del JeslUs temeroso y vulnerable en el huerto de
Getsemani, nos acerca mucho mas a su verdadera humanidad. Contemplamos asi a un
Cristo semejante a nosotros, que padecié lo indecible, siendo probado hasta la muerte. Por
esta razén podemos confiar en su consuelo, ya que JesUs entiende en su dimension
practica todas nuestras aflicciones, asi como nuestros miedos y temores.

Recibamos la leccién practica, ya que si el Maestro nos comprende en lo mas
profundo de nuestra situacién personal, es porque él mismo comprobd el sufrimiento en su
maximo grado de intensidad. Asi como Jesus, también es previsible que a través de las
tribulaciones que Dios permita en nuestra vida, estemos mas capacitados para comprender
el sufrimiento ajeno, y de esta forma nuestro servicio contenga la necesaria madurez para
ejercer un ministerio practico y efectivo; presentando con ello el propio sello de la
experiencia y no solamente el de la teoria.

«Mas Jesus ni aun con eso respondié; de modo que Pilato se maravillaba»
(Marcos 15:5).

Ante la acusacion de Poncio Pilato, Jesus no quiso defenderse, aceptando asi la gran
injusticia que se estaba efectuando en su propia persona. Parece razonable pensar que
Jesls podia haber respaldado su inocencia con toda clase de argumentos, y es muy
probable que hubiera salido indemne del duro castigo que le aguardaba. Sin embargo, él
sabia muy bien cual era el plan trazado por Dios, y por lo tanto debia asumirlo con todas
las consecuencias.

Deducimos con cierta conviccion, que Pilato consideraba a Jesus un lider inteligente,
con suficientes recursos dialécticos, y pruebas a su favor, que le hubieran permitido
presentar una buena defensa. A pesar de todo, Jesus, pudiendo ser gran abogado de su
propia causa, no sucumbid a la tentacién de librarse de aquel horrible sufrimiento que le
esperaba. La abnegacién de su propio bienestar momentaneo, le llevé irremediablemente a
callar.

Aprendemos del texto que, pese al impulso que tengamos por defendernos de
cualquier situacidn violenta, en ciertos momentos sera aconsejable callar, y asumir todo
acontecimiento sombrio, por muy injusto que parezca, para que asi los planes de Dios se
puedan llevar a cabo con toda precision.

No estad por demas recordar que la abnegacién de su defensa, esto es, el silencio en
labios de Jesus, fue una losa pesada que Pilato tuvo que soportar. A este respecto, es
curioso observar cédmo algunas personas hablan y hablan, pero no comunican nada;
mientras que por el contrario, callar en los momentos precisos, puede resultar una
comunicacion mas que positiva. Es verdad, aprender a callar en ciertas situaciones
conflictivas, es mas dificil que aprender a hablar.

Saquemos conclusiones acertadas, porque en determinadas situaciones el silencio
habla mas que todos los argumentos que podamos presentar. El destino de JesuUs estaba
marcado, y asi debia proseguir con el programa establecido por Dios desde la eternidad.

-30-



El plan divino se encontraba en sus Ultimos estadios: la detencidn, entrega y muerte de
Jesus, senalaria el final de su ministerio, y el principio de una nueva y gloriosa etapa para
el pueblo de Dios.

El corazén abnegado, proviene de un amor desinteresado.
EJEMPLO DE HUMILDAD

Seguramente la humildad no resulte un signo de distincion para este mundo tan
competitivo. Pero, si algo deberia de aprender el cristiano, en contraste con nuestra
sociedad orgullosa, es precisamente a ser humildes, como Jesus lo fue.

«Y le presentaban nifios para que los tocase; y los discipulos reprendian a
los que los presentaban. Viéndolo Jesus, se indignd, y les dijo: Dejad a los nifios
venir a mi, y no se lo impidais; porque de los tales es el reino de Dios» (Marcos
10:13,14).

En este relato del evangelio, vemos que los discipulos trataron de apartar a los
padres que acercaban a sus hijos pequefios al Maestro; pensado que el tiempo de Jesus, el
futuro rey de Israel, era demasiado valioso para atender a unos insignificantes nifios.

En aquel tiempo un nifio no tenia ninguna importancia en la sociedad, y con mayor
razén si hablamos de los negocios del Reino. Es razonable imaginar que los discipulos, con
mira puesta en los cargos del inmediato reino, aquellos pequenuelos no tenian cabida en
este asunto.

La verdad es que llegar a ser humilde, como Jesus lo fue, no es tarea facil, puesto
que se requiere la abnegacién de nuestro «yo» orgulloso, que mas bien parece buscar el
prestigio, que el sencillo y humilde cumplimiento de la voluntad de Dios. Nos sorprende ver
la sencillez con la que nuestro Sefior se mostré en todo momento, privado no solamente de
grandes lujos o de las comodidades propias de un rey, sino en muchas ocasiones de los
elementos mas esenciales para poder vivir con normalidad.

La humildad de JeslUs se pasa por alto con demasiada frecuencia, sobre todo a la
hora de valorar a aquellos que no tiene parte en los asuntos de importancia social,
llamémosle ninos, parias, excluidos, o marginados.

Igualmente ocurre a la hora de practicar el servicio cristiano, principalmente en
aquellos lideres que, con espiritu altivo, se ensefiorean de los que lamentablemente
permanecen en inferioridad. Y no hay que tener mucho discernimiento para poder
comprobarlo. Solamente debemos echar un vistazo a determinados predicadores llamados
cristianos, y percibir su prepotencia, altaneria y espiritu dominador, en el ejercicio de su
ministerio... Con el orden inverso a esta forma de actuar, Jesis mostré en todo momento
los rasgos de su verdadera mansedumbre, a través del servicio al projimo; que a la vez se
brindé humilde y sencillo, en asociacion con los que el pueblo menospreciaba.

La imagen del Maestro presentando a aquellos infantes como los mas dignos del
reino de Dios, deberia quedar plasmada en la retina de nuestros ojos, para hacernos
comprender que la presencia de nuestra identidad cristiana no ha de mostrarse con
grandes honores, sino con la misma condicion humilde y sencilla que caracterizaba a los
ninos en aquellos dias: sin derechos, sin autoridad, sino voz ni voto, sin posicidon alguna.
Porque cuando se trata de servir, nuestra identidad debe quedar en un plano discreto, sin
apenas darle importancia a la excelencia del servicio, para que asi solamente el nombre de
Dios sea magnificado.

«Acontecio que estando Jesus a la mesa en casa de él (Mateo el discipulo),
muchos publicanos y pecadores (gente indeseable a los ojos del pueblo) estaban
también a la mesa juntamente con Jesus y sus discipulos; porque habia muchos
que le habian seguido» (Marcos 2:15).

Examinemos atentamente el paisaje biblico, y recapacitemos acerca de la situacion
tan particular exhibida en aquellos momentos; porque, presumiendo que a la mesa del rey

-31-



normalmente se sientan las personas con prestigio e influyentes de nuestra sociedad, en la
mesa donde estaba sentado Jesus parecia ocurrir lo contrario: publicanos odiados por el
pueblo, y pecadores marginados de la sociedad.

Contemplemos la actitud impasible de nuestro entorno, en donde al parecer muy
pocos son los que se proponen invitar a su mesa a todo aquel reprobado por la sociedad...
En contraste con esta falta de consideracidon, nuestro Rey (que vino para servir) nos
asombra constantemente en lo que a humildad se refiere, no importandole en absoluto si
su imagen se podria ver afectada por la opinidn publica de entonces. Tal ensefianza, llena
de practicidad, y basada en el propio ejemplo del Maestro, nos brinda la posibilidad de
invitar a nuestro hogar a aquellos marginados que, como muestra el texto, tienen deseos
de seguir a Cristo.

A juzgar por lo visto, nos percatamos de que aquellos que seguian a JesUs no eran
por lo general ricos, sabios, ilustres o gobernantes, sino mas bien, en el sentido opuesto,
eran aquellos ignorados por el pueblo.

Debemos sefalar, por tanto, que Jesucristo no fue siervo de grandes y poderosos
(aquellos que podrian recompensarle), sino de los mas necesitados, esto es, personas que
vivian con un extremado grado de sencillez. La mentalidad de Jesus fue receptiva a los mas
desfavorecidos, sabiendo que el Evangelio es principalmente para los pobres, ignorantes,
marginados, y para todo aquel que se considere pecador delante de Dios. Es preciso, por
ello, preguntarse con quiénes deseamos relacionarnos, écon aquellos que son distinguidos
o reconocidos por nuestro entorno? ¢(Qué aspiraciones tenemos en lo que a nuestra
relacion social o eclesial se refiere? Enfocar nuestro servicio con los de condicién humilde,
parece ser la recomendacién biblica mas apropiada.

Ahora bien, la consideracién del tema nos conduce a pensar que no podemos invitar
a nuestra mesa a todo el que encontremos en la calle desamparado; ello seria una
imprudencia. Debemos tener un buen criterio de seleccidon, como hemos leido en el texto
biblico, dando preferencia a aquellos que de alguna forma estén interesados en seguir a
Jesus. Por decirlo de otra manera, cualquiera que muestre verdadero interés por Cristo,
merece sentarse en nuestra mesa. De esta forma, el encuentro personal que se produce
alcanza un sentido que va mas alla del gastrondmico, que es el de expresar nuestro interés
sincero por su persona; mostrandole, con espiritu evangelizador, nuestra ayuda en todos
los aspectos de la vida, sea fisica o espiritual, y en la medida de nuestras posibilidades.

Aprendemos en este punto, que la comunién espiritual deberiamos de ejercitarla
sobre la base de una mesa, pues es donde se hace mas evidente, si cabe, la practica de
nuestro amor al préjimo. Tal ensefianza nos obliga a preguntarnos si todavia no nos hemos
sentado a la mesa con ningun infeliz o marginado de nuestro entorno... Si el pecador
muestra interés por Cristo —también nosotros pecadores—, aceptemos una comida con él.
De no ser asi, ¢de qué forma vamos a demostrar el amor fraternal? Si no invitamos a
nuestra mesa, aparte de los amigos, también a aquellos que son ajenos a nuestro circulo
mas cercano, ¢qué clase de cristianismo estamos desempenando...? <«Publicanos y
pecadores estaban también a la mesa juntamente con Jesus», hemos leido en el texto
biblico.

Desde una perspectiva eclesial, tampoco debemos descuidar a los que asisten a la
congregacién, y por cualquier motivo viven solos, estdn un tanto desplazados de la
comunidad, o practican un cristianismo reservado por motivos desconocidos (a lo mejor
promovido por la misma iglesia). Comprendamos que los indeseables a los ojos de los
hombres, son los mas deseables para Dios. Miremos a nuestro alrededor, porque si todavia
no hemos invitado a nuestra mesa a aquel que mas lo necesita, se espera que el ejemplo
de Jesus nos estimule a poder hacerlo.

La humildad sin posicion, es nuestro servicio en adoracion.

-32-



JESUS, EL HIJO OBEDIENTE

En este capitulo reflexionaremos acerca de la plena obediencia de Jesus hacia su
Padre celestial. Ciertamente puede parecer absurdo admitir que el Sefior Jesus, siendo
divino, tenga que haberse sometido a los mandamientos de la Ley de Dios. Pero, si bien,
cuando valoramos que El se hizo hombre, y que fue en calidad de hombre que tuvo que
cumplir con el programa determinado por la divina providencia, es entonces cuando nos
sentimos empujados a evaluar las implicaciones que comportd su decision tomada en la
eternidad.

El autor de la carta a los Hebreos cita lo siguiente: «Y aunque era Hijo (Dios), por lo
que padecié (en calidad de hombre) aprendid la obediencia» (Hebreos 5:8). Es necesario
entender el sentido del texto, ya que ningin hombre o mujer, nifilo o anciano, rico o pobre,
puede tener acceso al Reino de los cielos, debido a su imposibilidad para cumplir los
mandamientos de Dios, y mas cuando se trata de los asuntos relacionados con la fe.
Ocupando nuestro lugar, Jesucristo obedecié la perfecta Ley en su totalidad, hasta en los
limites de su propia muerte, para que, desde nuestra incapacidad, pudiéramos acogernos a
€l como nuestro representante legal delante del Juez justo.

Como los evangelios nos indican, la diferencia entre el estandar del ser humano
desobediente, y el de Jesus, se hace notar; demostrando desde su humanidad, y vida
terrenal, su obediencia a Dios en todo.

EJEMPLO DE CONSAGRACION

«Jesus vino de Nazaret de Galilea, y fue bautizado por Juan en el Jordan»
(Marcos 1:9).

Al comenzar su ministerio, Jesus se trasladd a Galilea para ser bautizado en el rio
Jorddn. Es cierto que sobre el significado de su bautismo se han barajado diferentes
interpretaciones. Pese a cualquier explicacion, estamos seguros de que JesuUs se sometio,
en obediencia, a la voluntad que el Padre habia disenado para aquellos momentos
histéricos de transicidon hacia un nuevo orden en el Reino de Dios.

Recordemos que el bautismo de arrepentimiento que practicaba Juan no era
aplicable a Jesus, puesto que no tenia de qué arrepentirse. Pero vemos la disposicién de
Jesus subordinado a Juan, que aun siendo superior a él, por la posiciéon de Mesias esperado
(el enviado del cielo que esperaban los judios), quiso cumplir con los métodos establecidos
por Dios, en ese acto simbdlico que daria comienzo a su ministerio.

Por otro lado, Juan reconoce que no era digno de bautizar a Jesus, cuando por el
contrario debia ser bautizado por él. Sin embargo, habia que cumplir toda justicia, ya que
la identificacién con el ser humano, a través del ministerio de Juan, suponia la obediencia a
ese rito que entrafiaba aquel bautismo aprobado por Dios. De cualquier forma, no hay
dudas de que el bautismo impartido por Juan, marcé el inicio de la consagracion de
Jesucristo en su ministerio mesianico.

Indudablemente nuestro Sefior fue un hombre consagrado, y su obediencia se hizo
del todo evidente cumpliendo en humildad con las obligaciones de la Ley, incluyendo la
identificacion con el ministerio del profeta que Dios estaba utilizando en aquel momento,
como fue el caso de Juan el Bautista: «Y fue bautizado por Juan en el Jordan».

-33-



Descubierto el ejemplo, al igual que el Maestro hizo, todo discjpulo debe aprender a
someterse a la voluntad de Dios por medio de aquellos siervos que El mismo ha senalado,
es decir, hermanos en la fe que por un tiempo el Espiritu Santo ha dispuesto para nuestra
edificacion; aunque en cualquier caso pudiéramos ser mayores en posicidn social o
espiritual. Entre cristianos hemos de someternos los unos a los otros, en espiritu de
obediencia, que siempre debe obrar por el amor a la Palabra.

Aprendemos del modelo de Jesus, que el que estd dispuesto a someterse a Dios,
también en lo que corresponde al cumplimiento de su voluntad, esta dispuesto a someterse
a los hombres.

«Y hallandole, le dijeron: Todos te buscan. El les dijo: Vamos a los lugares
vecinos, para que predique también alli; porque para esto he venido» (Marcos
1:37,38).

Aunque no sabemos a ciencia cierta los diversos motivos por los que la multitud
buscaba a JesUs, notamos que la gente, al ver los milagros que se produjeron, decidio ir en
busca de aquel lider que les habia impresionado en gran manera (es probable que le
buscaban para proclamarle rey). Fuera de toda aspiracién a ser entronizado, el propdsito
por el que JesUs estaba en aquel lugar, no fue otro que el de predicar. Este era su
ministerio, y no podia anticipar los acontecimientos que correspondian a los planes futuros.
Aguel que podia recibir toda la gloria, porque era merecedor de ella, no la quiso. Y aun sin
despreciar su elevada posicion, Jesus opté por continuar con su servicio en otros lugares,
antes de adelantarse al proyecto que Dios habia reservado en el cumplimiento de los
tiempos venideros: «Vamos a los lugares vecinos».

Como se hace constar, nuestro Sefior no quiso recibir los honores propios de su
ministerio mesianico, ya que este ofrecimiento formaba parte la tentacion temporal. En
sumision al Padre, y aun atravesando momentos de prueba, observamos que JesUs tuvo
las cosas muy claras, prosiguiendo su camino con el fin de anunciar el reino de Dios: «Para
esto he venido».

De la misma forma que nuestro Maestro fue consecuente con su vocacién delante de
Dios, el discipulo estad llamado a poner en claro su ministerio, sin ceder a la tentacidon que
su servicio cristiano pudiera conllevar: sean honores, reconocimientos, posicién, grandeza,
y otros ofrecimientos inoportunos que hagan perder la humildad que ha de caracterizar al
seguidor de JesUs. Tal vez parece contradictorio, pero a lo mejor en el plan de Dios para
nuestras vidas estara incluido mas bien el menosprecio, la indiferencia o el rechazo, que es
lo que deberemos aceptar.

En lo que a nuestro servicio a los demas afecta, no busquemos alabanza de los
hombres, pues ésta se sirve de sentimientos superfluos y pasajeros; y aunque asi nos la
otorguen, no merece honra alguna deleitarse en ella, pues la gloria temporal resulta vana e
inservible para la obra de Dios.

Observamos como el Maestro se guio en este mundo exclusivamente por la fe,
siendo su motivacion principal la de finalizar el plan de nuestra salvacién con su muerte en
la cruz; y en el cumplimiento de este fin, no contempld las posibilidades beneficiosas que
los demas le pudieron brindar en aquel momento. Su mirada estaba puesta en el mundo
venidero. Y ese porvenir glorioso que le aguardaba, solamente podia ser el fruto de su
obediencia al Padre, lo cual le llevd a permanecer firme y seguro, haciendo caso omiso a
todas las tentaciones que procuraban interferir en sus objetivos.

Jesus, obediente al llamamiento divino, y en el cumplimiento de su deber, no buscé
ni aceptd grandeza alguna que pudiera apartarle de la meta... Entonces, ébuscamos
nosotros otro objetivo que no sea cumplir con la voluntad de Dios?

La fe sin obediencia, es incredulidad manifiesta.

-34-



EJEMPLO DE INTEGRIDAD

Resulta del todo evidente que Jesus anduvo en completa integridad, pues predicd y
actud con perfecta cohesidon entre sus dichos y sus hechos; esto en contra de la doblez o
hipocresia, que a modo de grave enfermedad contagiosa se extendia entre los circulos
religiosos de la época.

«Viniendo ellos (los fariseos), le dijeron: Maestro, sabemos que eres hombre
veraz, y que no te cuidas de nadie (no te dejas influir); porque no miras la
apariencia de los hombres» (Marcos 12:14).

La afirmacién de aquellos representantes de la religion popular, eran del todo
correctas. Pese a todo reconocimiento, las verdaderas intenciones que se escondian tras
sus halagos, no parecian ser muy sinceras. Estamos de acuerdo en que nuestro Sefior fue
un hombre veraz, que no se dejod llevar por el aspecto externo, ni mucho menos por lo que
los demas pensaran de él. Con independencia de las apreciaciones ajenas, podemos
calificar a Jesus de un hombre honesto, que siempre actud bajo sus firmes convicciones
personales: «Sabemos que eres hombre veraz, y que no te cuidas de nadie».

Todos hemos escuchado en alguna ocasion la expresidon: «sé tu mismo»; pues bien,
esta misma frase podria resumir en breves palabras el significado de la integridad. Sin
lugar a dudas, Jesus fue un ser que vivid en completa integridad, porque mostrd plena
coherencia entre sus creencias, predicacién, y manera de actuar.

Al igual que en el modelo de Jesus, nuestra vida deber contener «unidad» entre
nuestra forma de pensar, hablar y obrar. Por ello, es de vital importancia revisar nuestro
proceder de forma constante, para detectar cualquier incoherencia habida, sea de palabra o
de hecho; y en caso necesario, modificar aquellos aspectos que entendamos no se
relacionan con la voluntad divina, a la luz de la Revelacién biblica.

Aceptemos las declaraciones de aquellos fariseos sobre la identidad de Jesus, y
tampoco permitamos calificar a nadie por las apariencias externas, porque es bien sabido
gue hay personas que aparentan ser lo que en realidad no son.

No nos dejemos impresionar, pues, por el aspecto de espiritualidad exterior, las
buenas acciones, o los virtuosos dichos. Aparentar lo que no se es, resulta en falta de
integridad; y ésta se produce cuando hay una discordancia entre lo que pensamos,
decimos, y hacemos.

Aprendamos una vez mas de la determinacién de Jesus, sabiendo que aquel que vive
en integridad, adquiere una configuracion clara de su persona, de sus creencias, y también
de su obrar, sin darle mayor importancia a las opiniones que no correspondan con la
verdad de Dios: «Porque no miras la apariencia de los hombres».

Siempre y cuando estemos obrando correctamente delante del Sefior, habremos de
ser fieles a nuestro corazén, en tanto que somos fieles a Dios; y no nos dejemos llevar por
las impresiones, los espectaculos, o el aspecto de piedad que muchos puedan tener. El
discipulo de Jesus ha de obrar, en términos generales, con independencia de lo que
piensen los demas, teniendo muy en cuenta lo que Dios piensa de nosotros.

El Maestro, siendo consciente de sus designios en esta vida, tenia muy claro quién
era y qué venia a hacer a este mundo; que ademdas fue consecuente con sus
pensamientos, creencias, decisiones y acciones... Entonces, hacemos bien en preguntar,
como discipulos, si en verdad poseemos una configuracion clara de nuestra identidad
cristiana... Y, si es asi, ésomos consecuentes con ella?

«Cuando Ilo oyeron Ilos suyos (seguramente familiares) vinieron para
prenderle; porque decian: Esta fuera de si (ha enloquecido)» (Marcos 3:21).

El presente texto biblico puede causarnos una extrafia impresion, al ver cémo los
propios familiares de JesUs pensaban que por momentos habia perdido el juicio. Pero, para
entender la postura de sus familiares mas directos, deberiamos ponernos en su lugar, y
contemplar las confusas imagenes de alboroto que se producian en torno a la figura del

-35-



Maestro, quien proclamaba un mensaje altamente revolucionario para aquella época;
exponiéndose, al mismo tiempo, a que le apedrearan por defender una verdad que se
hallaba fuera de lugar a los ojos del pueblo judio.

Para entonces, como para hoy, el mensaje de Cristo puede suponer un verdadero
escandalo social, cultural, religioso, y sobre todo, familiar. Nos impresiona ver la postura
de nuestro valiente Maestro, que pese a lo que incluso sus familiares pudieran llegar a
pensar de él, no dejé de actuar en consonancia con el ministerio encomendado por Dios el
Padre. De esta manera, su integridad se puso de manifiesto en obediencia a los principios
del Reino que predicaba, donde segln el orden espiritual, los valores de la fe se hallan por
encima de las conveniencias familiares.

Con todo vy ello, si queremos seguir las pisadas del Maestro, la integridad del caracter
cristiano tiene que manifestarse en el dia a dia. No faltardn las ocasiones en las que
deberemos estar dispuestos a ser tratados de chiflados por todo aquel que no viva en
sintonia con las realidades espirituales, incluyendo si cabe a los propios familiares. Claro
esta, la integridad puede llegar a perderse cuando se trata de los parientes mas cercanos
(sean cdényuges, padres o hijos), puesto que muchas veces los intereses familiares
prevalecen sobre los intereses del Reino de Dios.

Como hemos visto, el Maestro mostré su transparencia espiritual, en plena
obediencia a los mandamientos de la Palabra, sobreponiendo la verdad de Dios a la propia
seguridad familiar; procediendo asi con perfecta coherencia personal, y siendo a la vez
consecuente con su propia identidad como Hijo de Dios.

En este punto, consideramos que todo fiel discipulo de Cristo, pese a las reacciones
adversas de sus mas allegados, debe conservar el sello que certifique el caracter obediente
a Dios, a través de su propia integridad.

Ser fiel a Dios, consiste también en ser integro de corazon.
EJEMPLO DE SANTIDAD

Si bien solamente Jesucristo fue santo, en el sentido absoluto del término, Dios ha
separado a los creyentes para formar un pueblo santo (apartado), que no viva diluido en
los valores de nuestro mundo sin Cristo, sino que por el contrario sea participe de su
santidad.

«éQué es esto (decian los escribas y fariseos), que él come y bebe con los
publicanos y pecadores? Al oir esto Jesus, les dijo: Los sanos no tienen necesidad
de médico, sino los enfermos. No he venido a llamar a justos, sino a pecadores»
(Marcos 2:16,17).

Aunque ya discurrimos anteriormente sobre la vinculacién que Jesis mantuvo con
los pecadores y marginados de la sociedad, en este apartado procuraremos centrar nuestro
pensamiento sobre el concepto de santidad.

Analicemos detenidamente la vida de Jesus en los evangelios, porque a pesar de la
relacién que conservé con aquellos que la sociedad tachaba de pecadores, estamos seguros
de que no participd de pecado alguno. Todo lo contrario, su mensaje de amor acompanado
del ejemplo de su buen hacer, proveyd a los arrepentidos de un nuevo y esperanzador
camino de perddn y restauracion espiritual. En esta direccidn, Jesus quiso que los hombres
se convirtieran de su maldad, y depositasen su confianza en Dios, para que asi pudieran
obtener la salvacion, y recibir la guia segura en el camino de la santidad.

Ahora bien, recurramos al buen juicio, porque separarse del pecado no significa en
ultima instancia apartarse de los pecadores, como bien observamos en el modelo de Jesus.
El creyente, que lo es en verdad, no ha sido separado para vivir una vida de aislamiento
religioso, donde se abstenga de toda influencia negativa; sino que ha sido separado para
vivir junto a Dios, puesto que la santidad proviene de El, y solo Dios puede generarla en el
cristiano cuando se dispone a servirle, en obediencia a su buena voluntad. En este sentido,

-36-



algunos creyentes albergan ideas equivocadas sobre el significado de santidad, y muchos
pueden asociar este concepto a una especie de fanatismo religioso, que a su parecer les
obliga a recluirse de la sociedad, y les priva de lo bueno que la vida puede ofrecer.

En ninglin modo la santidad se identifica con el separatismo absoluto de la sociedad,
la reclusién monastica de las relaciones personales, o la abstraccién de nuestros deberes
como conciudadanos, ademas de otras impresiones erréneas adicionales: «{Qué es esto,
que él come y bebe con los publicanos y pecadores?».

Si afinamos bien nuestra perspectiva biblica, entenderemos que a la santidad
tampoco se le atribuye la privacion de los placeres que nuestro entorno nos ofrece; en
realidad, parece contener un sentido inverso. La santidad es como un «filtro» que nos
ayuda a los cristianos a disfrutar, con mayor intensidad y en su dimension correcta, de
todo lo bueno que Dios al presente nos provee. Con esta virtuosa condicion, el creyente fiel
esta capacitado para vivir la vida en plena satisfaccion, disfrutando en santidad de las ricas
bendiciones otorgadas por Dios, tanto fisicas como espirituales.

De manera que, observamos en los evangelios a un Jesus perfecto, puro y sin
mancha, que aun relacionandose con los llamados pecadores en el entorno de su época,
tenemos a buen seguro que no cometié pecado alguno.

Vistos los conceptos expuestos, la santidad y la obediencia van unidas de la mano,
como si de un matrimonio se tratase. JesUs fue santo, entre otros motivos, porque fue
obediente en el cumplimiento de los designios celestiales. Y por lo tanto, visto el ejemplo
del Maestro, no deberiamos apartarnos de las personas que nos rodean, pero si de todo
aquello que, naturalmente, a Dios no le agrada.

«Y luego el Espiritu le impulsé al desierto. Y estuvo alli en el desierto
cuarenta dias, y era tentado por Satanas...» (Marcos 1:12,13).

Nuestro Sefor fue tentado, segun muestra el texto biblico, pero no en el mismo
sentido en que lo es cualquier persona. Sabemos que Jesucristo no participé de naturaleza
pecadora, por lo cual la tentacidn no fue provocada desde su interior, como puede ser
nuestro caso. La tentacién del Maestro, promovida por Satanas en el desierto, tuvo que ver
fundamentalmente con la prueba de su amor a Dios. Finalmente, habiendo superado la
prueba que tenia por delante, la santidad de Jesus quedd suficientemente demostrada,
puesto que en ningln momento sucumbid a las pretensiones del diablo, siendo obediente a
Dios en todo.

Por lo demas, el buen Maestro aceptd con valentia las pruebas que pertenecieron a
su propio ministerio, y no deseché la tentacion como algo malo en si mismo: «Y era
tentado por Satanas». Por ello no debemos confundir tales términos. La tentacién es
necesaria para que seamos probados y fortalecidos. En cambio, el pecado destruye a la
persona que lo comete. Las consecuencias, por lo tanto, son diametralmente opuestas.

Con buena conviccién biblica, podemos afirmar que el creyente no es tentado de
parte de Dios, sino que la tentacidn surge de su propia naturaleza caida. Y al igual que
ocurrido con Jesus, muchas de las tentaciones pueden ser promovidas por Satanas, quien
utiliza estratégicamente los elementos de nuestras circunstancias para hacernos caer.

Son muchas las ocasiones en las que Dios, permitiendo que seamos tentados,
también de forma conjunta nos da las fuerzas necesarias para que no caigamos. Y toda
tentacién, conteniendo cierta medida de esfuerzo o sufrimiento, se convierte en una prueba
de resistencia, para que a su tiempo nuestra fe sea fortalecida, y lo que es mas
importante, nuestro amor a Dios sea fielmente demostrado.

Asi que, la diferencia entre la tentacion del creyente y la del incrédulo, en lo que a
proposito se refiere, es del todo diferente. Pensemos que el incrédulo ya esta caido, y por
eso no es tentado de la manera como lo es el creyente. Pese a las grandes o pequefas
tentaciones, el cristiano que vive en santidad -en mayor o menor grado-, adquiere la
facultad para resistirlas, puesto que la capacidad de resistencia proviene del poder del
Espiritu que habita en su corazdn; y el efecto de la tentacidon no convertida en pecado, a la
postre, tendra un resultado positivo.

-37-



Visto en el sentido contrapuesto, el cristiano que no vive desde un estado de
santidad, se halla muy susceptible en cuanto la influencia del yo, del diablo, y del mundo;
por consiguiente, es muy facil que caiga en la tentacion. Y de ser asi, el pecado consumado
provocara debilidad espiritual y predisposicion al fracaso.

Si nos preguntdramos cuantas veces puede caer el creyente en la tentacion,
podriamos responder, con Biblia en mano, que tantas veces como la gracia de Dios, para
perddn, sea aplicable a su vida. Y siempre sera aplicable, en tanto el creyente se arrepienta
sinceramente y acuda a Dios para perddon. Sabemos que en cierto sentido el creyente se
puede apartar de la gracia especial de Dios, cuando éste se desvia conscientemente de su
voluntad. Y, durante tal estado de rebeldia, Dios no puede aplicar su perddon mientras no
haya arrepentimiento.

Al igual que hizo el Maestro, perseveremos en el buen hacer, y no pretendamos
escapar siempre de la tentacidon, pues habra ocasiones en las que inevitablemente
deberemos pasar por ella, pues forma parte de la voluntad de Dios: «Y luego el Espiritu le
impulsé al desierto».

Por todo lo mencionado, podemos afirmar que la obediencia a Dios se vive por la fe,
con libertad, y segun el modelo de JesUs; y no por mantener algunos principios de
moralidad cristiana, o someterse a ciertas reglas eclesiasticas.

Concluimos, pues, en que la obediencia a Dios no resulta tanto del «cumplimiento
del deber», sino de un estado de santidad, por el cual el discipulo de Cristo, habiendo
experimentado la gracia salvadora, busca en todo momento hacer la buena y agradable
voluntad del Padre celestial. Nos preguntamos: Si Jesus fue santo, éno deberiamos de serlo
nosotros también?

La santidad incluye la tentacidon, no el pecado.

-38-



JESUS, EL HOMBRE ESPIRITUAL

Cualquiera que reconozca el modelo de nuestro Sefior, en seguida se dara cuenta de
que tanto en su predicacibn como en sus hechos, tuvo presente los aspectos mas
espirituales y trascendentes de la propia existencia humana.

Como ha ocurrido a lo largo de la Historia, y maxime llegando casi al final de
nuestros tiempos, el concepto de espiritualidad se sigue malinterpretando, y no pocas
veces es confundido con ciertas corrientes de espiritualidad extrafas a la verdad de
Jesucristo.

Reconocemos que la tendencia del ser humano es acudir a los extremos y abandonar
el equilibro. En ese balanceo del péndulo, encontramos una variopinta gama de
posibilidades doctrinales, y formas de espiritualidad, muy lejanas de la propuesta biblica. Y
para encontrar el equilibrio, como venimos proponiendo, se hace necesario examinar
detenidamente el proceder de nuestro Maestro, tanto en publico como en privado. Solo asi
lograremos apercibirnos de los extremos tan preocupantes que estamos experimentando
en nuestro cristianismo contemporaneo.

El apdstol Pablo recoge el sentir del mismo Sefor Jesus, y alienta a la iglesia para
que no desvie sus objetivos espirituales: «Poned la mira en las cosas de arriba, no en las
de la tierra» (Colosenses 3:2). Si bien la carrera se sucede en la tierra, no perdamos de
vista que nuestra meta se sitla en el nivel mas alto y sublime: en los cielos, de donde
también esperamos el regreso de nuestro sefor Jesucristo.

A continuacion, consideraremos algunos aspectos sobre la verdadera espiritualidad,
y la manera como JesUs la expreso en su vida diaria.

EJEMPLO DE ESPIRITUALIDAD
«El cielo y la tierra pasaran, pero mis palabras no pasaran» (Marcos 13:31).

Esta frase concluyente, digna de ser enmarcada y recordada a menudo por todo
creyente en Cristo, nos lleva a discurrir sobre la visidn tan especial que Jesus mantuvo
acerca de nuestro mundo. El cielo y la tierra, como hoy los conocemos, poseen fecha de
caducidad. Y con esta imagen temporal, la vision del Maestro trascendia a los
planteamientos puramente terrenales, otorgandole la maxima categoria a aquellos
proyectos, que mas alld de ser pasajeros, contienen claras implicaciones de eternidad.

Con bastante frecuencia miramos absortos la propia situacion terrenal que nos
absorbe, y descuidamos aquellos aspectos que se extienden mas alla del tiempo y del
espacio de nuestras limitaciones. Solamente cabe observar las conversaciones en el andar
diario de muchos creyentes: éstas giran en torno al futbol, la moda, la musica... o en los
casos mas suaves se centran en los problemas de la familia, el trabajo, etc. Y asi los
asuntos celestiales quedan desplazados a un plano meramente eclesial.

En oposicion a esta forma de pensar, vemos que Jesus, a lo largo de todos sus
encuentros personales, habld con naturalidad del pecado, del perddn, del cielo, del infierno,
del amor, de la fe, de la misericordia... y asi consiguio trasladar, de una forma espontanea,
las cosas del cielo a un plano terrenal, para que nosotros las pudiéramos entender. Y lo
hizo descubriendo su auténtica espiritualidad, tanto por medio de sus palabras, como de
Sus acciones.

-39-



Jesus practicd su espiritualidad en conexién con las reglas del mundo venidero. Su
discernimiento de la existencia sobrepasaba lo meramente pasajero, concediendo a esta
vida transitoria unos valores espirituales que, segun la Palabra de Jesus, abarcan
resultados definitivos en el nuevo orden de cosas: «El cielo y la tierra pasaran».

Esta misma vida llena de significado celestial, era percibida como reflejo de su
relacion con el Padre, a quien tenia presente en cada momento. Su valoracidon de las
relaciones personales, del trabajo, de la familia, de los bienes materiales, y demas
cuestiones temporales, venia marcada por un profundo estado de comprension espiritual,
que orientaba su forma de pensar y de actuar segun la razén Ultima de la existencia
humana, conforme a la infalible palabra de Dios, que es la palabra de JesUs: «Mis palabras
no pasaran».

Y es con este sentido trascendental, que el futuro debe integrarse en el presente,
pues solo asi adquiere el verdadero sentido de unidad que le corresponde. Hagamos un
paréntesis y preguntémonos acerca de nuestro grado de espiritualidad, de nuestro punto
de vista sobre la vida, o de la concepcidon que mantenemos sobre los asuntos terrenales en
relacién con los celestiales.

Consideremos el modelo de Cristo, porque la misma dimensién espiritual con la que
el Maestro planteé la vida, es la que debe perdurar en el camino de todo discipulo suyo. La
palabra de Jesus permanece para siempre, y por lo tanto hariamos bien en repasar nuestro
devenir diario, para confirmar si estamos viviendo para el hoy, o para el mas alla...

«Para que cuando venga de repente, no os halle durmiendo. Y lo que a
vosotros digo, a todos lo digo: Velad» (Marcos 13:37).

Reflexionando sobre el significado de esta recomendacién, observamos que mientras
los discipulos dormian, Jesus se fue a orar. Y cuando termind, aprovechd esa escena tan
onirica para ilustrarles la necesidad de mantener los ojos bien abiertos en lo que respecta a
la vida espiritual... De la misma manera, Dios tiene que avisarnos del grave peligro que
corremos si descuidamos la salvacidon que poseemos, ademas de llamar nuestra atencion
para que conservemos un estado de alerta en el presente caminar diario.

Podemos apreciar que, por lo general, en nuestro actual cristianismo adormilado
existe una falta de interés por las cosas espirituales, porque visto el tema desde un
enfoque temporal, no parece que podamos recibir aqui algun beneficio de nuestra labor; vy
la rentabilidad (hablando en términos humanos) que nos pueda ofrecer, se prevé muy a
largo plazo, por lo que algunos prefieren dedicarse mas a los asuntos terrenales, que a los
celestiales... Con esta mentalidad adquirida, a veces centramos nuestro maximo interés en
los proyectos relacionados con este mundo efimero (sea estudios, trabajo, familia...), y muy
poco interés nos despiertan los asuntos de caracter eterno.

Ocurre también, que debido a la practica rutinaria de la vida cristiana, con el tiempo
se puede generar una especie de «cansancio espiritual». En sus primeras fases, esta
dolencia no suele distinguirse con claridad. Ahora, una vez se han desarrollado los
sintomas, y si no ponemos remedio, llegaremos finalmente a encontrarnos durmiendo
placidamente en el comodo lecho de la insensibilidad espiritual... Y, para evitar este
lamentable estado de tibieza, es necesario que el creyente continle velando, en constante
renovacion, para que no se estanque en esa especie de letargo del que estamos hablando.
Es cierto que si no reparamos en el problema del cansancio espiritual, podremos caer en un
estado de adormecimiento (que no es otra cosa que apatia) de tal magnitud, que hara
dificil atender a los asuntos celestiales con verdadero cuidado y esmero: «Para que cuando
venga de repente, no os halle durmiendo».

Hagamos nuestro el consejo del Maestro, y levantemos nuestra mirada vigilante
como un centinela, poniendo atencién especial a los acontecimientos de nuestro entorno,
asi como un verdadero interés por la realidad espiritual que nos envuelve: «Y lo que a
vosotros digo, a todos lo digo: Velad».

Aprendamos una y otra vez del modelo de Jesus, porque la verdadera espiritualidad
surge del interior de la persona que tiene presente a Dios en todos sus caminos, y
asimismo reconoce la importancia de aquellos proyectos sagrados que poseen un alcance

-40-



glorioso en la eternidad, y esto son, los celestiales. Y, sobre todo, mantengamos nuestra
mente conectada con el mundo espiritual, a través de la meditacion biblica y la oracion,
principalmente.

Saber discernir el futuro, hace que vivamos una espiritualidad presente.
EJEMPLO EN LA ORACION

JesUs nos brinda su ejemplo en la devocién espiritual que conservd en relacién con
su Padre celestial. Y esta devocidn se mostrd claramente, y de una forma especial, a través
de la incesante practica de la oracion.

«Sentaos aqui, entre tanto que yo oro» (Marcos 14:32).

La oracidn constituye el gran soporte de nuestra relacién con Dios, asi como de la
necesaria estabilidad espiritual. Jesus ord, y lo hizo en muchas y diversas ocasiones. La
practica de la oracion permanecid en el orden diario de las prioridades que ocupé el
ministerio del Maestro, siendo basicamente un estilo de vida, y no una mera obligacidon
religiosa.

Esta breve cita que hemos leido, es suficiente para hacernos comprender que la vida
de Jesucristo fue una ofrenda agradable a Dios. El era consciente de que todo su ser y su
obrar, tenia sentido desde la relacion de amor y dependencia con el Padre. Esto explica que
la oracién de JesuUs realizada en la intimidad, no consistid solo en ofrecer a Dios unos
periodos devocionales mas o menos largos, sino en el don de si mismo: todo su ser
dependia del Padre celestial, por lo que su existencia humana fue un perfecto y agradable
acto de culto a Dios.

De manera inversa a lo mencionado, y visto el modelo de Cristo, algunos conciben la
oracién a modo de rito y costumbre; o lo que hoy parece mas habitual, a modo de una
féormula magica para conseguir cosas. Es mucho mas sencillo que todo eso: la oracién es
algo tan normal como hablar con Dios. Y el hablar (audiblemente o en silencio) es el medio
por el cual nos comunicamos con nuestro Creador: para en primer lugar adorarle y
agradecerle por las bendiciones recibidas, y seguidamente realizar las peticiones que se
avengan a su buena voluntad.

Desde luego Dios no necesita de nuestras oraciones, ni tampoco suponen un mérito
por el cual conseguimos sus favores. La idea se dirige mé; bien a que seamos conscientes
de nuestras necesidades, y por lo tanto dependamos de El en todo momento. Con ello se
consigue una correspondencia espiritual, donde se descubren las verdaderas intenciones
del corazon. Solo entonces nos daremos cuenta de nuestro pecado, pobreza espiritual e
insuficiencia, para cumplir con la voluntad de Dios; y desde esta correcta impresiéon, no nos
guedara mas remedio que depender de su gracia absoluta.

La espiritualidad de Jesus, por tanto, tuvo su primer lugar en esa relacién especial de
comunicaciéon con su Padre celestial. Vemos que en los momentos tan especificos que
antecedieron a su calvario, la comunién que se produjo entre Jesus y el Padre, fue de vital
importancia, obteniendo de este modo las fuerzas sobrenaturales para poder resistir la
prueba que le estaba por venir, que de otra forma no hubiera podido soportar.

Indudablemente el Sefior no quiso convocar a sus discipulos para que se realizara
una reunion de oracion colectiva. Pese a todo, y aun siendo momentos en los que necesito
el apoyo de sus amigos, Jesus ofrecid un papel relevante a la oracidn en forma particular:
«Sentaos aqui, entre tanto que yo oro». No existe otro procedimiento para fortalecer la
vida cristiana. La comunién con Dios es el motor que acciona toda vida espiritual, y ésta se
ejercita principalmente por medio de la oracién individual.

Efectivamente, la expresion sincera de nuestros deseos, asi como la demostracién de
nuestro amor a Dios, entre otras buenas maneras, se realiza a través de la oracion. Por
esta razén a veces la oracidn no cambia las circunstancias personales, sino que por la
accién divina logra cambiar el corazén de las personas. Y lo maravilloso es que a partir de
esa experiencia de transformacion interior, las circunstancias cobran el sentido correcto
que deben tener.

_41_



Si por lo visto Jesus necesité de la oracion, épor qué, entonces, parece que hoy
podemos prescindir de ella?

«Levantandose muy de mafiana, siendo ain muy oscuro (el momento), salio
y se fue a un lugar desierto, y alli oraba>» (Marcos 1:35).

Mucho podria hablarse acerca de la oracion, tanto en forma publica (en la iglesia, la
familia...) como en forma privada (en secreto a Dios). Si bien sabemos que no debemos
descuidar la oracién en la comunidad, hallamos que ésta solamente tiene sentido en tanto
que se mantiene la oracién individual.

Una vez leido el ejemplo de Jesus, podemos admitir que alguien se levantase de
madrugada para realizar ciertas labores: trabajar, marchar de viaje, acudir a sus
vacaciones veraniegas, o inclusive atender a un enfermo, u otras obligaciones perentorias.
Pero, por lo comun, a nuestro mundo le parece extrafio que alguien se levante de
madrugada para mantener un encuentro espiritual con Dios. A pocas personas se les
ocurriria tal cosa, maxime en una sociedad donde la espiritualidad es cosa del pasado, ya
que al parecer ha quedado trasnochada, y relegada a los antiguos personajes de la religion
contemplativa.

Esta claro que durante el dia el Maestro no tenia demasiado tiempo para estar solo;
probablemente su agenda era demasiado apretada para encontrarse en privado con Dios.
Por eso, el momento escogido para poner en practica su vida devocional, en aquellas
circunstancias especiales, fue en la madrugada: «Levantandose muy de mafana, siendo
aun muy oscuro».

El principio de espiritualidad que encontramos en esta ensefianza, es que no
debemos dejar pasar el dia sin presentarnos delante de Dios, donde la oracién y meditacion
biblica sea una realidad concreta. Si disfrutamos de suficiente tiempo libre, no sera tal vez
necesario levantarse de madrugada. Ahora, si no podemos obtener un recogimiento a solas
con Dios durante las horas del dia: por causa de nuestro trabajo, obligaciones familiares, e
inclusive ministerio cristiano, no nos quedarda mas remedio que hacer como JeslUs y
levantarnos de madrugada.

Todos necesitamos, como el aire que respiramos, ciertos momentos de retiro
espiritual con Dios en el desierto (algun lugar solitario). Buscar un rincén, pues, donde
nada interfiera en nuestra relacién con el Padre celestial, resulta ser de vital importancia
para gozar de una correcta salud espiritual: «Salié y se fue a un lugar desierto, y alli
oraba»

Reparando en nuestra vida tan ajetreada, parece hacerse cada vez mas necesario
mantener diariamente la buena costumbre de hablar con nuestro Padre amado, para
agradecerle, adorarle y pedirle. Ello, ademas, nos permitird adquirir conocimiento de
nuestro verdadero estado espiritual, siendo transformados en ese nivel de autoconciencia,
donde el Espiritu todo lo escudrifa, e intercede por nosotros delante de Dios.

Tengamos a bien seguir el modelo de Cristo, y reservar cada dia un tiempo y un
lugar, construyendo asi el particular santuario donde pongamos en practica el ejercicio de
nuestra adoracion a Dios... porque el buen Padre celestial asi lo esta esperando.

La oracidn no siempre cambia las circunstancias, pero si los corazones.
EJEMPLO DE FE

La vida de JeslUs mostré el claro ejemplo de una fe encarnada, donde la
espiritualidad no se expresé en forma abstracta, sino que al tiempo se convirtid en hechos
concretos. Y en ninguln caso propuso una fe indefinida que se pierda en el «universo

césmico», sino mas bien practica y demostrable, como bien logré manifestar a lo largo de
Su ministerio.

-42-



«Saliendo Jesus del templo, le dijo uno de sus discipulos. Maestro, mira qué
piedras, y qué edificios (el templo construido por Herodes). Jesus, respondiendo, le
dijo: éVes estos grandes edificios? No quedara piedra sobre piedra, que no sea
derribada» (Marcos 13:1,2).

Como apreciamos en el texto biblico, el discipulo de Jesus quedd maravillado por el
esplendor de aquel hermoso templo; y sintiéndose orgulloso de tal magnificencia, quiso
involucrar al Maestro en su misma impresion de la vida. A continuacion, el contraste que se
produjo entre la declaracion del Maestro y la observacion de su discipulo (uno de los doce),
fue claramente discordante. Mientras el discipulo se dejaba deslumbrar por aquello que
veia con sus o0jos, Jesus le mostré que todo aquello creado por la mano del hombre carecia
de importancia en relacidn con las cosas futuras, y muy pronto aquella magnifica
edificacidon estaba dispuesta para ser derribada... El impacto que recibié aquel seguidor de
Jesus, le llevaria posteriormente a pensar que no tenia que aferrarse a este presente tan
inseguro —a pesar de la grandiosa apariencia-, sino a Dios mismo, que es quien finalmente
determina los hechos de la Historia.

Con este ejemplo didactico, el Maestro ensefid a su apasionado discipulo que debia
vivir exclusivamente por fe y no por vista. Por ello, no hemos de dejarnos impresionar por
la seguridad que pudieran ofrecer la grandeza de este mundo, el poder civil o militar, o la
gloria salomédnica de los majestuosos edificios, pues no son en modo alguno comparables
con la perspectiva futura del verdadero creyente en Cristo, el cual camina con la esperanza
de un glorioso futuro que permanecera por la eternidad.

Como bien se hizo notar, la fe de Jesus no contempld la grandiosidad pasajera de
este mundo, porque en todo su ministerio tuvo plena conviccién de que la gloria venidera,
que todos los creyentes esperamos, se descubrirda con plena excelencia en el dia final y
para siempre.

«Al ver Jesus la fe (la fe se puede ver) de ellos, dijo al paralitico...» (Marcos
2:5).

Si leemos en el pasaje con atencion, vemos que no se revela la fe del paralitico, aun
suponiendo que la tuviera. En tal caso, se destaca la fe de aquellos que llevaban al
paralitico a cuestas para ser sanado. Al igual que en el relato biblico, la espiritualidad
verdadera también se distingue por medio de los actos de ayuda mutua; motivo por el
cual, nuestro corazén debe liberarse de la fe pasiva que solo se ejerce en la esfera de la
individualidad.

De tal manera, Jesus recibe con maximo agrado la fe del grupo que intercede por su
préjimo de una forma evidente y no solo imaginaria. Del texto leido, debemos subrayar que
el paralitico no podia trasladarse por sus propios medios, por lo cual necesitaba el apoyo de
la comunidad. Con este ejemplo, Jesus le concede un papel de maxima relevancia a la fe
colectiva (la fe de la comunidad).

Nuestro Senor pudo percibir la fe de los acompafiantes, porque en este caso no fue
tedrica, sino la evidencia de una espiritualidad esencialmente practica. Con esta disposicion
a servir, la fe de aquellos voluntariosos familiares o amigos del paralitico, fue demostrada
en la rapida asistencia que le brindaron, para conseguir un encuentro liberador del enfermo
mediante el poder de Jesus; empleando con ello un gran esfuerzo fisico, que luego se vio
recompensado por el milagro efectuado.

Ante aquella escena tan peculiar, nos percatamos de que Jesus no puso su mirada en
el enfermo o en su imposibilidad; tampoco en el esfuerzo que realizaron sus amigos, ni en
las estrategias para llegar al lugar donde se encontraba el Sefior. Fue la fe en accion,
particularmente, lo que atrajo la atencién del buen Pastor: «Al ver Jesus la fe de ellos».

Apreciemos la ensefianza, porque si el Maestro se fijé en la fe de la comunidad, éen
gué nos fijamos nosotros hoy? Si asi le otorgd un valor tan magno a la fe, en su dimensién
colectiva, épor qué, entonces, parece ser tan poco valida para nosotros?

-43-



De forma andloga al ejemplo expresado, consideremos a aquellos cristianos que
puedan hallarse en una lamentable situacién de paralisis espiritual, y necesitan cuanto
antes la ayuda de la comunidad. Y si en esta necesidad, no existen hermanos allegados que
pongan en practica su fe, ofreciendo asi una mano amiga, écomo, pues, podran ser
liberados de esa paralisis?

Pensemos sobre lo mencionado, porque es cierto que la fe genuina proviene de Dios,
la cual otorga a todos aquellos que le buscan de corazén. Sin embargo, en lo que al buen
obrar respecta, la fe debe ir unida a nuestra buena disposicion; es una virtud de la gracia
que se ejercita en el corazon, y por lo tanto en nuestra mano esta el hacer uso de ella. En
consecuencia, somos responsables de mostrar, a través del buen caminar diario, una fe
visible que nos identifique como verdaderos discipulos de Jesucristo: «La fe de ellos».

Distingamos bien dicha instruccién, porque el amor verdadero y la fe practica, son
los pilares donde se construye todo servicio cristiano. Asi, el amor constituye el motor que
impulsa nuestra vida espiritual; y la fe, por otro lado, representa el vehiculo que transporta
ese amor hacia los demas.

La fe que no alcanza una repercusion colectiva, no es suficiente para Dios.
EJEMPLO DE SENSIBILIDAD

Toda actividad cristiana bien encauzada ha de incorporar una adecuada sensibilidad,
que habra de aplicarse en nuestro trato personal. En esto, la espiritualidad de Jesus mostro
gran sensibilidad, que con un verdadero equilibrio, desarrolld de distintas formas en su
relacion con el préjimo.

«Entonces, mirandolos alrededor (a los fariseos) con enojo (Jesus se enfadd),
entristecido por la dureza de sus corazones...» (Marcos 3:5).

Nos situamos en el pasaje en el que Jesus realiza un milagro: la mano seca de un
hombre es restaurada... En esta escena, y frente al milagro obrado, nos damos cuenta que
los dirigentes religiosos de aquella época, vivian su espiritualidad bajo el cumplimiento
estricto de las normas legales, aplicando un énfasis especial a la llamada tradicion. En
verdad eran muy correctos en sus formas religiosas, pero muy poco les importaban las
personas.

No es otra la visidn espiritual que parece estar hoy de moda, enmarcada en un
cristianismo que en buena medida es mal entendido y peor practicado. En esta
comparaciéon, advertimos que la interpretacion de la Ley que habian hecho estos lideres de
la espiritualidad (escribas y fariseos), se situaba sobre la Ley misma. Y a causa de esta
visién distorsionada, el beneficio que una persona pudiera recibir en sdbado (dia de
reposo), no lo podian contemplarlo como un acto de amor al préjimo, sobre todo debido a
su rigida comprensién de la Ley, convertida en auténtico «legalismo». La norma, para ellos,
se situaba por encima de la vida. {Hemos detectado alguna vez esta mentalidad...?
Seguramente que en cada uno de nosotros hay algo de dureza, y por tal razon debemos
seguir aprendiendo del modelo del Maestro, quien cumpliendo la Ley de Dios a la
perfeccion, nos ensefid, con su buen obrar, que dicha Ley le otorga preferencia a la vida
antes que a la norma.

En este encuentro senalado, la sensibilidad del buen Maestro se mostré en su actitud
de enojo ante la conducta mezquina de aquellos administradores de la Ley: «Mirdndolos
alrededor con enojo». Asi que, en caso necesario, cualquier cristiano con adecuada
sensibilidad, posee licencia divina para enfadarse; sin llevar a extremos la ensefanza,
obviamente, porque en ningun momento debemos actuar en arrebato de violencia. Si
atendemos al texto biblico, observamos que la reaccién ultima de JesuUs ante esta delicada
situacion, fue de tristeza y en ningun caso de célera: «Entristecido por la dureza de sus
corazones...». Dicho de paso, la sensibilidad del Maestro, vista como un ejemplo para
seguir, acoge unos sentimientos que poco se ajustan a las extravagancias sentimentalistas
que se producen en algunos circulos mal llamados cristianos.

-44-



Las emociones de JesUs tienen que ver, fundamentalmente, con la piedad en sus
formas practicas, que obra principalmente por el amor hacia el préjimo. Por tal motivo su
enojo no se convirtid en ira, sino que fue causa de tristeza, al ver el corazén endurecido de
los principales representantes de la religién oficial, y seguidamente comprender Ia
repercusion que tendria para el pueblo judio.

En contra de la actitud indiferente de aquellos fariseos, la espiritualidad de Jesus no
se mostré insensible a las necesidades ajenas, como tampoco a la falsa religion. Su
sensibilidad y manera de relacionarse con sus semejantes, le llevé a descubrir una gran
humanidad en su servicio, ademas de un celo santo por la correcta interpretacion de la
Palabra divina.

«Y levantando los ojos al cielo, gimié...» (Marcos 7:34).

Son momentos especiales en los que JesUs sana a una persona sordomuda. Y en la
frase observamos como el contacto con aquel discapacitado, le hizo sentir las tragicas
consecuencias del fracaso del hombre: «Y levantando los ojos al cielo, gimid...». La
sensibilidad de Jesus llegd a tal proporcion que, suspirando profundamente, logro
identificarse con el pecado y la frustracidon del ser humano; aunque no con el pecado en si
mismo (entiéndase), sino mas bien con las personas que hasta el dia de hoy lo sufren, bien
sea justa o injustamente.

Debemos confesar que en muchas ocasiones nuestros sentimientos parecen
inamovibles al observar las catastrofes humanas, pues seguramente estamos demasiado
acostumbrados a ellas. No fue asi en la mente de JesUs, de cuyo corazdén surge un
verdadero clamor, al ver los estragos causados por la determinante rebelién del hombre
contra Dios.

El ejemplo del Maestro nos ensefia que los sentimientos bien encauzados poseen un
caracter constructivo. No debemos confundir, entonces, la sensibilidad espiritual con las
emociones autoprovocadas, que parecen buscar solamente el placer del sentimiento. A
saber, la sensibilidad tiene que ver con las emociones controladas, no con las pasiones
desordenadas. Entendemos que la espiritualidad incorpora la buena vibracién del estado
emocional, que en armonia con la Palabra divina pone en alerta nuestros sentidos. Y éstos,
con toda seguridad, nos ayudan a relacionar adecuadamente las cosas espirituales con los
asuntos terrenales, buscando hacer la voluntad de Dios mas cabal y perfecta.

Asi es, una espiritualidad bien concebida debe permanecer susceptible a la voz de
Dios, a la direccion de su Espiritu, y a su Palabra eterna; todo ello, centrando nuestra
mirada en el ejemplo de Jesus, y en su sensibilidad ante los acontecimientos que le
rodeaban: a la pobreza, a la soledad, a la enfermedad, y demas adversidades; como
también a la falsa religion, a la hipocresia, al pecado... De esta manera, nuestros
sentimientos bien orientados, conforme al pensamiento divino que contempla todos estos
asuntos practicos, nos impulsaran a obrar con verdadera sensibilidad espiritual, que es la
gue debe manifestar todo discipulo de Cristo.

Contrariamente a lo dicho, observamos que la espiritualidad permanece ausente en
muchos lugares, donde se vive un cristianismo frio en las relaciones personales, e
indiferente a las necesidades ajenas. Procuremos, pues, desprendernos de la desidia que
nos rodea, y contemplemos la maravillosa forma en que nuestro Maestro aplicé su gran
sensibilidad, para asi aprender de la manera como él mismo procedié en sus relaciones
personales: «Y levantando los ojos al cielo, gimid...».

No podemos ser tan sentimentales para con Dios, y tan insensibles para con nuestro
projimo.

-45-



JESUS, EL SIERVO SUFRIENTE

Una de las facetas mas dificiles de imitar del ejemplo de Jesus, consiste en
reproducir la capacidad que tuvo para asumir el sufrimiento desde una vida sencilla y sin
duda servicial.

Al revisar nuestra experiencia cristiana, nos damos cuenta de que son muchas las
ocasiones que la paz y el gozo del Espiritu, se suceden juntamente con periodos de
sufrimiento. Y esto puede percibirse como una gran paradoja, pero hemos de admitir que
las dos experiencias de aparente contradiccion -en los caminos del Sefor-, resultan
perfectamente compatibles.

Estamos de acuerdo en que Dios no desea el sufrimiento de nadie, pues éste no se
aviene a los principios de su caracter bueno y santo. Pero la realidad es que el pecado ha
impregnado todo nuestro ser (cuerpo y espiritu), y por el momento, hasta que no entremos
en el gozo eterno, los cristianos transitamos por este mundo expuestos a sufrir sus
nefastas consecuencias. Aun asi, es preciso saber que Dios utiliza la afliccién en la vida del
creyente como un medio Util para enderezar su corazén estropeado, y asi hacerle mas
consciente de las graves implicaciones que tuvo la «caida» del hombre. Solo de esta forma
nuestra limitada mente interpretara mejor los designios de Dios, en un mundo donde el
dolor y el caos parecen estar reinando.

Segun advertimos en el modelo del Maestro, en ninguna ocasién observamos que
promoviera la teologia de la diversién, pero tampoco contempld el sufrimiento como algo
malo, sino como un instrumento que, visto desde la intervencién divina, es capaz de
transformar decisivamente el corazén del ser humano.

Con este objetivo, la finalidad biblica del verdadero discipulo se dirige hacia la
formaciéon del caracter de Jesucristo, procurando conseguir la impresidon de una vida cada
vez mas parecida a su persona. No olvidemos que el ministerio de Jesus transcurrid por un
camino doloroso, en un continuo devenir de sinsabores. Pocas fueron sus alegrias, y menos
sus diversiones... Su mirada estaba puesta en el fruto de su dolor, esto es, en la salvacion
gue su muerte traeria al mundo. Con este pensamiento se nos insta a proseguir nuestro
camino, aceptando los periodos de sufrimiento que no podamos evitar, como algo util en
manos de Dios: «He aqui, tenemos por bienaventurados a los que sufren» (Santiago 5:11).

EJEMPLO DE SENCILLEZ
«Y él estaba en la popa, durmiendo sobre un cabezal>» (Marcos 4:38).

Antes de calmar la tempestad, Jesus se encontraba durmiendo en la popa de un
barco. A continuacién, el texto biblico nos muestra el cansancio ldgico de nuestro Sefior,
que por otra parte era propio de su verdadera humanidad. Jesus fue (y es) humano, y
como tal experimentd las necesidades propias de los humanos (hambre, sed, suefo...).
Ahora, el hecho de que se durmiera entre tanta turbulencia, nos ensena que Jesus estaba
realmente muy cansado, dandonos a entender que tenia poco tiempo para dormir, debido a
gue su ministerio le ocupaba gran parte del dia. Destacamos, como venimos haciendo, la
verdadera humanidad de Cristo vivida en sencillez, con todas las incomodidades,
calamidades y penurias por las que tuvo que pasar: «Y él estaba en la popa, durmiendo
sobre un cabezal».

-46-



Tomemos buena nota, porque pese a todo inconveniente acontecido, en el ejemplo
del Maestro no encontraremos queja alguna en sus labios: por tener poco tiempo, por estar
cansado, por carecer a veces de lo necesario, por privarse de comodidades... Esta es una
actitud realmente digna de imitar, la cual estaba desprendida de todo egoismo, y no se
centraba en la busqueda de su propia comodidad o bienestar personal, sino en el
cumplimiento estricto de la voluntad de Dios.

El modelo expuesto, nos presenta un claro contraste entre la vida del Jesis humano
vivida en plena sencillez, y algunos que, teniéndolo todo, se quejan por aquello que creen
que les falta para completar su comodidad. En cambio, sin tener posesién alguna, el Cristo
reinante vivid como el siervo sufriente, en una vida de verdadera entrega a Dios, y de
servicio al préjimo.

Nuestro buen Sefior, con verdadero espiritu de sacrificio, supo mantener en todo
tiempo una vida sencilla, siendo ejemplo al mundo -sobre todo al cristiano-, para que,
atendiendo a su ensefanza, no nos dejemos atrapar por esa horrenda mentalidad
hedonista que intenta separarnos cada vez mas de Dios, y por lo tanto del mensaje de
Cristo.

Resaltemos el ejemplo de la condicidn humana de Jesus, porque también los
creyentes deberemos aceptar, con toda paciencia, las debilidades propias de nuestra
humanidad presente: «Y él estaba en la popa, durmiendo sobre un cabezal».

«éNo es éste el carpintero?... Y se escandalizaban de él» (Marcos 6:3).

La declaracion impertinente de aquellos que escuchaban al Maestro en la sinagoga,
después de oir sus palabras y quedar maravillados, no parecia nada extrafia, dado que
JesUs carecia de categoria religiosa reconocida, y por tal razéon no podian dar crédito a sus
palabras: «Y se escandalizaban de él».

Al parecer, en aquellos tiempos la posicion religiosa era de suma importancia para
obtener cierta credibilidad sobre los asuntos espirituales. Tanto es asi, que para los que
presenciaron el acontecimiento en la sinagoga, Jesus era solamente «el carpintero», sin
mas... Por ello se escandalizaron de él, por no poseer el reconocimiento oficial del
momento. La baja posicidn social y religiosa de Jesus, quizds provocd en sus
contemporaneos un sentimiento de verglienza (se escandalizaban de él), y seguramente a
muchos les ocasionaria una sensacion de superioridad, al comparar sus respectivas clases,
ya fueran sociales o religiosas: «¢No es éste el carpintero?».

Fijemos bien nuestra mirada en el supremo ejemplo del Maestro, porque siendo Dios
todopoderoso, escondié su gloria para llegar a ser «el carpintero». Y, nosotros, siendo
nada, en ocasiones jugamos a ser «dioses». iQué diferencia tan abismal, y qué ejemplo tan
contradictorio el nuestro! Por desgracia, algunos hoy se fijan mas en la posicidn que en la
vocacién. Otros confian mas en los titulos que en los dones... Por el contrario, el Senor de
sefiores y Rey de reyes no poseyd titulaciéon alguna, no tenia elevada posicién social o
religiosa, y carecia de todo reconocimiento oficial... Pese a toda carencia, nadie predicé
mejor que Jesus; nadie tuvo mas autoridad que él; nadie pudo superar la calidad de su
ministerio... Seguro que ninguno de los que estaban alli presentes, pudo sefialarle en algun
defecto o rebatir sus extraordinarias ensefianzas.

Para Dios, JesUs tenia el mayor rango religioso que pudiera haber, jamas concedido
a nadie: «El Mesias», y asimismo fue el ser humano que poseyd la maxima categoria
espiritual, ya que ésta provenia directamente del cielo. De tan maravilloso ejemplo,
aprendemos que el servicio a Dios no se debe a los reconocimientos humanos, sino a los de
Dios; tampoco a nuestra profesion, sino a nuestra vocacion; no proviene inclusive de la
brillantez teoldgica, sino de la encomendacion divina.

La sencillez del Maestro fue tan brillante que, lejos de formalismos religiosos, supo
imprimir el caracter auténtico de lo que significa servir a Dios. Un servicio que se desarroll6
fuera de la Institucion, pero cuya efectividad fue manifiesta por todos los que le
escucharon, y asi se beneficiaron de su ministerio.

-47-



«Y se cumplio la Escritura que dice: Y fue contado con los inicuos>» (Marcos
15:28).

La crucifixion de Jesus, aparte de sefalar descriptivamente el momento algido de
sufrimiento por el que tuvo que pasar, nos muestra la condicién mas baja a la que un
hombre, maxime siendo judio, pudo llegar en aquella época, es decir, a ser crucificado por
los soldados romanos: sus opresores paganos. En este final ya profetizado, al Dios hecho
hombre no le importé ser despreciado, como un delincuente comun rechazado por la
sociedad «justa» del momento, porque para él lo mas importante fue cumplir con el
propdsito por el cual habia venido a este mundo: salvar a los pecadores.

Por otro lado, si pensamos bien en las motivaciones mas internas del ser humano,
debemos admitir que el hombre alberga en el corazén claros sentimientos de inferioridad,
que con el tiempo pueden provocar una busqueda ilicita de reconocimiento personal.
Ocurre que, para contrarrestar esos sentimientos hostiles, que en mayor o menor medida
todos podemos tener, los hay que se lanzan a una busqueda frenética de la «gloria
temporal» que haga compensar tales emociones. Con esta disposicion, todo ministerio
parece centrarse en uno mismo y en su propia realizacién, porque con ello la persona logra
sentirse util, querida por los demas, y admirada por los nhombramientos; logrando asi el
bienestar que le proporciona la buena reputacion, en contra del modelo de Jesus: «Y fue
contado con los inicuos».

Es verdad, en oposicién a la actitud entregada de Jesus, sobresale la actitud esquiva
de muchos, que al parecer no desean ser contados con los inicuos. El gran Maestro
desarrolld su ministerio aceptando su humilde condicion social, y resistiendo asi a todo
deseo de aparentar grandeza alguna. Por lo demas, el reconocimiento del Padre le fue
suficiente para realizar la obra.

Finalmente, si creemos que lo que va a prevalecer por la eternidad es la Palabra
divina, deberemos en consecuencia anhelar el cumplimiento de sus decretos, asi como en
todo momento se cumplié en JesUs, hasta su muerte: «Y se cumplio la Escritura».

Si de esta forma buscamos que la Escritura se haga efectiva en nuestra vida,
también habremos de aceptar que nos sefalen entre los malhechores, y no entre los
justos. A Jesus no le importd ser contado con los inicuos, dado que en todo momento
procurd desechar la vanagloria terrenal... Y nosotros, écon quién queremos ser contados?

La sencillez de la vida de Jesus, no pudo tapar el esplendor de su grandeza.
EJEMPLO DE VALENTIA

«Respondiendo (a los fariseos) él, les dijo: HipOcritas, bien profetizo de
vosotros Isaias, como esta escrito: Este pueblo de labios me honra, mas su
corazon esta lejos de mi» (Mr. 7:6).

Es cierto que hoy vivimos en un tiempo donde la religion estd cada vez mas
extendida. Pero, desdichadamente, a esta propagacién religiosa también le acompaina una
compostura que podriamos calificarla de enfermedad peligrosa y extremadamente
contagiosa: la llamada hipocresia. La doble moralidad que habian adquirido los lideres
religiosos de la época (escribas y fariseos), les otorgaba el merecido titulo de hipdcritas.
Claro estd que llamar hipdcrita a alguien pudiera parecer una grave ofensa, por cuanto el
término ha adquirido en nuestros dias una connotacion marcadamente ofensiva. Desde
luego que debemos pensarlo muy bien antes de inculpar a una persona de hipdcrita, o
aplicarle cualquier calificativo que pudiera ser claramente despectivo.

Ahora, visto desde el ejemplo de nuestro Maestro, habra situaciones especiales
donde a cada uno habrad que llamarle por su nombre. Y para ello se requiere valentia,
naturalmente, y en cualquier caso a estar dispuesto a sufrir las consecuencias de toda
posible confrontacion: «Respondiendo él, les dijo: Hipocritas».

-48-



Bien podemos presentir que todos participamos, de algun modo, de esa hipocresia
generalizada. Aunque en este caso, la «actitud farisaica» respondia al estereotipo del
hipocrita por decisiéon propia. Comprendamos bien, porque una cosa es participar (con los
peligros de llegar a ser), y otra cosa es poseer una clara identidad, donde la doble
moralidad sea el rasgo que defina la personalidad del individuo. Asi, pues, el que participa
de la hipocresia y se deja llevar por ella, sin poner remedio a tan engafioso proceso, bien
puede llegar a endurecer de tal forma su corazén, que ya no logra darse cuenta del grado
de simulacién que ha conseguido, tan evidente para los demas, pero tan inconsciente para
él mismo.

Destaquemos especialmente la actitud de valentia que mantuvo nuestro Sefior, al
enfrentarse con el poder de la religion popular: una religion fingida a causa del orgullo
religioso, reinante entre sus lideres, que por otra parte él debia denunciar: «Este pueblo de
labios me honra, mas su corazon esta lejos de mi».

Hemos de reconocer que para descubrir el pecado hay que ser valiente, porque nos
exponemos a ser rechazados, criticados, menospreciados... y con mayor razén si se trata
de los lideres de la religion oficial. Aunque, la verdad sea dicha, porgue sin duda alguna es
mejor ser rechazados por el hombre, que no serlo por Dios.

Visto el ejemplo de Jesus, notamos que la valentia es una cualidad que no se suele
observar con demasiada frecuencia en la vida de muchos cristianos. Nuestra falta de fe por
momentos nos acobarda, y nuestros sentimientos encontrados nos paralizan a la hora de
responder a cada uno segun conviene. En el sentido opuesto, nuestro Sefior mostré gran
coraje, y no huyd de las contrariedades que le pudieron sobrevenir. Podemos pensar, en
este ejemplo, que la osadia de enfrentarse con los mas altos mandatarios de la religién,
seguramente fue el detonante que le llevd al Maestro a morir en la Cruz. Y en tal ejemplo
cabe preguntarse: {Nos atrevemos a decir la verdad, pese a las consecuencias que ello
pueda acarrear?

«Y Jesus le dijo: Yo soy (declaracion de su deidad); y veréis al Hijo del Hombre
sentado a la diestra del poder de Dios, y viniendo en las nubes del cielo
(reconocimiento de su majestuosidad)... Y algunos comenzaron a escupirle y a
cubrirle el rostro y a darle de puhetazos, y a decirle: profetiza. Y los alguaciles le
daban de bofetadas» (Marcos 14:62,65).

En estos momentos especiales, Jesls se encontraba ante el Concilio (la asamblea de
los maximos representantes de la religién judia), y sometido a una gran presidon de
preguntas, les respondid con una rotunda declaracién, que como podemos observar le
supuso un definitivo rechazo, ademas de un severo castigo, y con ello la decisién por parte
del Concilio de condenarle a muerte.

Decir la verdad, pese a las adversidades que pudieran surgir, denota una postura de
valentia que es muy poco habitual en nuestros dias. Asi vemos como el alcance de las
valientes palabras de Jesus, determind el comienzo de un doloroso camino hacia la cruz del
Calvario; palabras muy duras, por cierto, para el auditorio de los lideres judios: «Y Jesus le
dijo: Yo soy; y veréis al Hijo del Hombre sentado a la diestra del poder de Dios, y viniendo
en las nubes del cielo».

Siguiendo el modelo de Cristo, debemos confesar que los cristianos de hoy
necesitamos una mayor valentia a la hora de defender las grandes verdades de Dios. Y en
esta labor, nuestro Sefior ya profetizé que todo cristiano valiente tendra problemas; siendo
muy probable el rechazo de los de su propia casa, incluyendo también a su misma iglesia.
Pero no nos dejemos afectar, porque al Maestro lo rechazaron primero, y no es el siervo
mayor que su Sefior.

Resulta muy facil lavarse las manos, como lo hizo Pilato, en actitud de evidente
cobardia. En cambio, hay que ser valiente para denunciar el pecado (con amor), para
sefialar las injusticias (con verdad), para proclamar el juicio de Dios (con esperanza), para
descubrir la hipocresia (con claridad), para anunciar el arrepentimiento (con entereza),
entre otras manifestaciones de la verdad.

-49-



Reparemos una vez mas en la ensefanza del Maestro, porque decir lo que se piensa
es integridad; pero, decir lo que se piensa, a riesgo de perder la vida, es valentia. El
creyente firme con su vocacion cristiana, no puede pasar desapercibido en el anonimato de
su propia cobardia, viviendo un cristianismo diluido en el completo absentismo. La fama se
difunde, para bien o para mal. Y el rechazo, los insultos, el menosprecio, la ira contenida
de los calumniadores, representara el pago injusto del cristiano bienaventurado que desea
defender la verdad con arrojo y valentia: «Y algunos comenzaron a escupirle y a cubrirle el
rostro y a darle de puhetazos, y a decirle: profetiza. Y los alguaciles le daban de
bofetadas».

En este punto, sucede que si la persecucidn de Jesus se produjo entre los de su
propio pueblo, no parece insélito pensar que la mayor persecucion que hoy puede
experimentar un cristiano valiente, comience principalmente entre sus propios hermanos,
los de la fe. En tal sentido, todavia hoy encontramos creyentes fieles que no forman parte
en el «sistema» de la institucion oficial, y mantienen con perseverancia su fidelidad a Dios,
su valentia, su integridad... Pese a ser rechazados o menospreciados en muchos momentos
de la vida, su fiel testimonio les hace ser poseedores del mas alto rango de profetas
valientes. Podemos estar tranquilos, porque asi como ocurrié en el Antiguo Pacto, nuestro
Sefior sigue manteniendo hoy su remanente fiel. Y, definitivamente, nadie podra hacer
callar la voz profética de los verdaderos discipulos de Cristo.

La cobardia es la antesala de la incredulidad.
EJEMPLO DE DISCRECION

A pesar de la fama (buena y mala) de Jesus, podemos sefalar que en ningln caso
incurrid en escandalos impropios, sino que guardé una sana discrecion, manteniendo la
adecuada compostura a lo largo de su ministerio. Asi, Jesis mostrd su tacto y diplomacia
en las relaciones personales, sin perder en momento alguno ni un apice de su integridad
espiritual.

«Pero él les mando mucho que nadie lo supiese, y dijo que se le diese de
comer>» (Marcos 5:43).

Después de la milagrosa resurreccion de la hija de Jairo (un hecho sobrenatural
digno de todo reconocimiento), Jesus dio érdenes estrictas para que nadie lo supiese...
Ciertamente podia haber recibido los honores propios de un milagro tan espectacular, y
seguramente muchos le hubieran proclamado rey. Sin embargo, no era esa la labor
especifica que venia a realizar en este mundo. La gloria de Cristo estaba reservada para el
futuro.

Podriamos dar por sentado, que si hoy se estan realizando verdaderos milagros de
parte de Dios, la gente tendria que saberlo, puesto que el hecho sobrenatural le otorgaria
mayor credibilidad a nuestro mensaje. De ser cierto este postulado, Jesus habria
proclamado a los cuatro vientos todos sus milagros. Pero no fue la tarea de Jesus, ni
tampoco pensemos que deba ser la nuestra. Es la Palabra de Dios la que produce fe para
salvacion, y no el milagro. Y aun cuando el milagro sea evidente, no parece muy oportuno
declararlo a la ligera, ni mucho menos acompafar el suceso con bombos y platillos. Por
ello, es mejor seguir el modelo de Jesus en humildad y discrecién, y no buscar la gloria que
el propio acto milagroso pudiera ofrecer: «Pero él les mando mucho que nadie lo supiese».

Cierto es que JesUs podria haber utilizado los milagros para reafirmar su ministerio,
dado que aquellas manifestaciones correspondian a las sefales mesidnicas. Y si bien en
cierta forma hizo alusién a sus obras para que asi creyeran, sabia que la gente no se iba a
convertir por ver ciertas demostraciones extraordinarias. En este ejemplo como en otros,
Cristo proclamd una salvacion por fe, y no por vista, de tal forma que su predicacién fue:
«Arrepentios y creed en el evangelio».

-50-



Igualmente podia haber exigido la remuneracién del beneficio que supuso todos los
actos de bondad que realizd, o de las portentosas sanidades. Teniendo derecho a una
compensacion, el Maestro anduvo haciendo el bien sin esperar recibir ningin pago a
cambio. Y teniendo presente los tiempos de Dios, quiso recalcar que su tiempo de gloria
todavia no habia llegado.

En todo su ministerio, Jesis no reclamd honor alguno, como tampoco exigid
reconocimiento de sus obras. Hoy parece ser todo lo contrario: primero se recibe el
reconocimiento, y luego se practica el servicio. No deberia de ser asi, pues la gloria es solo
para Jesus, pues bien la merece.

A tenor del ejemplo presentado, hagamos el bien que podamos, y no busquemos en
ninguna forma los galardones, pues los tales estan reservados en el cielo para aquellos que
aman a Dios.

«Y descendiendo ellos del monte (de la transfiguracion), les mando que a
nadie dijesen lo que habian visto» (Marcos 9:2).

Después de la experiencia tan intensa que vivieron los discipulos en el monte de la
transfiguracion, lo mas natural parecia contarlo a los demas, en un impulso o deseo de
transmitir una vivencia con matices de eterna espiritualidad... No obstante, el
mandamiento de Jesus fue bastante explicito, dando la orden de que no dijesen a nadie lo
que habian visto. éPor qué el silencio? Podemos imaginar que ante la historia contada,
algunos no entenderian las implicaciones de aquella sobrenatural experiencia; otros,
malinterpretarian las palabras; y tal vez serian varios los que rechazarian el mensaje. Por
tales motivos, no podemos depositar nuestro tesoro en manos de cualquiera, porque
seguramente muchos no alcanzarian a comprender el gran valor que realmente éste posee.
Al igual que un matrimonio no puede proclamar todos sus recuerdos matrimoniales, en
cierto sentido la intimidad con Dios es un tesoro reservado al ambito privado. Y en este
caso, como en otros similares, se corria el grave peligro de que JesUs pudiera ser
proclamado rey, lo cual iba en contra de los designios de Dios para aquel momento.
Estamos seguros de que si Jesus hubiera tomado el cetro y asi establecido su trono, con
toda certeza la obra de salvacién por medio de la Cruz, no hubiera sido posible. Con ello, el
programa de Dios se habria incumplido, y en consecuencia nuestra redencion hoy no podria
ser efectiva. Es una de las razones por las que «les mandd que a nadie dijesen lo que
habian visto».

Apreciemos el sentido positivo, pues resulta recomendable compartir las impresiones
que se devienen de nuestra relacidon con Dios. Es completamente licito y ademas
beneficioso, sobre todo para nuestros hermanos en la fe, exteriorizar las vivencias que
como hijos amados gozamos con nuestro Padre celestial.

Ahora bien, la disconformidad se produce cuando los deseos de transmitir tales
experiencias conlleven una motivacion egoista, sean susceptibles de gloria personal,
puedan causar desconcierto, interpretaciones erréneas, o confusién en otras personas. En
todo ello, JesuUs sabia de primera mano que la gente no se convierte por escuchar historias
rocambolescas, o ver manifestaciones asombrosas, aunque no obstante pudieran llegar a
ser ciertas.

Con esta orientaciéon planteada, aprendamos del buen Maestro, y apliquemos la
sensatez a la hora de expresar convenientemente el ejercicio de nuestra fe.

En lo que a nuestro proceder cristiano respecta, debemos buscar el equilibrio,
manteniendo la discrecion y huyendo de todo extremismo. Si somos especiales, no es por
las genialidades que podamos contar superficialmente, sino mas bien por nuestra forma de
ser; por la paz que alcancemos a transmitir; por nuestro mensaje diferente; por la bondad
que muestre nuestro corazén; y, esencialmente, por el amor que logremos comunicar a los
demas.

La discrecion en la vida, es la sensatez del cristiano.

-51-



EJEMPLO DE SUFRIMIENTO

Calificado el sufrimiento de Cristo como ejemplo sublime de amor, se hace necesario
traer a la memoria las aflicciones que experimento a lo largo de su vida, y en especial en el
proceso que le llevd a la muerte. En este recuerdo, estamos obligados a poner un particular
énfasis en aquellos momentos tan significativos, donde la entrega y muerte de Jesus en la
cruz por nosotros, representd la culminacion de su amor manifestado de una forma
verdaderamente practica.

«Y le golpeaban en la cabeza con una cafa, y le escupian, y puestos de
rodillas le hacian reverencias. Después de haberle escarnecido, le desnudaron la
purpura, y le pusieron sus propios vestidos, y le sacaron para crucificarle»
(Marcos 15:19,20).

Recordemos que JesuUs fue arrestado como un criminal para ser juzgado, vy
finalmente conducido a morir en la cruz, segun la legislacién romana. Observamos en el
texto, que antes de comenzar su camino hacia el monte Calvario, fue castigado duramente
con una condena mucho mayor que la de los otros reos que le acompafaron en su muerte.
Golpes, insultos, esputos, mofas, latigazos, ademas de la coronaciéon de espinas, significd
el pago de todo el bien que Jesus hizo al préjimo en el recorrido de su ministerio: «y le
sacaron para crucificarle».

A la verdad, aunque profundizaramos con un espiritu de erudita investigacién, no
alcanzariamos a comprender el grado de sufrimiento fisico y espiritual que Jesus pudo
experimentar; tomar la copa amarga que contenia el juicio de Dios, no fue precisamente un
trago facil de beber. Con este espiritu de sacrifico, Jesus prosiguié su camino, pese a las
consecuencias tan dramaticas que tuvo que aceptar para conseguir nuestra salvacién. Con
esta gran determinacién, bebié el caliz de sufrimiento por causa de nuestros pecados,
pagando un precio muy alto: su propia vida.

Es cierto que el sufrimiento de JeslUs representa un claro modelo de entrega,
obediencia y valentia, que en cierta medida todo cristiano debe seguir. Y no pensemos que
en esta dificil tarea afladimos nada a nuestra salvacion, pues ésta es gratuita, ya que fue
ganada por Cristo en la cruz.

Segun el modelo presentado, debemos presentir que todo aquel que quiera seguir
las pisadas de Jesus, se encontrara con un precio que habra de pagar; aun sin saber dénde
esta el limite de nuestro precio, solo Dios lo sabe.

Visto el ejemplo que encontramos en esta obra inigualable, los principios de entrega,
amor, voluntariedad, obediencia y valentia, son realmente dignos de incorporarlos en
nuestra vida cristiana.

La pregunta surge sola: si Jesucristo pagoé un alto precio por cumplir con el plan que
Dios habia disefiado para él, entonces, équé precio estamos dispuestos a pagar para que el
plan de Dios se cumpla en nuestra vida?

«Y le dieron a beber vino mezclado con mirra; mas él no lo tomé» (Marcos
15:23).

Se sabe que el vino mezclado con mirra ofrecido a los reos crucificados, les
proporcionaba un efecto analgésico que les ayudaba a contrarrestar el sufrimiento
experimentado en la cruz. Pero, observamos como Jesus, estando en profunda agonia,
rechazd aquel brebaje que momentdneamente podria haber reducido aquellos dolores tan
intensos. EL Maestro no quiso beberlo, y con toda razdn, porque para que no exista
ninguna duda de la gratuidad de nuestra salvacion, el Sefior asumié de forma completa el
grado de afliccion que correspondia al pago de todos nuestros pecados.

Contrariamente al ejemplo del Maestro, no son pocos hoy los cristianos que quieren
escapar de su destino, intentando compatibilizar el cristianismo con la vida de comodidad,
sin estar dispuestos a beber ni una gota de la copa amarga que conlleva ser discipulo de
Jesus.

-52-



En lo que atafie a nuestro vida personal o ministerial, aceptemos de buen grado los
momentos de dolor que nuestro buen Padre tenga programado para nosotros, en su
permisiva voluntad; pues si Dios nos pone la prueba, también de manera conjunta nos da
la salida para que podamos sobrellevarla, segun reza la Escritura Sagrada.

Extrayendo la presente ensefianza, los discipulos de Cristo deberan abstenerse de
beber cualquier ungliento que haga tropezar su misién en la tierra, y por ende el
cumplimiento estricto de la providencia divina; aun cuando ese unglento pudiera reducir
cualquier padecimiento momentaneo: «Mas él no lo tomo».

No pretendamos huir, por tanto, de las contrariedades en la vida, ya que éstas
forman parte del programa especial de Dios ha disefiado para cada cristiano fiel. El que es
verdadero discipulo, lejos de escapar como lo hizo Jonds, habra de aceptar el futuro
dispuesto por Dios, por muy sombrio que parezca, y someterse voluntariamente a la guia
del Espiritu, prosiguiendo con el plan divino.

«Dios mio, Dios mio, ipor qué me has desamparado (abandonado, alejado,
apartado de mi)!» (Marcos 15:34).

El término desamparado, expuesto en el versiculo biblico, denota el momento
existencial mas angustioso que nuestro buen Sefor experimentd, es decir, el tormento en
su maximo grado de expresidon a causa de nuestras iniquidades. El abandono que Jesus
sinti6 por parte de Dios, es equiparable al mas grave castigo que el pecador pudiera
soportar en el infierno (lugar de desamparo).

El gran «desamparo» que Jesus experimentd, no fue producido solo por el dolor
fisico de los clavos, ademas del previo castigo que tuvo que soportar; como tampoco
psicologico: por la verglienza, el menosprecio, la burla y el odio de sus conciudadanos.
Sino que, en esos momentos tan intensos, el alma de Jesus sufrid los latigos de la
condenacién eterna. La idea es bastante concisa: Dios cargd el pecado de la Humanidad
sobre su ser. Y porque Dios es santo, y no puede tener ninguna relacién con el pecado,
entonces tuvo que apartarse de su Hijo Jesucristo, siendo en esa condicion humana donde
Dios derramé su justicia divina sobre él. De tal manera Jesus soportd el justo Juicio de Dios
en nuestro lugar.

Este ejemplo citado es imposible de imitar, en su significado mas esencial, puesto
que la obra de Jesus en la Cruz es del todo insustituible. Sin embargo, su entrega ejemplar
siempre quedara impresa en nuestros corazones, visto como el mayor acto de amor que
jamas hombre alguno haya mostrado a través de la Historia. Asi, aquellos instantes tan
especiales, nos servirdn de modelo ejemplar para poder comparar, con el amor de Cristo,
nuestro grado de amor hacia los demas.

Por otro lado, al igual que acontecié en el monte Calvario, aunque no en el mismo
aspecto salvador, quizds podemos sentirnos en ocasiones desamparados de la mano de
Dios. Y es del todo licito preguntarse el porqué. Pero no podemos desconfiar de nuestro
buen Padre celestial, pues asi como ocurridé en la vida de JesUs (con excepcion de la Cruz),
también los momentos de aparentes desamparos estan incluidos en su especial destino
para el discipulo de Cristo.

«Mas Jesis, dando una gran voz, expiré» (Marcos 15:37).

Este versiculo recoge la ultima expresion verbal de Jesus, después de sus terribles
padecimientos en la Cruz. Con ella el Maestro acabd su labor en esta tierra, completando
hasta la muerte la comisiéon determinada por el Padre. El gran gemido final de Cristo marcé
la perfecta tarea ya perfeccionada, pues finalmente no habia mas que afadir en la obra de
la Salvacion.

Analizando aquella situacion histérica, deducimos que la muerte de Jesus
seguramente acabd con la esperanza de muchos. ¢Quién iba a creer en el mensaje de un
crucificado? ¢Qué atractivo poseia un sentenciado a muerte y crucificado en manos de los
romanos? El Jesus rey derrotado en la cruz (en apariencia), fue injustamente rechazado...
De igual forma como le ocurrié al Maestro, muchos veran a sus discipulos como personas

-53-



derrotadas por la «religion». La cruz de Cristo sentencia a muerte a todo cristiano
verdadero: a la muerte de este mundo. Con esta condicion, la nueva vida triunfante se
mantiene escondida juntamente con la vida del Maestro, y no para crearnos incertidumbre,
sino para poder disfrutar de la poderosa vida de resurreccion con él.

Atendamos a la ensenanza, porque el final de su ministerio representé el principio
del nuestro. Y con esta visidon ministerial, hacemos bien en considerar lo mas importante de
nuestro paso por este mundo pasajero, esto es, el cumplir con el programa establecido por
Dios, al igual que el Maestro lo cumplid en su vida, hasta el final: «Mas Jesus, dando una
gran voz, expiro».

Jesus murié habiendo completado la obra que el Padre le encargd. Y aunque como
hemos afirmado, en ningln caso podemos morir por los pecados de ningln ser humano, se
espera que por lo menos no lleguemos al instante de nuestra partida, en el mismo lecho de
muerte, a lamentarnos por no haber sabido aprovechar el tiempo y las oportunidades para
servir a Dios, asi como a nuestro préjimo, inclusive en momentos de afliccién. Estemos
seguros, pues, de que aquello que va a prevalecer en la eternidad, por la gracia divina, es
la labor que para nuestro Sefior, en el servicio de los hombres, podamos hacer hoy.

Recibamos con solicitud la instruccion practica del Maestro, y mantengamos una
actitud valiente, para que habiendo acabado la obra que nos fue encomendada por Dios,
sea ésta grande o pequeia, en el final de nuestros dias podamos exclamar como Jesus:
«Consumado es».

El sufrimiento en las manos de Dios, es el fruto su futura gloria en nosotros.

-54-



CONCLUSION

Hasta aqui algunas reflexiones sobre el modelo de Jesus, expresadas de forma muy
resumida, y hechas desde la consideracion de algunos versiculos biblicos tomados del
evangelio segun San Marcos; a los cuales pienso seria conveniente afadir ejemplos de los
otros evangelios, asi como las referencias que se encuentran en Hechos de los Apdstoles y
cartas del Nuevo Testamento, para de esta forma poder ampliar y engrandecer el trabajo
realizado.

Aunque si bien pudiéramos aportar muchos mas datos acerca de las aplicaciones
obtenidas de la vida de Cristo, baste las expuestas para que logremos apreciar el gran reto
gue supone seguir las pisadas del Maestro, que como hemos visto no pasan inadvertidas
ante nuestros ojos.

Tal vez algunos pueden pensar que el ejemplo de JesuUs parece inalcanzable, y que
éste resulta en una impracticable utopia. De ser cierta esta premisa, estamos seguros de
que los escritores biblicos no hubieran presentado de forma tan explicita las
recomendaciones para las iglesias, acerca de imitar el modelo de Jesus. Es verdad que la
perfeccion de Cristo nadie la puede imitar. Pero, no obstante, su ejemplo en calidad de
hombre siempre representara un testimonio seguro y permanente para tomar buena
muestra de él; y no solo de la doctrina, sino de los principios cristianos mas éticos vy
practicos que el Buen Pastor nos dejd registrado en su Palabra.

Después de tantos siglos de cristianismo, no podemos cambiar el llamamiento
biblico, pues sigue siendo el mismo: «Dejandonos ejemplo, para que sigais sus pisadas» (1
P. 2:21). La verdad es que ya es hora de dejar de afirmar que somos cristianos, y actuar
como si Cristo no habitase entre nosotros... Recapacitemos, porque aquello que los demas
valoran, por encima de nuestra predicacion, es la forma de proceder; y por eso cada
movimiento, por muy imperceptible que parezca, queda impreso en la mente de nuestros
semejantes. Entre tanto, necesitamos tomar conciencia del ejemplo del Maestro; porque,
siendo consecuente con nuestra identidad cristiana, advertimos que la presencia de Cristo
no se refleja en la vida solamente a través de las palabras bien pronunciadas, sino
principalmente de los hechos bien observados.

Seguramente que cuando consideremos lo dificil que puede resultar seguir a Jesus,
por momentos nos invadird un profundo sentimiento de incapacidad humana. Pero, cuando
confiamos en que el poder de Dios se perfecciona en la debilidad, como se hace constar en
2 Corintios 12:9, entonces deberemos admitir que en ultimo término no depende de
nosotros, sino del gran poder de Cristo. Efectivamente, nuestra insuficiencia es grande, y
por tal motivo necesitamos constantemente ser participes de la gracia de Dios, de su
fortaleza, de su amparo, guia y proteccién, para de esta manera proseguir con fuerzas
renovadas en nuestro a veces duro, pero satisfactorio camino hacia la eternidad. En tan
digna labor, no olvidemos que la carga de JesUs es ligera y su yugo facil, segun Mateo
11:30.

Como hemos visto, el propdsito en la vida cristiana no consiste en las muchas o
pocas obras que podamos realizar, sino en ser como Cristo. El mismo apdstol Pablo dijo:
«Vuelvo a sufrir dolores de parto, hasta que Cristo sea formado en vosotros» (Ga. 4:19).
Distingamos bien cuadl sea la meta, puesto que la formacién de Cristo en nuestra vida es la
finalidad Gltima de todo proceder cristiano, es decir, el objetivo es ser como el Maestro,
alcanzando asi a vivir como sus verdaderos discipulos.

-55-



Recibamos la ensefianza en palabras del apdstol Pablo: «Ya no vivo yo, mas vive
Cristo en mi; y lo que ahora vivo en la carne, lo vivo en la fe del Hijo de Dios, el cual me
amo y se entregd a si mismo por mi» (Ga. 2:20). Una vez recibidas las declaraciones del
apostol, entendemos que imitar a Jesus solamente es posible en la medida que negamos
nuestro yo, nuestros intereses personales y propdsitos terrenales, para vivir por la fe en el
poder de Dios, permitiendo que la vida de Cristo se reproduzca en la nuestra. No resulta
valido copiar los aspectos superficiales del ejemplo de Jesus, que en cualquier caso
modifiquen toda apariencia externa, si éstos no emanan de la vida que Cristo mismo
imparte en nuestro corazén. En este aspecto, hay que permitir que las fuerzas de su
Espiritu logren cambiar nuestro interior, para que a su vez puedan verse reflejados
visiblemente, y de forma adecuada, los aspectos practicos que corresponden al modelo del
Maestro.

La recomendacion del texto sagrado no puede ser mas explicita: «El que dice que
permanece en él (Jesucristo), debe andar como él anduvo» (1 Jn. 2:6). Si examinamos
nuestra vida, en comparacion con la perfecta vida de JesuUs, no tendremos mas remedio
que humillarnos delante de Dios y, arrepentidos de corazén, confesar nuestra culpabilidad:
por no hacer nada, no hacer lo suficiente, o hacerlo mal. En esta disposicién, debemos
proseguir con la misidn encomendada, fijando constantemente nuestra mirada en él:
«Puestos los ojos en Jesus, el autor y consumador de nuestra fe...» (He. 12:2). Con este
objetivo, deberia resonar en nuestra mente las siguientes preguntas: é¢Como actuaria Jesus
hoy, ahora, y en cada momento de nuestra vida? ¢Qué diria JesUs o haria en la situacién
en la que me encuentro...? Las respuestas ofrecidas, contrastadas con la vida ejemplar del
Maestro, nos indicaran aquello que debamos pensar, hacer o decir... En nuestra mano esta
el obedecer o por el contrario hacer caso omiso.

Estimado lector: Si has recibido la llamada para seguir a Jesus, no resistas al
Espiritu, y considera bien la propuesta, porque ser discipulo de Cristo es la decision mas
importante que podemos tomar en nuestro paso por este mundo temporal. Si esta es
nuestra determinacidon, no perdamos de vista el ejemplo del Maestro para poder seguirlo,
pues nuestra labor se vera ampliamente recompensada cuando Jesucristo, el buen Pastor,
regrese con poder y gloria de la Patria celestial, para recoger a su amada Iglesia.

«Porque uno es vuestro Maestro: el Cristo» (Mateo 23:10).

José Ma Recuero
Bachelor en Teologia

© Copyright 2008
Estrictamente prohibida su reproduccion para la venta.

-56-



