MINISTERIO CRISTIANO
«Portavoces de Vida»

LOS EXTREMOS DE
LA DOCTRINA CARISMATICA

J. M. RECUERO



CONTENIDO

INTRODUCCION

UNA CUESTION DE HERMENEUTICA ..o,

-HACIA LA INTERPRETACION CORRECTA

-EL CONTINENTE BIBLICO

-LA ANALOGIA BIBLICA

-UNA VISION GLOBAL DEL CONTINENTE BIBLICO
-LAS COSTUMBRES ERRONEAS

EL EXTREMADO ENFASIS EMOCIONAL...........oovvoeeveereeeeerereereseses

IMPRESIONES DE UNA REUNION CARISMATICA

EL BAUTISMO Y LA ACCION DEL ESPIRITU SANTO.................

-LA EFECTIVIDAD BAUTISMAL
-SOLO EXISTE UN BAUTISMO

-LA IMPOSICION DE MANOS

-LA GRAN CONFUSION

-LA ACCION DEL ESPIRITU SANTO

-EL ESPIRITU SANTO Y LAS EMOCIONES

EL DON DE LENGUAS ...ttt

-ELDON Y LA CIUDAD DE CORINTO

-EL DON DE LENGUAS Y LA HISTORIA

-EL DON DE LENGUAS EN LA BIBLIA
-UNA EXPLICACION DE ESTE FENOMENO

MILAGROS Y SANIDADES........ocoiirretienee et e

-EL ORIGEN DE LAS ENFERMEDADES
-UNA SOLUCION FACILY RAPIDA

-LAS SENALES APOSTOLICAS

-TEXTOS BiBLICOS SOBRE LAS SANIDADES
-EJEMPLOS QUE INVALIDAN ESTA DOCTRINA
-EXPLICACION DE ALGUNAS SANIDADES

SATANAS Y LOS DEMONIOS........ooooeeciceimesisesesesssseesseeeeeeeeeeeeeeeee e

-UN ENFASIS DESMESURADO
-MINISTERIO DE LIBERACION
-NUESTRA LUCHA CONTRA EL ENEMIGO

LA AP OSTASIA oo

-IDENTIFICANDO LA APOSTASIA
-LOS FOCOS MAS IMPORTANTES DE LA APOSTASIA HISTORICA
-TEXTOS BIBLICOS SOBRE LA APOSTASIA

CONCLUSION

..................... p. 15

..................... p. 21

...................... p. 29

...................... p. 37

..................... p. 51

..................... p. 57



INTRODUCCION

Teniendo en cuenta la fidelidad del pensamiento biblico, no podemos negar que
existe un cierto abismo doctrinal entre los extremos del movimiento llamado carismatico y
el cristianismo evangélico tradicional. Tanto es asi, que debido a la gran expansion de
este fendmeno en el mundo cristiano, y en medio de la evidente controversia mostrada
entre los movimientos carismaticos y la doctrina evangélica mas conservadora, muchos
creyentes viven inmersos en un gran dilema; confundidos y desorientados, no encuentran
una base biblica, sdlida y razonable, donde apoyar firmemente su espiritualidad cristiana.

Ciertamente es dificil definir la doctrina carismatica, y consideramos que ni siquiera
se le puede llamar «doctrina», debido principalmente a su falta de definicién y a sus
multiples variantes. Por este motivo, procuramos no incluir en las conclusiones a todos los
llamados carismaticos. Como se sabe las manifestaciones carismaticas no son exclusivas
del cristianismo evangélico, y las tales se encuentran muy diversificadas en sus
expresiones religiosas.

También es preciso aclarar que el presente trabajo no se muestra a modo de critica
destructiva hacia ninguna persona, dentro de ningun sector cristiano en especial. Mas
bien constituye una advertencia en contra de algunas doctrinas y practicas extremas que
no se presentan de forma clara en la Sagrada Escritura. No se pretende, pues, ofender a
ningun hermano en la fe, ni establecer veredictos judiciales con las objeciones a ciertas
enseflanzas extrabiblicas que se suelen observar en algunos circulos carismaticos.
Aunque, no obstante, entendemos que perderiamos la integridad si con nuestro silencio
permaneciésemos cémplices con los errores promovidos por la extrema doctrina del
citado movimiento.

Tal vez alguien pueda pensar que con esta propuesta se procura crear la divisién, o
romper la unidad cristiana. En esto, debemos admitir que la comunidn de las iglesias, o
sectores evangélicos, no viene marcada por la aceptacion incondicional de «cualquier
viento de doctrina», como bien cita Efesios 4:4. No concibamos mal la unidad cristiana. El
creyente que rompe la unidad y comunién evangélica, es precisamente aquel que se aleja
de la doctrina correcta, expresada de una vez por todas en la Revelacién de Dios. Porque,
si examinaos bien la siguiente norma biblica: «Ninguna profecia de la Escritura es de
interpretacion privada» (2 P. 1:20), deberemos de aceptar que no puede haber varias
interpretaciones de la Biblia. Luego, creemos, vivimos y predicamos la Unica y exclusiva
verdad de Dios, o por el contrario estamos creyendo, viviendo, y en consecuencia
predicando una mentira.

Con esta conviccion, cualquier cristiano comprometido con su Sefior esta llamado a
contender ardientemente por la doctrina que ha sido otorgada una sola vez a los
creyentes, segun se nos exhorta en la carta de Judas (v.3). Por lo cual, mostrando cierta
prudencia y humildad, pero sin perder la entereza y la valentia, habremos de hacer frente
a todas aquellas ensefanzas o practicas que se presentan como «doctrina verdadera»,
pero que por su débil y oscura argumentacion biblica, carecen de solidez y fundamento
para ser reconocidas como tal.

Por otra parte, huelga decir que el propdsito de esta obra no es confeccionar un
estudio amplio y exhaustivo, sino mostrar un analisis razonable de lo que esta ocurriendo
en este sector, a la luz de las Sagradas Escrituras, que por algo son las que poseen la
ultima palabra en materia de doctrina, sobre todo para la vida del cristiano que quiera ser

-3-



consecuente con su fe. Y con esta aspiracion, debemos examinar las practicas
carismaticas, investigando los motivos que las originan, asi como los efectos negativos
que se producen en nuestro cristianismo contemporaneo, a causa de sus extremos
doctrinales.

En definitiva, solamente se pretende mostrar ciertas reflexiones, con el objeto de
avivar el deseo de investigacion biblica entre los cristianos, para que averigien, cada uno
de forma personal, la verdad revelada en la Palabra de Dios; y, cdmo no, también las
mentiras que Satanas pretende introducir por medio de sus artimafias doctrinales,
resultando en unas excesivas practicas que, a la verdad, carecen por completo de
fundamento biblico.

Estimado lector, si usted es un cristiano sincero, y desea hacer la voluntad del Dios
que le ha salvado, entonces pidale en oracién y con sinceridad de corazén, que le ayude a
descubrir la verdadera doctrina; pues de ello depende no solo su correcta orientacion
espiritual aqui en la tierra, sino que también constituye su completa preparacion para vivir
en la eternidad, en plena comunion con Dios y su eterna Palabra.

Por lo demas, hacemos bien en seguir las instrucciones de nuestro Sefior,
transmitidas a través del apdstol Pablo: «Pero tu habla lo que esta de acuerdo con la sana
doctrina» (Tit. 2:1).

«El Espiritu dice claramente que en los postreros tiempos algunos apostataran de la
fe, escuchando a espiritus engafadores y a doctrinas de demonios» (1 Timoteo 4:1).



UNA CUESTION DE HERMENEUTICA

HACIA LA INTERPRETACION CORRECTA

Meditando sobre el tema que nos ocupa en este primer apartado, la recomendacién
biblica se dirige hacia el problema de fondo: «Que usa bien la palabra de Verdad» (2 Ti.
2:15). Segun este versiculo, la consecuencia que se deriva es la siguiente: Si no se
interpreta correctamente la Palabra de Dios, tampoco se podra hacer un buen uso de ella.
En tal caso, lo Unico que se ocasionara son doctrinas y practicas, que a la postre se
desviaran de la correcta enseifanza biblica. Por ello afirmamos, y sin temor a
equivocarnos, que los extremos producidos en el entorno de nuestro «ambito evangélico»
(por desgracia el calificativo «evangélico» se encuentra muy desfigurado de su significado
original) se deben fundamentalmente a una interpretacion errénea de las Sagradas
Escrituras; precedida, dicha interpretacion, por un desconocimiento de los principios mas
basicos pertenecientes a la llamada Hermenéutica biblica.

Ya en tiempos del Nuevo Testamento se hallaban movimientos infiltrados dentro de
la verdadera Iglesia, y éstos fueron denunciados por los mismos apdstoles, debido
principalmente a las doctrinas erréneas que pretendian introducir en las comunidades. No
resulta impropio pensar, por tanto, que aquellas advertencias hayan quedado registradas
en la Biblia, para que también los creyentes de hoy recojamos el ejemplo. Asi reza el
texto biblico: «Porque vendra (futuro) tiempo cuando no sufrirdn (soportaran) la sana
doctrina (elemento clave), sino que teniendo comezén de oir, se amontonaran (son
muchos) maestros conforme a sus propias concupiscencias (motivaciones egoistas)» (2
Ti. 4:3).

En primer lugar, es del todo imprescindible aceptar la ensefianza de que solamente
existe una interpretacién de la Biblia, no varias. Si bien es verdad que los textos pueden
comprender incontables aplicaciones para nuestra vida personal, la justa interpretacion de
los escritos biblicos la determina la Hermenéutica Biblica (el conjunto de normas que
establecen la correcta interpretacidon de los textos sagrados). A este respecto, la misma
Escritura nos ofrece innumerables normas de interpretacion (buena parte de la
Hermenéutica se encuentra en la propia Biblia), como veremos a continuacion; vy
supeditadas estas normas al cumplimiento de las reglas mas basicas: la dependencia de
Dios y la iluminaciéon de su Santo Espiritu, que se corresponden asimismo con un sincero
deseo de obediencia al Sefior, y con la subordinaciéon a los métodos que El mismo ha
estipulado en su Palabra para poder interpretarla.

Es cierto que el Espiritu Santo habra de iluminar nuestra mente para conocer el
sentido espiritual y practico de la Escritura Sagrada. Pero, no es menos cierto que la
Palabra, la Revelacion de Dios, se ha transmitido en el escenario de la historia de la
Humanidad; y por consiguiente, es nuestra responsabilidad conocer los factores de ese
escenario, donde la Palabra asume la configuracion final determinada por Dios, a la vez
que adquiere un significado concreto para el ser humano.

Asi que, todo aquel que desee llegar a una comprension adecuada de la sana
doctrina, necesitard conocer, en buena medida, las indicaciones que nos ofrece la
Hermenéutica Biblica.

Teniendo en cuenta lo dicho, no parece sensato aplicar una exégesis biblica sobre la
base de nuestras propias emociones, impresiones personales, o experiencias subjetivas, y

-5-



a continuacién insertar versiculos biblicos aislados y desprotegidos de su contexto, para
crear cualquier doctrina sin importar las normas establecidas. Y esta es, verdaderamente,
la base interpretativa de la mayoria de circulos carismaticos extremos, desde donde se
confeccionan y desarrollan el conjunto de ensefianzas y practicas extrabiblicas... Con esta
indiferencia hacia la hermenéutica, de ninguna manera se podra entender correctamente
las Sagradas Escrituras.

Por esta razon planteada, y debido al gran desconocimiento que se ha podido
constatar, no tan solo en el ambito carismatico, sino en buena parte de nuestro
desarrollado mundo cristiano, consideraremos oportuno mencionar algunas sencillas
reglas de interpretacion biblica, las cuales se habran de tener presente a la hora de
estudiar la Palabra de Dios.

Como ya seflalamos, estas recomendaciones no se escriben con la intencién de
refutar todos los errores que se puedan producir en el extremo carismatico. Lo que se
procura es ofrecer ciertas claves de interpretacion biblica, las cuales se revelaran a lo
largo de los comentarios -previa mencion de algunas normas en este apartado-, con el
propdsito de que sea el mismo lector quien examine sus propios presupuestos doctrinales.

Con este espiritu de investigacion, presentaremos seguidamente algunas pautas
que se estiman de interés general, para que podamos analizar, con buenos criterios
exegéticos, todos los extremos doctrinales que se puedan plantear.

Antes de entrar en el tema, consideremos la norma de hermenéutica que se debe
aplicar en todos los casos. Es la siguiente: Todo se ha de interpretar literalmente (tal y
como se lee) salvo en dos casos: Cuando el sentido del texto se contradice con otros, o
cuando constituye un absurdo. Por ejemplo, cuando Jesus dijo: «Yo soy la puerta» (Juan
10:9), resulta muy evidente que es absurdo. La puerta sirve para entrar, y denota la
entrada a la salvacidon... Y cuando se menciona que Dios «se arrepintio de haber hecho
hombre en la tierra (Génesis 6:6), se contradice con el texto en el que cita que Dios: «no
es hijo de hombre para que se arrepienta» (Numeros 23:19); por lo tanto, en el primer
caso el arrepentimiento no se puede interpretar literalmente, pues lleva sentido
antropomorfico de pena, tristeza o pesar.

EL CONTINENTE BIBLICO

Por lo general, los cristianos creemos que Dios ha comunicado al ser humano su
propia voluntad, descubriéndola por medio de la Palabra escrita. A esta manifestacion
divina la vamos a denominar el «contenido biblico». Sin embargo, para que podamos
comprender mejor su Revelacién, Dios la ha transmitido en diferentes periodos y lugares
de la Historia, y a través de diversos autores humanos. A estos medios de comunicacion
los llamaremos el «continente biblico». Querer, por lo tanto, conocer solo el «contenido»,
esto es, la Revelacion de Dios que incluye la doctrina biblica, sin conocer también el
«continente», es decir, el proceso de comunicaciéon que se extiende a través de los varios
libros de la Biblia (circunstancias personales, sociales, culturales, politicas, geograficas...),
asi como el desarrollo légico de la teologia biblica en el tiempo, entre otros factores, es no
aceptar la manera y las condiciones especiales por las cuales Dios ha hablado. Es, en
definitiva, rechazar los propios métodos que el Espiritu Santo ha utilizado para
concedernos su Revelacion escrita.

Factores del continente biblico

Para confirmar una doctrina biblica, primero corresponde al creyente examinar el
texto cuidadosamente, haciéndolo siempre desde su fondo «histérico» y su condicidn
«gramatical». Como ya hemos indicado, el contexto va a determinar, en gran manera, la
interpretacion del propio texto. Por ello es interesante descubrir, si asi lo permite el
pasaje biblico, todos los datos internos que éste nos pueda aportar; y a partir de ahi,
deberemos involucrarnos lo maximo posible en el escenario del escrito, anadiendo los
datos que la propia historia nos proporcione.

Destacando lo mencionado, habremos de examinar bien el escenario en su
contexto, como por ejemplo pueden ser las costumbres del lugar (en el templo judio, o en

-6-



la sinagoga), las circunstancias especiales del autor (los encarcelamientos de Pablo), los
componentes del ambiente politico (el imperio Romano en el NT), social (la repercusién de
la invasiones y deportaciones de Israel), religioso (influencia del judaismo, gnosticismo, o
religiones paganas en las epistolas), y demas pormenores.

Continuando con este enfoque, también es conveniente entender la motivacién
principal de los escritores (causas de la redaccion), que a veces se relacionara con
doctrinas o practicas erréneas, o conflictos dentro de la iglesia, etc. Ejemplo: Galatas
(introduccién del judaismo en la iglesia); Romanos (conflictos entre judios y gentiles);
Filemodn (el robo de Onésimo a su amo); Corintios (disputas, embriagueces, fornicacion...).
De igual manera ocurrird con los destinatarios del libro o carta que estemos leyendo;
puesto que deberemos, en su caso, averiguar el significado que el mensaje tenia para
ellos (los primeros oyentes o lectores del texto biblico). Con esta orientacién, es preciso
saber que, como norma, siempre debera existir una «conexion» entre el significado
original y la ensefianza doctrinal que podamos extraer del texto. Un ejemplo de ello lo
encontramos en el siguiente versiculo: «Por cuanto todos pecaron» (Romanos 3:23). Es
cierto que todos hemos transgredido la ley de Dios. Pero la palabra «pecado», en su
significado original, significa fallar, errar el blanco, o no dar exactamente en la diana. Es
decir, el énfasis recae en que todos nos hallamos extraviados del camino, desviados de la
voluntad de Dios, y por mucho que lo intentemos, no alcanzamos a cumplir con la
perfecta Ley divina.

Al mismo tiempo, es recomendable familiarizarse con el esquema del libro y su
estructuracion basica: observando la composicion, sus diferentes secciones, el orden y la
importancia de las expresiones; ademas de reconocer el estilo literario del documento
(poético, historico, apocaliptico, legal, profético...), e identificar las figuras retéricas del
lenguaje (metafora, simbolo, personificacidon, hipérbole...)

También resulta indispensable percatarse del pensamiento o ensefianza central que
el autor intenta expresar a través de los distintos pasajes, y reconocer las palabras claves
que se repiten a lo largo del libro, carta o porcion biblica. Ejemplo: la palabra amor se
repite mucho en 1 Juan; o el gozo, en Filipenses.

Con el objeto de obtener una adecuada comprensién, es de gran utilidad descubrir
el significado que originalmente tuvieron las palabras o expresiones escritas, asi como los
tiempos verbales y demas aspectos gramaticales. Para ello resulta de enorme valor
reconocer las diferentes traducciones en griego o hebreo, el uso de los términos en
aquella época y sus diferentes acepciones (para aquel que tenga acceso a la informacion,
claro estd). Pongamos un ejemplo: El término fe, dependiendo del contexto biblico, puede
significar: confianza (Hebreos 11:1), fidelidad (géalatas 5:22), o doctrina (Judas 3).

Ahora bien, en ningln modo debemos olvidar que la Biblia es inspirada por Dios, y
por lo tanto habremos de aceptar que en ella se encuentre un significado espiritual
implicito (no histoérico) subyacente al mismo texto. Siendo verdad lo dicho, cuando se
trata de doctrina para la iglesia, se hace obligatorio que cualquier ensefianza goce de una
concordancia légica con el significado historico-gramatical, asi como con todos los
principios teoldgicos analogos a los demds textos biblicos, que de manera conjunta
guardaran la unidad de la Escritura; como mas adelante tendremos la oportunidad de ver.

Dicho todo esto, advertimos que lo sefalado hasta aqui se ignora con bastante
ligereza cuando se valora una doctrina. Por lo general, la estrategia hermenéutica que se
aplica en el «extremo carismatico», es tan simple como escoger algunos versiculos
aislados para apoyar las consecuentes experiencias emocionales, que son, hoy por hoy,
las que preceden y también determinan toda interpretacién. El texto biblico, en este caso,
es sacado sin miramiento alguno del contexto en el que se situa, formulando asi doctrinas
y practicas que, como iremos contemplando a lo largo de las paginas de este libro, muy
poco tienen que ver con el auténtico mensaje biblico.



LA ANALOGIA BiBLICA

Una manera facil de comenzar a distinguir si una doctrina carece de fundamento
biblico, es realizando un examen comparativo de los textos, desde la propia coherencia
biblica. Asi pues, cuando intuyamos que una doctrina es de caracter dudosa, se hara
conveniente recurrir a lo que en términos teoldgicos se conoce como «analogia biblica».

Para aplicar esta disciplina, deberemos comparar las ensefianzas que puedan ser
oscuras, con todo el cuerpo doctrinal que existe en el conjunto de la Escritura, y que
habla acerca del tema en cuestion. Es en esta forma, cuando empezaremos a reconocer Si
los otros pasajes biblicos apoyan la doctrina, o bien se contradice con la ensefanza
general de la Palabra, a la luz de sus verdades mas fundamentales. Con este ejercicio,
comprobaremos si dicha doctrina guarda unidad con todo el pensamiento global de la
Biblia, conforme a los principios universales de la Revelacién escrita que Dios nos ha
dejado. Ejemplo de esta comparativa, lo hallamos en la doctrina del bautismo, que
veremos con detalle mas adelante.

Si estamos de acuerdo con que la Biblia se interpreta a si misma, podemos
entonces aplicar unas normas sencillas, practicando los pasos siguientes desde la propia
lectura que hagamos de un texto biblico. Con este método podremos saber si cualquier
ensefianza esta lo suficiente argumentada como para poder otorgarle el crédito necesario,
y obtener asi la seguridad de que estamos bien encaminados:

10 Debemos afianzar toda ensefanza doctrinal en su propio contexto inmediato
(versiculos anteriores y posteriores).

20 Contemplar esta doctrina en su amplio contexto (tener en cuenta todo el pasaje o
porcion biblica).

39 Investigar la doctrina a la luz de la idea central del autor —enmarcada en el pasaje o
bloque de contenido-, el cual define el principio y el fin del tema tratado.

40 Examinar la doctrina segun todo el pensamiento general del libro o carta que estemos
leyendo.

50 Descubrir la doctrina a la luz del propio testamento (AT o NT) en el que sitla.

60 Reconocer la doctrina teniendo presente los principios generales (en materia de
doctrina) de toda la Biblia, con los cuales debera guardar una relaciéon coherente.

7° Finalmente, aseguraremos la doctrina sobre la base de todos los pasajes paralelos y
ensefianzas que mantengan una correspondencia entre si.

89 Si hasta aqui no hemos concluido con suficiente claridad, examinando lo oscuro a la luz
de lo claro, no tendremos mas remedio que desechar toda ensefianza cristiana, que asi se
exponga como doctrina o norma de fe para la iglesia.

UNA VISION GLOBAL DEL CONTINENTE BIBLICO
El Antiguo Testamento

Antes de nada, resulta indispensable entender, con la maxima amplitud mental,
gue el Antiguo Testamento comprende el escenario profético donde se desarrollaron los
acontecimientos histdéricos que apuntaban a la obra del Nuevo Testamento; teniendo
como personaje central la persona y obra de Jesucristo. Entonces, para realizar una
exégesis correcta de los antiguos documentos biblicos, se hace necesario discernir con
toda precisién esta representacién mesianica, cuyo amplio desarrollo podemos descubrir a
lo largo de toda la Biblia.



Efectivamente, el Antiguo Testamento constituye la Revelacion de Dios concedida al
pueblo de Israel. Pero, sin embargo, tengamos en mente que hubo una finalidad histdrica
muy especial, claramente expresada en el Nuevo Testamento: que se cumpliese el plan
de la Salvacién provisto por Dios desde la eternidad en Cristo Jesus. Con este fin, la
constancia de Dios en cuanto a la preservacion del pueblo de Israel fue primordial,
guardandolo y utilizandolo para tal propdsito. Y muchas de las promesas son concedidas a
Israel, asi como mandamientos y estatutos, con el propdsito de llevar a cabo, fisica e
historicamente, la gran obra de Cristo en la cruz del Calvario, haciendo asi posible la
salvacion de la propia Humanidad perdida. Y cuando este objetivo, predicho a lo largo de
toda la Antigua Alianza, se cumplid en Jesucristo, también quedaron anulados los
aspectos antiguos de la Ley, como pueden ser las normas de conducta dadas al pueblo,
las leyes civicas y rituales, o algunas promesas que fueron especificas para el pueblo de
Israel como nacién.

Una vez admitida esta ilustracion, tampoco nos obligamos en ningln caso a
eliminar el Antiguo Pacto, ya que estariamos haciendo agresion a la recomendacion
biblica: «Porque las cosas que se escribieron antes, para nuestra ensefanza se
escribieron» (Ro. 15:4). Es verdad, con la lectura y meditacién de los antiguos Escritos,
podemos recoger abundantes ensefianzas y ejemplos practicos para nuestra vida
cristiana, asi como principios esenciales del caracter de Dios, considerando -por
comparacion- la manera como El sigue obrando hoy en la vida y en las circunstancias de
muchas personas. Con todo, y aun siendo esto cierto, resulta completamente erréneo
establecer doctrinas o practicas para el cristiano de nuestro siglo sobre pasajes del
Antiguo Testamento, maxime si no encuentran su amplio apoyo en el Nuevo Testamento.

Muchas de las dificultades o aparentes contradicciones que encontramos y que no
entendemos, respecto de la intervenciéon de Dios en la Antigliedad, como podria ser su
estricta justicia o su gran permisividad, son facilmente comprensibles (o por lo menos
aceptables) cuando reconocemos que por encima de todas las cosas, la finalidad ultima de
Dios fue la «salvacion eterna» de la propia Humanidad; y ésta solamente podia hacerse
efectiva en la persona de Jesucristo (en su muerte y resurreccién), a través de la historia
de un pueblo llamado Israel. Por tal motivo, la presentacidn genealdgica era tan relevante
para un judio. La descendencia pura, en la preservacion de las familias, garantizaba el
cumplimiento profético sobre la venida del Mesias (descendiente de Abraham; de la
nacion de Israel; de la tribu de Juda; de la casa de David...). De otra manera, la Salvacion
no se hubiera llevado a cabo con la fiabilidad histdrica requerida por Dios desde la
Antigliedad. Y con este sentir, podemos afirmar que la «perspectiva mesianica» es de
crucial importancia, tanto para interpretar el Antiguo Testamento, como para construir
una vision correcta de la doctrina biblica aplicable a la Iglesia en nuestra era
contemporanea. Ahora bien, la obra ya se completd, y lo que no podemos hacer, en
ninguna manera, es volver otra vez al escenario, al cuadro preparatorio, para asentar
dogmaticamente cualquier postura teoldégica que no sea apoyada por el Nuevo
Testamento.

A la hora de establecer una doctrina, haremos bien en considerar los diferentes
momentos del panorama histoérico: antes de la Ley; los distintos periodos proféticos; los
dos grandes cautiverios del pueblo dividido (Asiria y Babilonia); la restauracién de la
nacion posterior a la deportacion babildnica; entre otros momentos relatados en cada
libro. De esta manera habremos de contemplar los sucesos histéricos, y descubrir si las
ensefianzas o promesas biblicas fueron solo temporales, o bien permanecen invariables
hasta nuestros tiempos.

Los cuatro evangelios

Quienes escribieron los evangelios que aparecen en la Biblia, no pretendieron
ofrecer la doctrina sistematica que la iglesia de Jesucristo tendria que practicar a lo largo
de la Historia. Este no fue el propdsito principal de los autores que redactaron los
documentos evangélicos.

Los evangelistas, con sus escritos, quisieron darnos a conocer —-guiados por el
Espiritu Santo- una buena noticia (evangelio), y el desarrollo de esa noticia en la vida,

-O-



muerte y resurreccion de Jesucristo; pero no una informaciéon doctrinal estatica y
permanente para la Iglesia. Ellos presentaron a la persona gloriosa de Jesis como el
Sefior y Salvador de la Humanidad; y a su perfecta obra, como el cumplimiento de las
promesas comprendidas en el Antiguo Testamento. Y la motivacién principal fue, sin duda
alguna, la de expandir el Evangelio de Jesucristo, dando a conocer el mensaje de la
Salvacién, y presentando la ética del Reino de los cielos. Y a mas de ello, también con sus
escritos expresaron un deseo implicito de confirmacion en la fe y de consolidacion
evangélica para las iglesias existentes, desde luego. Pero, visto con toda légica, no
podemos admitir que ellos trataron de ofrecer un compendio doctrinal y fundamental
sobre eclesiologia, y mayormente cuando lo que rondaba por sus mentes era la imagen de
un inminente regreso de Jesucristo.

Si podemos aprender algo de los evangelios, a buen seguro, son pautas morales y
espirituales; ensefanzas universales presentadas por el gran Maestro, que tienen que ver
esencialmente con la salvacién, la condenacion, la esperanza, la fe, el amor, y lo que se
deviene de todo ello: nuestra buena relacién con Dios, y también con nuestro préjimo.

Lo que en ningln modo presentan los evangelios, son las formas doctrinales que
hoy debe practicar la Iglesia. El Sefior Jesus no nos dejé un manual escrito de liturgia
eclesial. En todo caso, si queremos cumplir con la «doctrina» que se revela en los
evangelios, ésta comprende abundantes ensefianzas y principios éticos comunicados por
Maestro Jesucristo; pero en ningun caso el ministerio mesiélnico, con los milagros y las
sefales que le correspondieron solamente a El, y a los que El establecido de acuerdo con
su soberania (como veremos mas adelante).

Fueron, a este efecto, los apdstoles y discipulos, los que recogieron todas las
ensefianzas de JesUs y las transmitieron a los cristianos del primer siglo; primero de
forma oral, y seguidamente por medio de los escritos que encontramos en las epistolas. Y
aunque los evangelios fueron redactados mas tarde que muchas cartas del Nuevo
Testamento, ello no significa que muestren una doctrina mas desarrollada; es un
problema de fecha en la redaccién, y no de evolucién en la ensefianza o doctrina.

Hechos de los Apostoles

Como su propio titulo indica, el libro no intenta definir la doctrina apostdlica, sino
los hechos (los actos) que los propios apdstoles realizaron, como cofundadores de la
Iglesia de Jesucristo. Y es de suma importancia reconocer, con toda transparencia, que en
ningun lugar del Nuevo Testamento se nos insta a que repitamos todos los hechos que en
aquel tiempo efectuaron los apdstoles.

El libro de Los Hechos de los Apdstoles, segun v.1, es la narracidon escrita a una
persona: Tedfilo (posiblemente un cristiano). Pero Lucas, el autor, en ningdn momento
tratd con sus escritos de instruir doctrinalmente a la Iglesia. «Los Hechos», en su
concepcion original, es la narracion histérica del nacimiento, crecimiento, expansion y
consolidaciéon de la Iglesia de Jesucristo, y no un libro de doctrina.

Este documento biblico recoge el periodo de transicién que hubo entre el judaismo
y el cristianismo, el cual ya se habia establecido y se encontraba en proceso de
crecimiento, perfeccionamiento y consolidacion. De tal forma, el libro de Hechos no
permanece estatico, pues mantiene todo un «desarrollo» en donde observamos que la
Iglesia experimenta modificaciones en su contenido doctrinal.

Es cierto que este libro no expone una doctrina fija para la Iglesia. Pero al igual que
en los evangelios, también podemos extraer ensefianzas aplicables para nuestros dias. En
esto, es preciso comprender que Hechos no posee una finalidad doctrinal, aun cuando
estén presentes, claro esta, los principales aspectos doctrinales que tienen que ver con la
Salvacion, en su concepto mas amplio. En esta direccidon, notamos que los hechos de los
apostoles (sus milagros, prodigios, sefales...) fueron realizados como demostracion
palpable de que ellos (y no otros) fueron los enviados directos de Jesus, esto es, los que
iban a conformar la doctrina cristiana para la Iglesia y, por ende, los Unicos que habian

-10-



adquirido una autoridad especial de parte del Sefior. Y esta autoridad delegada, fue en
esos momentos demostrada por los hechos portentosos, los cuales ratificaron el
advenimiento del Salvador.

Estas sefiales mesianicas, pues, identificaron a los apdstoles como representantes
del Mesias; y desde esta representacion, se prepard el terreno, como convenia, para que
posteriormente se consolidara la doctrina apostodlica, por la cual debe conducirse hoy la
Iglesia de Jesucristo.

Comprendamos que la Iglesia no esta fundada en los hechos que realizaron los
apéstoles, sino en su doctrina, que es la que Jesucristo les comunicd. Por esta causa, y en
medio de la evidente confusién doctrinal del momento, el asentimiento hermenéutico del
apéstol al joven Timoteo fue suficientemente claro y preciso: «Pero tu has seguido mi
doctrina (no los milagros, sino la doctrina apostdlica)» (2 Ti. 3:10). Como bien podemos
observar a lo largo del libro, las experiencias transitorias de la joven Iglesia fueron
evolucionando, por lo que no podemos pretender repetirlas hoy, y mucho menos si éstas
no mantienen su apoyo seguro en el Nuevo Testamento.

En definitiva, estos hechos confirieron a los apdstoles la necesaria acreditacién que
les certificd (en aquel tiempo) como portadores del mensaje de Jesus, el Mesias,
corroborando asi el comienzo de una nueva era: el nacimiento de la Iglesia de Jesucristo,
que irrumpe en la Humanidad como la renovada y definitiva comunidad del Reino de Dios.

Las cartas apostolicas

El objetivo de las cartas apostodlicas fue, en términos generales, el de transmitir la
doctrina biblica para los cristianos de aquellas primeras iglesias establecidas, proveyendo
asi de las instrucciones practicas que éstos debian seguir; y a la vez, suministrando las
directrices necesarias para su correcto funcionamiento eclesial.

Las cartas, ademas, son el cumplimiento del mandamiento dado por Jesus a sus
apostoles, cuando dijo: «Id, y haced discipulos a todas las naciones... ensefiandoles (lo
ensefiaron oralmente y por escrito) que guarden todas las cosas que yo os he mandado»
(Mt. 28:19,20). Entonces, debemos preguntarnos: {Qué cosas les mandd Jeslus a sus
discipulos para que nosotros las guarddsemos? Pues no son otras que las ensefianzas de
Cristo explicadas y detalladas en las cartas apostélicas.

Igualmente, las epistolas del Nuevo Testamento, aparte de presentarnos la
ensefianza apostdlica, también intentaron corregir muchos de los errores que ya existian
en aquellas primeras comunidades cristianas. Parece evidente, pues, que las ensefianzas
generales proporcionadas por el Sefior Jesus a sus discipulos, recogidas en los evangelios,
se convirtieron en instrucciones especificas para nosotros en las cartas del Nuevo
Testamento.

Es preciso saber que en el Nuevo Testamento existe un proceso que se ha
procurado en llamar la «revelacién progresiva», donde la doctrina se va desarrollando de
forma creciente y gradual. De ahi que las cartas mas tempranas del apdstol Pablo, como
Galatas, Tesalonicenses o Corintios, expresen una iglesia que se esta constituyendo
doctrinalmente. Y, las cartas mas tardias, como pueden ser las pastorales (1 y 2 Timoteo,
y Tito), exponen una doctrina de iglesia mas formada y estable. Por ello, el contenido de
las cartas que se redactaron mas tarde, posee un mayor peso teolégico y doctrinal, que
aquellas que son de fecha mas temprana.

Por lo visto, los documentos escritos a modo de cartas apostdlicas, son de un valor
incalculable para confirmar cualquier doctrina. En esta configuracion biblica, la verdadera
Iglesia de Jesucristo adquiere su fundamento inamovible en la doctrina (no en los hechos)
de los apéstoles (oficio) y profetas (funcion), tal como hace constar Efesios 2:20.

Ya se ha mencionado que la ensefianza biblica se va desarrollando y transmitiendo
con caracter progresivo (va creciendo, cambiando, madurando), aunque, como se suele
afirmar, Dios siga siendo el mismo. Es cierto que Dios no cambia (es inmutable), pero no
obstante su programa en este mundo comprende un desarrollo que en cualquier caso
puede ser variable. En cada periodo de tiempo determinado, el Soberano administra, de
forma igual o distinta, los medios que considere oportunos; aun cuando El siga siendo el
mismo (la diversidad en las acciones no implica variabilidad en la persona). Es evidente

-11-



que Jesus actud de una manera con los fariseos, y de otra manera muy diferente con la
mujer samaritana; y El no cambia. La actuacién de Dios con su pueblo Israel -como
nacién-, en muchos aspectos no es la misma que con la Iglesia neotestamentaria (y Dios
no cambia); y asi podriamos afiadir mas ejemplos expresados en la multiforme gracia de
Dios.

LAS COSTUMBRES ERRONEAS

Para concluir con este capitulo, se estima conveniente resaltar algunos habitos
erréneos que se suelen aplicar a la hora de leer la Biblia. Y estas insanas costumbres son
las que deberemos evitar, en la medida de lo posible, si es que deseamos interpretar
correctamente las Escrituras (en sus ensefianzas generales), para asi poder hacer la
voluntad de Dios correctamente:

No tener prejuicios

Es cierto que cuando una persona se convierte a Dios dentro de un circulo cristiano
establecido, por lo general suele recibir la influencia de una linea doctrinal ya
determinada. Y resulta muy facil, debido a la ldgica inmadurez espiritual, que por los
menos en sus primeros periodos quede aferrada a ella como si se tratase de la «Unica
verdad».

Toda instruccion biblica inicial, sea correcta o incorrecta, suele permanecer
arraigada en nuestra mente. Y asi se corre el peligro —aun de forma inconsciente- de
plasmar en nuestro pensamiento conclusiones de antemano respecto a la doctrina biblica.
O lo que también es peor, nos provee de una linea especifica de interpretacion por la que,
posteriormente, filtraremos todos los datos biblicos que recibamos.

Esta predisposicion de la que hablamos, nos condiciona a la hora de comprender el
texto biblico, y no en pocas ocasiones distorsiona el mensaje natural que se desprende de
la Sola Escritura. Como bien se sabe, y mejor se experimenta, resulta muy dificil
despojarse de todos los prejuicios contraidos. Sin embargo, es necesario que cuando
acudamos a la Biblia, lo hagamos sin dictdmenes preconcebidos. Es preferible que primero
ella nos hable directamente, y a continuacion realizar nuestra humilde valoracion, sin
incurrir en actitudes dogmaticas.

Reconozcamos, pues, que muchas de las verdades divinas trascienden a nuestra
estropeada y no menos limitada comprensién humana: «iOh profundidad de las riquezas
de la sabiduria y de la ciencia de Dios! iCuan insondables son sus juicios, e inescrutables
sus caminos!» (Ro. 11:33).

No adoptar una actitud dogmatica

Para comprender de forma adecuada el mensaje biblico, corresponde hacerlo como
si realmente no supiéramos nada; manteniendo asi nuestra mente abierta a cambiar
aquellas cosas que, por su amplio y dificil contenido, son susceptibles de modificacion o,
en su caso, de ampliacion informativa.

Aceptemos de buen grado, como hemos leido en el texto sagrado, que la sabiduria
de Dios es inescrutable. Esta declaracién es definitiva, y por ello debemos admitir la
imposibilidad de alcanzar el conocimiento de la verdad absoluta en todas las disciplinas
biblicas.

Son muchas las ocasiones en las que deberemos abrir las puertas de nuestra mente
y los cerrojos de nuestro corazén, para recibir las muchas ensefianzas que seguro
desconocemos, y que Dios quiera mostrarnos; pues por mas que sepamos, siempre
podremos estar equivocados, en algo o en mucho (nuestra naturaleza humana sigue
estando caida).

-12-



En este asunto, no son pocos los cristianos que mantienen por largo tiempo su
mente en un estado de hermetismo absoluto, creyendo poseer la verdad en todo lo
concerniente a la ensenanza biblica. Y lo mds grave es que la gran mayoria no ha
investigado, con rigor biblico y ensefanza contrastada, ni siquiera sus propias
afirmaciones doctrinales.

Por otro lado, también es cierto que a veces los conocimientos biblicos son mal
comprendidos y asi transmitidos a los demas, impidiendo el avance en la correcta
comprension de la doctrina cristiana, y provocando con ello una deformacion en la vida
espiritual de la iglesia.

Asimismo, se reivindican muchas cuestiones doctrinales que son de orden
secundario, y en ningun caso vitales para la vida cristiana. Y por desgracia, nos son pocos
los que otorgan demasiado valor a la «tradicion», y descuidan lo realmente importante;
incurriendo, en ocasiones, en una postura dogmatica farisaica, la cual provoca una
invalidacidon del mensaje de la Palabra divina, segun la advertencia del mismo Sefior Jesus
recogida en Marcos 7:13.

De conformidad con lo dicho, estamos seguros de que una de las condiciones que
se requiere para, por lo menos, obtener una percepcién clara de la voluntad de Dios, es la
humildad. Por ello, hariamos bien en tener presente la siguiente recomendacién
biblica: «Si alguno se imagina que sabe algo, aun no sabe nada como debe saberlo» (1
Co. 8:2).

No dar rienda suelta a la imaginacion

Haciendo uso de la imaginacién, se alcanza a manipular la Biblia de tal manera que
podemos obtener ensefianzas donde en realidad no las hay (es como sacar agua del
desierto). Si asi dejamos volar nuestra mente, podremos confeccionar facilmente
cualquier doctrina o practica extrafa a la verdad biblica. Solo resta insertar a la original
creacion, los varios versiculos que aparentemente apoyen nuestra particular ensefianza.

Es cierto que en algunos ambitos cristianos el sentido comun (creado por Dios) es
un bien poco utilizado, y un tanto descuidado cuando leemos las Escrituras. No son pocas
las personas que, en vez de aplicar el sentido logico del texto, lo que hacen es dejarse
llevar por sus propias fantasias, cuando en el fondo carecen de razonamiento alguno; esto
no deberia sorprendernos, pues ya lo advertia el predicador: «Donde abundan los suefos,
también abundan las vanidades y las muchas palabras» (Ec. 5:7).

No olvidemos la importante revelacion del profeta Jeremias: «Engafioso es el
corazén mas que todas las cosas, y perverso; ¢quién lo conocera?» (Jer. 17:9). Si
atendemos al texto leido, podemos afirmar que la doctrina biblica no se debe basar en la
experiencia del corazdn, sino exclusivamente en la Palabra de Dios. Asi, pues, no
hacemos mal en desechar toda ensefianza que se extravie del marco biblico, pese a lo
certera que sea la experiencia.

Resulta curioso escuchar las historias rocambolescas de algunos cristianos
extremistas, que navegan con su imaginacidon hasta limites insospechados. Razonemos
con inteligencia, porque si interpretamos la Biblia bajo la «experiencia», seguramente
habrd muchas interpretaciones, pues muchas son las experiencias. Y dependiendo de la
intensidad y del cariz que éstas posean, asi se concebiran las «gafas» de observacién
biblica a través de las cuales se contemplara cualquier doctrina.

Para llegar a vencer esta malograda inclinacién, no hay nada mejor que tomar
ejemplo de nuestro Maestro, el Sefior Jesus, el cual se enfrentd con la tentacién utilizando
como escudo la frase: «Escrito esta» (Mt. 4:4). Y todavia podemos seguir manteniendo la
normativa biblica, puesto que, si no «estd escrito», entonces deberemos cuestionar
seriamente toda propuesta biblica presentada.

En conclusion, no parece prudente salirse del marco determinado por la Palabra de
Dios, y de los limites que ella misma ha establecido.

-13-



No decir lo que el texto no dice

A veces encontramos que las posturas doctrinales que defendemos tan
ardientemente, no se hallan realmente en el texto biblico. Simplemente son conclusiones
gue nos han transmitido, que hemos deducido, o tal vez malinterpretado.

En otras ocasiones, y examinada la ensefanza desde el extremo carismatico, la
ausencia de instruccién biblica es tan clara que el error cae por su propio peso. Sirvan las
siguientes preguntas como ejemplo: éDonde ensefia la Biblia que debemos enfrentarnos
directamente con Satands? (Qué texto recomienda a los creyentes que realicen
exorcismos? é¢Hay algun pasaje donde, de forma clara, ensefie que todos los cristianos
deben hablar en lenguas? ¢En qué lugar se nos garantiza a todos los creyentes la sanidad
fisica, en esta vida terrenal?

Como veremos en los capitulos posteriores, numerosas ensefianzas y practicas
carismaticas hallan su fundamento en el «vacio biblico». Y no son pocas las doctrinas que
se intentan camuflar en textos aislados, debido a que en la mayoria de las ocasiones no
guardan ninguna relacién con el contexto o pasaje biblico en las que se situan. Ademas,
las expresiones: iparece que lo dice! ilo da a entender! ise supone! o ise deduce! son
muy imprecisas a la hora de establecer una doctrina. Si bien es cierto que el sistema
alegorico puede tener su encuentro en este tipo de interpretacion, la experiencia historica
nos demuestra que no es recomendable como método hermenéutico.

Lo mismo ocurre con el «literalismo» (tal y como se lee), el cual arranca las
palabras textuales de su trasfondo histdrico y gramatical; y con ello ocasiona no pocas
contradicciones.

A tenor de lo ya mencionado, no es recomendable dejarse llevar por la primera
impresidn, o por las conclusiones doctrinales que se presupone ya conocemos. En esto, es
aconsejable mantener un espiritu critico que nos impulse a realizar toda clase de
preguntas, a fin de descubrir el verdadero sentido del texto biblico.

En resumidas cuentas, es conveniente cerciorarse bien de que nuestras
afirmaciones sean demostradas de una forma clara y transparente sobre la base firme de
los textos biblicos. Para ello, es imprescindible fijarse muy bien en «lo que dice el texto» y
también en «lo que no dice» (aunque los demas lo digan).

La indicacion del apdstol Pablo a los confundidos corintios, contiene el reglamento
de toda hermenéutica biblica: «Para que en nosotros (la doctrina apostélica) aprendais a
no pensar mas de lo que esta escrito (anotacién importante)» (1 Co. 4:6).

-14-



EL ESTREMADO ENFASIS EMOCIONAL

Una vez expuestas algunas recomendaciones hermenéuticas, vamos a considerar lo
que podriamos llamar el «terreno» donde se planta, crece y reproduce el extremo
carismatico. O por decirlo de otra forma, vamos a ver cuales son los cimientos donde,
posteriormente, se fue construyendo todo el edificio doctrinal de dicho movimiento.

Partimos de una premisa cierta: Las emociones no son malas, naturalmente, pues
son creacion de Dios. Lo nefasto, en cualquier caso, esta en el uso y abuso que se hacen
de los sentimientos, y los extremos que se crean en torno a ellos. Queda claro que los
sentimientos, o cualquier alteracion de tipo emocional, no garantizan ni la conversién del
pecador, ni tampoco la edificacion del creyente; y mucho menos es muestra de santidad o
madurez cristiana. Por el contrario, la Biblia nos ensefia que nuestra relacién con Dios no
se rige por los sentimientos (algo ambiguo e inestable), sino por la fe. Segun manifiesta la
Escritura, la fe no es un sentimiento: es basicamente «conviccion» y «certeza», como cita
Hebreos 11:1.

Sobre este pensamiento, observamos que la doctrina carismatica extrema halla su
seguridad en los sentimientos, en la experiencia, y en los fendmenos de tipo
extraordinario; pero muy poco en la Biblia. Y, cuando el extremo carismatico utiliza algun
texto biblico, lo hace casi siempre de una forma aislada, aunque luego se intente hacer
coincidir el texto —de manera forzada- con la doctrina o practica en cuestion.

Debe tenerse en cuenta, que existen personas que no van a los cultos evangélicos
a aprender de la Palabra de Dios, sino mas bien a buscar experiencias animistas y
trascendentales. Tanto es asi, que en numerosas iglesias la ensefianza biblica es elemento
de ultimo orden, o ni siquiera es apreciada. Asi, la Biblia es reemplazada por experiencias
de tipo sentimental, quedand relegada en el olvido. Y, esta discordancia cristiana, es
muestra inequivoca de la gran contradiccidn espiritual en la que viven inmersos muchos
creyentes.

Al fin y al cabo, podemos afirmar que la mayoria de los que difunden tales
extremos, dirigen su objetivo hacia la busqueda del placer y el bienestar personal; podria
bien ser un derivado del llamado «hedonismo». Por ejemplo, la llamada Teologia de la
Prosperidad, que inunda de falsa esperanza el corazén del candido asistente (ademas de
quedarse con su dinero), es una evidencia palpable de esta propuesta cristiana. Y es
cierto que la Teologia de la Prosperidad funciona... en especial para los dirigentes, que
llenan sus arcas hasta rebosar, aprovechandose del desconocimiento biblico de algunos
ingenuos; y lo que es aun mas grave, también de su precariedad econdmica. Como se
puede prever, el tema de la prosperidad en cuestidn requiere un apartado especial. No
obstante, para evitar demasiado comentario, solamente huelga destacar que la Unica
verdad biblica que estd confirmada, en obediencia al Sefor, es la prosperidad espiritual;
no asi la prosperidad econdémica, que, por supuesto, sera aplicada en funcién de la
providencia divina para cada creyente en particular.

-15-



IMPRESIONES DE UNA REUNION CARISMATICA

Voy a compartir, a modo de comentario, la impresiéon que recibi acerca de una
reunidon carismatica a la que tuve la oportunidad de asistir —entre otras varias- con el fin
de anotar todo lo que ocurriria en su transcurso, y de esta manera obtener un criterio
mas experimental sobre tales practicas.

La campafia evangelistica que se anunciaba, prosiguié de la siguiente manera:

19 La reuniéon se inici6 con un elevado volumen de emotivos canticos que,
articulados bajo una gran instrumentacién musical, imprimian un ritmo altamente
pegadizo.

-Este preambulo formaba parte de la preparacion, y parecia tener un objetivo
claro: empezar a remover las emociones del auditorio alli presente (servidor incluido). En
estas reuniones no es inusual observar cdmo la gente acude con gran predisposicién,
impresionada por el acontecimiento, la musica, y la presencia del esperado «pastor»
evangelista; abiertos plenamente a recibir toda clase de influencias extranas.

20 Estos canticos eran aderezados con un sinfin de aplausos, vocerios, y
repeticiones constantes de palabras espiritualizadas. Entre las onomatopeyas
desordenadas, se utilizaba el nombre de Jesus hasta la saciedad, el «xamén» como una
coletilla, y el «aleluya» para demostrar la super espiritualidad del espectaculo. Asi, notaba
cémo las palabras intermitentes, repetidas machaconamente, y unidas a la musica
estridente, parecian provocar un efecto de pre-hipnosis en los participantes. Entre tanto,
en medio de toda la algarabia, el nombre de JesUs resonaba de forma constante y
repetitiva...

-Visto el asunto en su aspecto biblico, desde la antigledad la Escritura nos
ordena: «No tomaras el nombre de Jehova tu Dios en vano» (Ex. 20:7). Comprendamos
que Jesus no es una palabra que se puede utilizar a nuestro capricho; es un nombre, el de
nuestro Sefor y Salvador, y por tanto requiere del maximo respeto. EIl mismo ya nos
advirtio: «No uséis vanas repeticiones» (Mt. 6:7).

30 A continuacion, se pasd la ofrenda (esto que no falte), para recoger dinero del
auditorio. Esta costumbre parece ser requisito indispensable para la posterior bendicion
espiritual que el ofrendante recibird por parte del ministrador, como respuesta a su
generosidad. La condicidn establecia que cuanto mas se ofrende, mayor seria la bendicion
de Dios.

—-Aplicando el sentido de la ética, entendemos que en un «acto evangelistico» (ya
sea en reuniones, maratones radiales o televisivos) no se debe pedir dinero, pues los
visitantes (como yo) pueden pensar, y con toda razén, que esto no es otra cosa que un
«sacadineros» (suelta el rollo y recoge el dinero); y en la Biblia no se observa, ni a Jesus
ni a los apodstoles, ni a los primeros cristianos, pidiendo dinero en sus actos
evangelisticos. En sentido opuesto, el apdstol Pablo, cuando tuvo la ocasién, trabajo para
cubrir sus necesidades basicas, y a la vez compartir con las necesidades ajenas (véase
Hch. 20:34, 1 Ts. 2:9, 2 Ts. 3:8). Y, cuando recogié las ofrendas para la obra del Sefior,
lo hizo «en las iglesias», con el objeto de llevarlas a otras necesitadas, como se observa
en Romanos 15:31. En contraste con esta clara ensefianza, se puede advertir que la
practica de pedir dinero publicamente, por desgracia estd muy arraigada en algunos
sectores cristianos.

Y con esta vocacién monetaria exhibida en publico, se concluye en que el propio
acto quedo descalificado por si mismo. Sepamos que la bendicién de Dios no se puede en
ningln modo comprar. En este caso, la conclusion de Pedro a Simdn el mago resulta
bastante definitiva: «Tu dinero perezca contigo» (Hch. 8:20).

40 Posteriormente se invitd a los jovenes a recibir la bendicién del Espiritu Santo,
gue al parecer se impartiria por medio del presunto pastor que estaba ministrando. Y tras
insistir éste concienzudamente con gritos, vocerios y extravagancias varias, imponia las
manos en las frentes de los asistentes ordenando al Espiritu Santo obsesivamente que
toque, toque y toque... El ochenta por ciento aproximadamente de los que salieron al
estrado cayeron derrumbados al suelo, como si de soldaditos de plomo se tratara.

-16-



-Francamente, la sensacion que recibi es la de estar en un espectaculo infantil
donde las «marionetas» son manejadas a voluntad del «titiritero». Me causa cierta
perplejidad ver a las personas derribadas por el suelo y privadas de su sano juicio
(borrachos en el Espiritu —como suelen decir-), sin tener en cuenta el decoro cristiano, y
ofreciendo una imagen desvirtuada del cristianismo, cuando no patética. Resulta obvio
que las Escrituras no presentan recomendaciones para hacer este tipo de practicas
desordenadas e irrespetuosas, que por otra parte no tienen sentido alguno, ni tampoco
son para la edificacidon del creyente. Y si sirven para algo, en todo caso, es para confundir
aun mas a los presentes... iY menos mal que no le dio por arrojar la chaqueta y
derrumbar asi al personal, como si estuviera jugando a «los bolos» (aunque pienso que
para el «pastor» debe resultar mas divertido)!

50 El pastor evangelista proseguia con su gran espectaculo, y ordenaba a todo el
auditorio que hablara en lenguas. Y a las ordenanzas del lider, en obediencia absoluta,
comenzaba la algarabia. Asi fue como todos, o la mayoria de ellos, empezaron a exclamar
con palabras ininteligibles y sonidos estrepitosos... Estas manifestaciones se produjeron en
medio de un clima de confusidén y desorden que, a mi juicio, lo Unico que ocasiond fue una
absurda sensacidon de extrafieza y ridiculez; la propia que, con cierto sentido comun,
recibe toda persona ajena a estos circulos.

-Tanto en el caso anterior (imposicién de manos), como en el de hablar en lenguas,
se llevd a cabo de una forma alborotada y bastante desorganizada. Y como bien podemos
comprobar, el tumulto, el griterio y la excitacion, contrastan en gran manera con la paz,
la mansedumbre y serenidad, que Dios imparte en el corazon de sus hijos, cuando existe
verdadera comunion con El.

60 Después el supuesto pastor, con la autoridad de un «emperador», incité a los
convocantes para que reprendieran a Satanas y le ordenaran que se vaya.

-Volvemos a la misma cuestion. No existe esta malsana practica entre los cristianos
del primer siglo, ni se halla en la Biblia instrucciones explicitas para las iglesias (lo
veremos en el capitulo 6, en la seccidon: Nuestra lucha contra el enemigo).

70 Tras una pausa musical, se daba comienzo a la correspondiente predicacion del
Evangelio; ciertamente esperada, al ser un acto evangelistico. Esta, para no privarla del
ambiente deseado, se efectud junto a una suculenta musica de fondo, haciendo asi la
predicacién mas emotiva y trascendente.

-No era para menos, porque el contenido del mensaje carecia de sustancia alguna.
El sermdn, por llamarlo de alguna forma, consistié en un compuesto de palabras infladas
que solo hacian énfasis en Satands, enfermedades y liberacién; adosadas con gestos
extravagantes mas propios de un guardia de trafico, que de un pacifico cristiano. Qué
podemos decir... que no hubo predicacion del Evangelio alguna.

89 Seguidamente realizd la generosa invitacidon para «aceptar a Jesus» (sin haber
predicado el Evangelio). Como respuesta, la cuarta parte del auditorio, aproximadamente,
salié al estrado para mostrar su decisién de «aceptar a Jesus».

-iEso si que es eficacia!, pensarian algunos. Esta claro que la mayoria, por no decir
todos los que acudieron a la plataforma, pertenecian al «grupo». Parece ser buena
costumbre el responder a la invitacidn evangelistica; por un lado, para motivar al
inconverso en su decisién por Cristo —dicen-, y por el otro, porque muchos piensan que la
salvacion se pierde; entonces, cuantas mas veces repitan la «funcidon», mas seguridad
tendran de su salvacién.

90 A continuacion el pastor comenzd a orar, y a hablar en «lenguas». Al mismo
tiempo, un servidor apreciaba coémo sus facciones emitian un alto grado de
empecinamiento. Al parecer, los alli congregados iban a recibir en breve el don del
Espiritu Santo a través de él.

—El cuadro que se dibujaba, en todo el proceso, no podia ser mas ilustrativo.

10° Finalmente el acto terminaba con una invitacién generosa para todo el que
quisiera recibir la uncidon del Espiritu o segundo bautismo. A la llamada salian mas
personas con el avido deseo de calentarse en el ambiente de euforia emocional. El pastor
volvié otra vez a hablar en lenguas y a repetir palabras, dando gritos y ordenando al
Espiritu que toque, toque y toque, y ahora, ahora, ahora... Como si el Espiritu estuviera
sordo, y para mas infamia, bajo el sometimiento del autoritativo «pastor».

-17-



-Con esta escena tan dantesca, se recibe la triste impresion de que el Dios
todopoderoso se ha convertido en un simple siervo, quedando a merced de las 6rdenes
humanas. Sinceramente, resulta chocante observar a ciertos sefores intentando
manipular al Espiritu Santo, cuando en la practica es el Espiritu quien deberia mantener el
control sobre todo aquel que se llame pastor o lider cristiano; y en este caso bien
podemos dudarlo, porque «iA la ley y al testimonio! Si no dijeren conforme a esto, es
porque no les ha amanecido». (Is. 8:20).

Algunas consideraciones sobre el acto

Como bien pude contemplar, la reunién fue dirigida por un superfluo
emocionalismo, a modo de distraccidon; motivado por la musica alta, el escandalo, los
sonidos extrafos y el impetu irracional. Asi que, el culto fue bastante completo, en cuanto
a variedades carismaticas extremas se refiere.

Analizando este paisaje tan desdibujado, debemos hacer una comparacién con los
efectos que se producen en algunos grupos seculares. Y nos daremos cuenta de que estos
actos se asemejan, en su esencia, a los festivales de Heavy Metal, a las danzas africanas,
0 a algunas sectas, cuyos ritmos y métodos provocan un gran estado de excitacion. No es
nada sorprendente que con estos procedimientos, todas las personas que ya vienen
predispuestas, sean vulnerables a cualquier clase de manipulacién e influencia extrafa.

Igualmente ocurre que, la melodia, el tono y el ritmo de la musica, unido a las
repeticiones constantes de palabras, inducen a la persona hacia una especie de alienacion
mental: la filosofia oriental lo denomina el efecto «mantra». Estas resultan ser técnicas
comunes de preparacion muy apropiadas para persuadir y manipular las conciencias de
los confiados asistentes.

Siguiendo el hilo de esta idea, se sabe que ciertos métodos aplicados alteran en
gran manera el estado emocional de las personas. Y una vez se obtiene la conmocion,
éstas quedan sin defensas, debido al cansancio fisico y mental que se consigue ocasionar.
Con este proceder se ejerce una mayor influencia sobre los presentes, y se alcanza a
seducir la parte inconsciente de una manera mas facil y rapida. Posteriormente, y como
consecuencia de todo ello, el grupo entero se integra en una especie de hipnosis colectiva.
Es razonable pensar, por tanto, que muchos queden atrapados en una mentalidad
fuertemente sectaria, y abiertos a toda clase de influencias doctrinales ajenas a la
Palabra.

En direccién contraria a estos habitos, encontramos que el apdstol Pablo rechazé
ciertos métodos meramente humanos, por mas que él mismo supiera cémo llevarlos a
cabo: «Ni mi palabra ni mi predicacion fue con palabras persuasivas de humana
sabiduria» (1 Co. 2:4). Visto desde una perspectiva humana, Pablo nunca intenté
persuadir, convencer, conmover, cautivar, atraer o seducir, con sus formas de
predicar: «Porque esta sabiduria no es la que desciende de lo alto, sino terrenal, animal,
diabdlica», afirmaba Santiago en sus escritos (Stg. 3:15).

Como se distingue en la Escritura, el Espiritu Santo no edifica de manera
fantasmagérica a través de férmulas de seduccion, sino que utiliza principalmente la
exposicion de su Palabra, pues para ello ha sido inspirada por El. Y todos estos
procedimientos son desechables (segun los datos biblicos) para la edificacion del
creyente, y todavia con mayor razén si hablamos de la evangelizacién del incrédulo.

La verdad sea dicha, porque la impresidon personal que recibi del lider no fue muy
grata, que digamos. Sus gestos se hallaban impregnados de cierta soberbia, y la
expresion de su rostro desprendia un evidente sentimiento de superioridad. También, su
discurso me pareci6 mas propio de un agente comercial ofuscado, que lo Unico que
pretendia era vender articulos sospechosos a buen precio. Y, segun mi observacién, he
podido apreciar que buena parte de lideres carismaticos poseen este mismo perfil, que en
verdad muy poco se aviene al caracter manso y humilde que debe mostrar el verdadero
siervo de Dios.

-18-



Indudablemente que la disposicidn de todo aquel que ha sido transformado por el
Espiritu de Dios, es basicamente de insuficiencia personal, y no de prepotencia. Bajo esta
condicién el Espiritu Santo puede trabajar, y no de otra manera, ya que de lo contrario se
le ponen barreras que El no desea franquear; porque su deseo es que el hombre colabore
voluntariamente en la extensién del Reino de Dios, pero haciéndolo con respeto, con
sensatez, con serenidad, y lo mas importante, con humildad.

Tampoco se puede admitir, a juzgar por la ensefianza biblica, que alguien pueda
recibir la bendicién del Espiritu, o la llamada «unciéon», a capricho de un individuo que se
atribuye poderes especiales (que en la mayoria de los casos es un personaje distante y
desconocido para los fieles que asisten al evento o congregacion donde concurren). Esta
practica, en suma, constituye una falta de respeto a la tercera persona de la Trinidad.

Recuerdo que escuché el testimonio de dos mujeres que -segun su declaracion-
dijeron: -Hemos sentido el gozo del Espiritu Santo, comenzamos a reir, cayéndonos al
suelo, y empezamos a hablar en lenguas. Fue una experiencia muy bonita, estamos muy
contentas... Probablemente estas sefioras eran fieles carismaticas que ya estaban
familiarizadas con el ambiente. La verdad sea dicha, porque si el Espiritu hubiera tocado a
estas candidas mujeres (como pretendia el pastor), en vez de provocarles cosquilleos en
los pies, y causarles risas convulsivas y descontrol emocional, mas bien les hubiera
producido cierta vergienza, al no contemplar la vida espiritual con la devocion y seriedad
que se requiere.

Una vez terminado el acto, la sensacién que habia en el ambiente es la que se
produce cuando finaliza una obra de teatro. La gente volvia a la normalidad (del estado de
excitacion), como si desfilaran por la salida de un cine tras realizar el pase de pelicula.
Desde luego que durante la reunién no ocurrid nada que pudiese resultar de beneficio
espiritual, asi como tampoco ensefianzas provechosas. Ademas, la completa ausencia de
instruccién biblica fue de lo mas notorio. Ahora, eso si, el nombre de Jesus fue repetido
hasta el exceso. Al parecer, la costumbre de mencionar el nombre de Jesls de forma
repetitiva, para que se produzca el milagro, es muy usual dentro de la doctrina
carismatica extrema. Como ejemplo citamos al siguiente autor: «Mas hay poder en el
nombre de Jesus, hay autoridad en el nombre de Jesus. Al usar el nombre de Jesus en la
batalla tienes que saber que Dios le ha dado autoridad sobre todo nombre. El nombre de
Jesus nos abre las puertas del ambito espiritual» (Héctor Torres, Derribemos fortalezas.
Ed. Betania, 1993, 213).

Algunos pueden pensar que este culto fue bastante excepcional, si lo comparamos
con otras reuniones en el terreno carismatico. Sin embargo, por lo que he podido
constatar en diferentes paises, gran parte de estos elementos se encuentran presentes en
la mayoria de eventos relacionados con el movimiento mencionado. Y puede parecer
exagerado, pero este es el cuadro que se pinta, por lo general, en muchas congregaciones
carismaticas de nuestro mundo llamado cristiano. En lo que se refiere al extremo
emocional, recogemos las palabras de I|la Dra. Rebecca Browm; que aunque
personalmente no mantengo afinidad doctrinal con esta autora, reconozco que no va muy
desencaminada en el dictamen que realiza: «Demasiados cristianos cometen el fatal error
de pensar que el Espiritu Santo vendra y “tomara el control de ellos” de modo que no
sepan lo que hacen o que no se controlen a si mismos. Unicamente los demonios hacen
tal cosa. El Espiritu Santo siempre exige nuestra colaboracion activa y consciente con su
voluntad. Cada vez que rindamos el control de nosotros mismos, les habremos abierto la
puerta a los demonios para que entren a dominarnos» (Rebecca Browm, Vasija para
Honra.. Whitaker House, 1993, 120). En cuanto a esta declaracidn, y vista desde una
postura psicologica, se entiende que muchas de las practicas realizadas en este ambito
pueden ser simples técnicas de manipulacion psicoldgica (para sus lideres desconocidas,
profesionalmente hablando), y en principio resulten inocuas. Ahora bien, no podemos
negar que si jugamos con aquello que reside en «lo oculto», y nos rendimos a ciertas
experiencias espirituales carentes de base biblica, estaremos de alguna forma abriendo la
puerta de nuestra vida a los demonios, que hardn lo posible por atrapar y encadenar a
todo aquel que se disponga a practicar cualquier método extrabiblico.

-19-



Resumiendo lo dicho, podemos afirmar que estos episodios carismaticos no los
recoge la Biblia por ninguna parte que los busquemos. Solo hay que darse un paseo
«tranquilo» por el Nuevo Testamento, principalmente, y analizar cémo predicé Jesus, los
apostoles, los primeros cristianos, y cuales son los procedimientos reflejados en la
Escritura. Y, si tenemos que aprender de los métodos de evangelizacién, estos son los que
el gran Maestro Jesucristo nos ensefid, quien primeramente respetd a sus seguidores, y
en ningun caso intenté dominar la voluntad de ninguno de ellos: «Si alguno quiere (acto
voluntario) venir en pos de mi» (Lc. 9:23).

Nuestro Sefior predicé el Evangelio (en sus campafias y a modo individual) de
forma serena, tranquila, pacifica y discreta. Y la gente se maravillaba, no por los
espectaculos, sino por la propia predicacién, que iba acompafada de su sabiduria,
inteligencia, humildad, bondad, y por encima de todo y lo mas importante, del gran amor
gue mostraba por las almas.

Con el mismo espiritu analitico debemos investigar el modelo de predicacién
apostolica; y no veremos otra cosa que no sea una exposicidon serena y razonable de las
Escrituras, hecha con claridad, sencillez, respeto, tranquilidad, comprensién, y con lo mas
elemental: un verdadero amor hacia las personas; y teniendo como centro de su
predicacién a Jesucristo, no al Espiritu Santo. No se observan aqui los otros elementos
aparentemente evangelisticos. Y si la Biblia no los ensefa claramente, la verdad es que no
tenemos mas opcidn que descartarlos.

Todavia podemos afiadir el ejemplo de aquellos primeros discipulos de Jesus, como
paradigma de un cristianismo equilibrado; y sin duda alguna notaremos la ausencia de
todos estos elementos extremos: superficialidad, emocionalismo, euforia irracional... Lo
que si encontramos es una verdadera praxis cristiana, esto es, una manera de vivir que
refleje el caracter de JesUs, y ponga en practica sus ensefianzas.

Las palabras del predicador C.H. Spurgeon resumen, con suficiente precision
poética, lo hasta aqui expuesto: «No me agrada una religion que necesita o engendra
personas exaltadas. Dadme una piedad que florezca sobre el Monte Calvario, y no sobre
el volcan Vesubio».

-20-



EL BAUTISMO Y LA ACCION DEL ESPIRITU SANTO

LA EFECTIVIDAD BAUTISMAL

El bautismo del Espiritu Santo es una doctrina biblica que parece hallarse bastante
clara y definida, y no se entiende muy bien los esfuerzos que realizan algunos para
complicarla. Cuando una persona cree en el mensaje de la Salvacion, y entrega su vida a
Dios, arrepintiéndose de sus pecados y recibiendo a Jesucristo como su Salvador y Sefior,
es entonces cuando el Espiritu Santo viene a morar dentro de su corazén. Y a esto se le
denomina «ser bautizado con el Espiritu», segun reza la ensefianza expresada en la Santa
Biblia: «El que cree en mi (Jesucristo), como dice la Escritura, de su interior correran rios
de agua viva. Esto dijo del Espiritu que habian de recibir los que creyesen en él» (In.
7:38,39). He aqui encontramos las dos Unicas condiciones para recibir el Espiritu Santo:
10 Depositar fe en la persona y obra de Jesucristo (no en una experiencia extatica). 2°
Confiar en las promesas de la Palabra de Dios (no en la imposicion de manos de ningun
seudo pastor). El resultado es: «rios de agua viva». Y esta metafora se concibe, en la
practica, como un estado inherente de satisfaccion plena, juntamente con la vida
espiritual que se ha recibido.

Bien se puede afirmar que, con la recepcién del Espiritu, el corazon del creyente ha
sido colmado de bienestar, y a la vez capacitado para comenzar a vivir la vida cristiana
con auténtica energia espiritual. Para el verdadero cristiano ya no hay mas «sed»; el
vacio existencial de su corazon se ha llenado, y la sequedad de su alma ha sido inundada
por la frescura del Espiritu de Dios. Y al igual que el rio es fuente de vida que logra
impulsar la existencia animal y vegetal, también toda vida espiritual debe ser impulsada
por el poder del Espiritu Santo.

Asi, en el bautismo, el Espiritu de Dios se sumerge (grg. baptizo) en el interior del
cristiano: «¢O ignordis que vuestro cuerpo es templo del Espiritu Santo, el cual esta en
vosotros?» (1 Co. 6:19). En esta infusién bautismal, el creyente en Cristo pasa a formar
parte de la morada de Dios, siendo un templo santo: «Porque vosotros sois el templo del
Dios viviente» (2 Co. 6:16). La declaracion del apodstol Pablo es dirigida a todos los
cristianos sin excepcidon, ya que todos los verdaderos convertidos a Cristo, son a la vez
sumergidos en un solo Cuerpo, que es la Iglesia de Jesucristo.

Como veremos a continuacién, solo existe un solo bautismo con el Espiritu Santo,
no dos. En ese Unico bautismo espiritual, somos bautizados en la muerte y resurreccién
de Jesus, y al mismo tiempo bautizados en la iglesia, como el Cuerpo universal de Cristo.

Con todo, ser templo del Espiritu no significa que el bautismo confiera a la
capacidad humana alguna especialidad. No es el poder del hombre, sino el del Espiritu, el
que potencia las virtudes y asimismo santifica los defectos de todo creyente en Cristo. De
forma paralela, el Espiritu Santo va encauzando el proceso de crecimiento espiritual, y
dirigiendo todo servicio y ministerio cristiano, que es desde donde se proyectan los dones
y sus diferentes manifestaciones a la iglesia.

-21-



SOLO EXISTE UN BAUTISMO

Segun la doctrina carismatica extrema, aunque la persona haya recibido el Espiritu
Santo al convertirse, ésta no se encuentra completa, y por lo tanto necesita una segunda
experiencia espiritual. Con este sentir, la mayor parte del sector carismatico cree que el
cristiano debe recibir un segundo bautismo del Espiritu, que le facultara para el servicio,
dotandole, por este medio, de un poder especial. Y de forma simultanea, se supone que
deberd emerger el don de lenguas y otras manifestaciones carismaticas. La presente
doctrina ensefia que aquel que no ha recibido esta experiencia bautismal, con la evidencia
del don de lenguas, o no es un verdadero convertido, o no ha sido investido del poder de
Dios para el servicio cristiano.

En el parecer carismatico, solo a través de este segundo bautismo se obtienen los
dones espirituales, por lo que en caso de no haberlo recibido, seria a lo sumo un creyente
de segunda clase, o dicho de otra manera, de inferior categoria espiritual. En honor a la
verdad, hay que decir que la doctrina del segundo bautismo, como una segunda
experiencia extra, no posee sustento biblico alguno. En la Escritura solamente se
encuentra un bautismo en o con el Espiritu Santo: «Seréis bautizados con...» (Hch. 1:5),
dijo el Sefior, y nunca aparece la particula «del» referida al Espiritu, pues en este caso
hasta el mismo nombre «segundo bautismo del Espiritu», permanece ausente en el
panorama biblico.

Seamos en todo precavidos, porque la Biblia expresa, con determinacién, la Unica
realidad bautismal efectuada en el cristiano por el Espiritu de Dios. Y no se sugiere, ni en
este texto ni en otro alguno, la posibilidad de ser bautizados otra vez. De esta manera, el
mismo apodstol Pablo, escribiendo a los cristianos de Efeso, les hace saber cudantos
bautismos hay, o si deben practicar otra experiencia adicional a la que recibieron cuando
fueron salvos, y por tanto «sellados con el Espiritu Santo» (Ef. 1:13). Les expone muy
claramente: «Un Sefor, una fe, un (no dos) bautismo» (Ef. 4:5). ]

Juan el Bautista, en el sentido andlogo, se dirige a los judios indicandoles: <«E/
(Jesus) os bautizara con (no del) Espiritu Santo» (Mr. 1:8). Aqui tampoco se menciona un
segundo e imaginario bautismo de poder. Incluso la particula «el» no aparece en la
mayoria de versiones griegas, con lo cual identifica muy estrechamente el bautismo con el
mismo Espiritu. En esto, comprendamos que el bautismo con el Espiritu Santo y la
recepcion del Espiritu en nuestra vida, es exactamente lo mismo, y se produce en el
momento que obtenemos la Salvacidn por Cristo Jesus: «Porque por un solo Espiritu
fuimos todos bautizados en un solo cuerpo» (1 Co. 12:13).

El Espiritu nos bautiza con su presencia en nuestros corazones; nos bautiza en la
muerte y resurreccion de Jesucristo; y nos bautiza en un Cuerpo: la Iglesia. Estos tres
aspectos del bautismo se producen en el mismo instante de la conversion a Cristo. Y todo
se lleva a cabo en un Unico bautismo, provocado por la recepcién del mismo Espiritu
Santo en el momento de la conversion.

Hechas estas aclaraciones, reparemos en el peligro: Si un solo Espiritu (el Santo de
Dios) ya nos ha bautizado, cabria preguntarse, équé otro «espiritu» pretende bautizarnos
de nuevo, si dice la Escritura que el cristiano ya ha sido bautizado? En fin, la ensefianza
carismatica de que debe haber dos experiencias, una en la conversion, cuando se recibe
el Espiritu, y otra adicional, que se ha de buscar por medio de un pastor o reunidn
carismatica: para recibir las lenguas, el poder, los dones, y demas sinrazones, no gozan
en absoluto de base biblica. Ni Jesucristo, ni los apdstoles, ensefiaron que se haya de
realizar este experimento, asi como tampoco estd expresado en la Palabra de Dios. Si
consideramos el tema con seriedad, y queremos ser fieles a la Escritura, hacemos bien en
descartar la doctrina del «segundo bautismo» de una vez por todas.

-22-



LA IMPOSICION DE MANOS

La practica del segundo bautismo se realiza habitualmente por medio de la
«imposicion de manos», llevada a cabo por un determinado personaje (pastor, lider...),
que en este caso intenta transmitir, en el interior de la persona, ciertas influencias
extraordinarias provenientes del Espiritu, que segun parece, son inyectadas a través de
SUS manos.

Acerca de la imposicion de manos y la recepcién del Espiritu, solo los apdstoles
poseyeron esta autoridad, que por otra parte mantenia un caracter doctrinal y transitorio.
Debemos entender que en aquel tiempo la Iglesia debia sujetarse a la autoridad
apostolica. Por este motivo, tal practica comprendia una forma grafica y gestual de
identificacion con la doctrina apostdlica, la cual representaba el fundamento kerigmatico
de la Iglesia. Sin embargo, esta experiencia puntual no se menciona mas en el Nuevo
Testamento, ni es practicada por los cristianos del primer siglo, ni tampoco los apdstoles
dan instrucciones al respecto. Por lo demas, hoy se concibe mas bien como una practica
errénea, y que al mismo tiempo puede acarrear riesgos peligrosos en el terreno espiritual.

Insistimos en la restriccidn de esta ensefianza, pues notamos que los casos de
«imposicion de manos» son muy limitados, sefialados en la Biblia muy contadamente, y
practicados solo por los apdstoles. Por ejemplo, en Hechos 8:18 se encuentra el relato
acerca del bautismo con el Espiritu Santo que recibieron los samaritanos. También en
Hechos 19:6 vemos que los discipulos de Juan el Bautista, en la ciudad de Efeso,
recibieron el Espiritu como Unica experiencia bautismal. Asimismo, estas escenas precisas
se sucedieron durante la transicidn judeo-cristiana (ya hemos hecho alusién en el
apartado de Hermenéutica), siendo por entonces necesario que aquellos movimientos pre-
cristianos quedaran plenamente identificados —por medio de la imposicion de manos- con
el cristianismo apostdlico, es decir, con el mensaje de Jesucristo predicado a través de los
apostoles. Y este fue el motivo de aquella excepcional practica, que expresd la vinculacion
de los convertidos del Antiguo Pacto con una nueva era: el cristianismo y la nueva vida en
Cristo. De hecho, en la carta a la iglesia de Efeso (ciudad donde se produjo la secuencia),
Pablo no hace ninguna mencién acerca de esta practica transitoria.

Si alguien esta pensando en la carta de Santiago para defender la imposicion de
manos, volvemos al mismo ambiente. El autor estd escribiendo en el marco de una
sinagoga judia, y por ello todavia existian practicas que eran propias de la evolucién
judeocristiana; y se entiende que el autor no hace referencia al segundo bautismo. La
imposicion de manos, reiterando lo dicho, se encuentra en la Escritura en casos
determinados, y aluden siempre a un acto de identificacion. Pero, de ningin modo es
aplicable hoy dia, ni mucho menos se contempla como un suceso milagroso en el que se
transfiera el Espiritu, asi como tampoco capacidades o experiencias sobrenaturales. No
olvidemos, también, que este procedimiento constituye un método muy extendido entre
circulos no cristianos, y muchos de ellos de marcada tendencia espiritista...

LA GRAN CONFUSION

Seguramente el ambito carismatico extremo confunde lo que denomina segundo
bautismo, con el «ser llenos del Espiritu». La plenitud del Espiritu (ser llenos del Espiritu),
mencionada en la Escritura, es el acto por el cual el Espiritu Santo mantiene un control
especial sobre el cristiano, capacitandole de esta forma para poder servir a Dios con
eficacia.

El ser «lleno del Espiritu», es ocasionado cuando el amor al Sefior, a través de la
entrega y la obediencia, es de primer orden en la vida del creyente. Y esta experiencia se
produce, con la mayor expresiéon de poder, en ciertas situaciones de la vida cristiana,
especialmente ministeriales. Por el contrario, es desconcertado pensar que la llenura del
Espiritu sea producto de una experiencia mistica, provocada por un acto determinado de
culto, o transmitida por un individuo que a si mismo se atribuye poderes especiales.

-23-



Esta doctrina equivocada tiene su base, como de costumbre, en algunos textos
aislados del libro de Hechos de los Apdstoles. Y como ya hemos citado anteriormente,
Hechos es un libro de transicion sobre la doctrina cristiana, que avanza para la formacion
y consolidacién de la Iglesia. Y de ahi no podemos extraer practicas que se dieron en una
Iglesia recién nacida, y querer imitarlas sin mas, cuando los apdstoles no ensenaron que
se haya de recibir una experiencia extra posterior a la conversion y recepcién del Espiritu
Santo. Esto no se encuentra ni en el propio libro de Hechos, ni en ninguna carta del
Nuevo Testamento a las iglesias.

En cuanto a la plenitud del Espiritu, las siguientes porciones biblicas parecen lo
sobradamente explicitas como para despejar toda duda: «Y fueron todos llenos del
Espiritu Santo» (Hch. 2:4). Aqui, el pasaje no sefiala que este acontecimiento resultd de
una segunda experiencia bautismal. Al parecer, por el contexto, aquellos ciento veinte
judios acababan de recibir el Unico bautismo del Espiritu, el cual vino a morar de forma
permanente en sus corazones, segun la promesa que Jesus les habia hecho. Y este suceso
tan especial, identifico a los creyentes judios como la verdadera Iglesia de Jesucristo.
Aunque, si bien, posteriormente fue adquiriendo un cariz de tipo universal, y no tan
solamente nacional.

Veamos algunos textos biblicos concluyentes:

«Pero Esteban, lleno del Espiritu Santo...» (Hch. 7:55). Leamos con sentido, porque
el pasaje no revela que anteriormente Esteban haya recibido alguna uncién especial o
segunda experiencia trascendental. Lo que si nos da a entender el contexto biblico, es que
Esteban era un hombre consagrado, obediente a Dios, y lleno de su Palabra; nada mas.
Por consiguiente, interpretamos que estar «lleno», es estar bajo el «control» del Espiritu,
al igual que cuando una persona esta llena de alcohol, se encuentra en consecuencia bajo
su influencia y control.

«Porque era varon bueno (Bernabé), y lleno del Espiritu Santo y de fe» (Hch.
11:24). Tampoco aqui hay mencidn de una previa experiencia bautismal de poder
sobrenatural. El texto dice que Bernabé era bueno (no poderoso), y lleno de fe (no de
lenguas). No resulta nada extraordinario, pues, que con tan buena disposicidon el Espiritu
Santo tuviera un control especial sobre él.

«Antes bien sed llenos del Espiritu» (Ef. 5:18). El apdstol Pablo no recomienda
ningun procedimiento especial para ser llenos; sino que en el pasaje (véase el contexto)
e,sté hablando de una forma de vida agradable a Dios, y de un sometimiento voluntario a
El y a su Palabra. Las otras cuestiones no aparecen en ninguna de las epistolas del Nuevo
Testamento. Por lo tanto, debemos pensar que si la imposicion de manos fuera requisito
necesario para servir a Dios, con toda seguridad los autores biblicos, que escribieron
inspirados por el mismo Espiritu, lo hubieran mencionado en sus cartas.

Definitivamente, el «ser lleno del Espiritu» se produce cuando el cristiano, en
actitud sincera, realiza una entrega completa de su vida a Dios, cediéndole las riendas de
su voluntad, para que pueda ser controlado y dirigido por El. En ese preciso momento, el
Espiritu, sin haber dejado de morar en el creyente, toma el pleno control de su vida. A
partir de ese instante comienza a producirse el crecimiento espiritual, el cual impregnara
la vida del discipulo en la medida de su consagracién y obediencia al Sefior. Desde esta
experiencia vital, se manifestara la plenitud espiritual, o el ser llenos del Espiritu, en
multiples ocasiones de la vida, y en particular en el ministerio cristiano.

LA ACCION DEL ESPIRITU SANTO

Las sospechosas expresiones del Espiritu que se producen en algunas reuniones
carismaticas: estados de embriaguez, saltos paroxisticos, rigidez corporal, derrumbes,
risa santa, sudoraciones, temblores, pérdida de la conciencia, y demds sintomas
misteriosos, comparadas con la verdadera accién del Espiritu, reflejada a través del fruto:
«amor, gozo, paz, paciencia, benignidad, bondad, fe, mansedumbre, templanza» (Ga.
5:22), descubren, a todas luces, que la diferencia entre unas manifestaciones y otras, son
verdaderamente contrapuestas. Y este marcado contraste, logra descubrir, como parece
evidente, la falta de coherencia biblica que existe en las practicas carismaticas extremas.

-24-



Entrados ya en materia, cabe sentar las bases de la intervencién del Espiritu Santo.
Y si observamos con detenimiento la acciéon del Espiritu a lo largo de la Escritura,
comprobaremos que es todo lo opuesto a las extrafnas maniobras que se realizan en el
extremo carismatico. Diez reflexiones nos bastaran para darnos cuenta de ello:

12 El Espiritu Santo siempre actia bajo el marco de su Palabra escrita, y nunca
sobre presupuestos extrabiblicos. Aquel que viene a la luz, deberd cefiirse al contenido
certero de la Palabra de Dios; pues siendo que el E,spl'ritu Santo la inspird, parece dudoso
que esté de acuerdo con doctrinas o practicas que El mismo no ha revelado en su Palabra.
La actuacién del Espiritu, en todo caso, se hace visible mediante la ética cristiana, la cual
tiene que ver no tanto con los hechos «extraordinarios», sino con los «ordinarios», esto
es, con la vida cotidiana expresada por medio de nuestro amor al préjimo,
fundamentalmente; y siempre bajo las claras instrucciones biblicas, que son las que
prevalecen. Por lo visto, no hay cabida alguna para las manifestaciones, del caracter que
fueren, que se muevan entre la sombra y la oscuridad doctrinal.

2@ El Espiritu Santo interviene en el proceso de evangelizacion por la via de la
iluminacion de la mente y el convencimiento del corazén: «Y cuando El venga, convencera
al mundo de pecado, de justicia y de juicio» (IJn. 16:8). La salvacion, pues, se hace
efectiva cuando las personas depositan su fe en la obra de Cristo, después de haber sido
convencidas por medio del mensaje biblico. En cambio, los exorcismos, la algarabia, los
derribos, la imposicion de manos, las triples unciones del Espiritu, y demas invenciones,
no suponen garantia alguna de salvacion, ni tampoco de santificacién. Y si algo se
consigue, con todo ello, es importunar la labor que el Espiritu pueda realizar.

32 El Espiritu Santo edifica al creyente a través de la meditacién y el estudio serio
de la Escritura, que es viva y eficaz; sirviéndose, para tal propodsito, de la comunién
practica del pueblo de Dios. En sentido opuesto, el cristiano no encuentra su edificacidon
espiritual en el emocionalismo extremo, el jolgorio, los espectaculos, las manifestaciones
extaticas, o las excitaciones de propina. Igualmente resulta inservible escuchar palabras y
mensajes ininteligibles, que solo crean confusion mental y aturdimiento. Contrariamente,
el Espiritu desea guiarnos hacia una comprensién de su Palabra que sea clara, profunda y
verdadera, y sobre todo practica.

42 El Espiritu Santo proporciona una liberacion completa, lejos de ataduras
humanas o eclesiasticas. Y el cristiano que es controlado por El, camina en este mundo
con verdadera libertad y autonomia; condicionado por la Palabra, claro esta. Pero ni
mucho menos se dejard manipular, ni esclavizar, por ningun lider o movimiento religioso.
Asi es como el Espiritu de Dios, respetando la decisién del ser humano, ofrece la auténtica
libertad: «Donde esta el Espiritu del Sefor, alli hay libertad» (2 Co. 3:17). Por el
contrario, donde opera otro «espiritu», que no es el de Cristo, se procura una
manipulaciéon de la conciencia que, lo Unico que consigue, es anular por completo el
sentido practico de la libertad cristiana.

52 El Espiritu Santo genera gozo y paz en el corazén de los verdaderos creyentes.
En cambio, la intranquilidad, el tumulto, la exaltacion, las sensiblerias, el desbordante
entusiasmo, los jaleos, el bullicio y los griterios, no concuerdan con el sosiego y la
tranquilidad interior que proviene del Espiritu; que, por otra parte, es notoriamente
compatible -y resultante- con la abundante alegria y el fervor espiritual que, al tiempo,
puede experimentar cualquier cristiano; pero sin perder un apice, desde luego, del
espiritu apacible y sereno que debe aportar la accién divina.

623 El Espiritu Santo utiliza a sus siervos cuando éstos asumen una actitud de
humildad, la cual se acompafa de paciencia y benignidad. Pero ni la prepotencia, ni la
soberbia, se conforman al testimonio del Espiritu de Cristo. Asi que, cuando existe
jactancia o engreimiento, podemos decir que un «espiritu» oscuro planea sobre el
escenario.

73 El Espiritu Santo engendra la virtud de la templanza —-dominio propio—, y ésta
encuentra su forma de expresién a través del decoro personal, el orden y la reverencia. Y
asi el amor cristiano se demuestra, tanto de forma particular como en todos los actos o
reuniones, por medio del respeto, la moderacion y el buen juicio.

-25-



Por lo general, la extravagancia que manifiestan algunas reuniones, utilizando el
desenfreno, el exceso, la incontinencia verbal, el descontrol emocional, los desdrdenes,
los alborotos, etc., se corresponde en muy poco con la mansedumbre y docilidad que
nuestro buen Sefior expresd en su vida terrenal. Inversamente a estas exhibiciones, el
siervo de Dios que en verdad es controlado por el Espiritu, debe ser benigno con los
demas, delicado en su trato, y calido en sus expresiones.

82 El Espiritu Santo restaura automaticamente la salud espiritual del convertido vy,
segun lo promete en Romanos 8:28, todo lo que acontezca -si ama a Dios- le ayudara
para bien. Pero, estamos seguros de que el Sefior nunca instard a un siervo suyo a
realizar promesas propagandisticas de esplendor fisico, ni conducira a su pueblo hacia una
blusqueda frenética de la prosperidad econdmica. En cambio, el Espiritu quiere
ensefiarnos, por medio de las oportunas pruebas, que nuestra vida aqui en la tierra
depende por completo de la providencia divina.

92 El Espiritu Santo guia a su pueblo hacia la adoracidn del Padre y la exaltacidon de
la Persona de Cristo, segun Juan 16:14. Y aunque sabemos que el Espiritu es el mismo
Dios, no encontramos base en la Escritura donde el Espiritu se glorifique a si mismo.
Tampoco la adoracion, o las peticiones de oracidn, deben ser dirigidas al Espiritu Santo. Y
si bien no resulta incorrecto el hacerlo, pienso que no hay necesidad, puesto que el
Espiritu es uno con el Padre.

102 El Espiritu Santo instruye al creyente sobre la base de la Sola Fe (fe es
conviccién y certeza de lo que no se ve), y no de los sentimientos. El ejercicio de nuestra
fe no se obtiene por seguir el entramado emocional que se produce en los extremos
carismaticos, ni tampoco por ver las enigmaticas sanidades o los dudosos milagros; sino
que la fe viene «por el oir, y el oir, por la Palabra de Dios» (Ro. 10:17).

Todas estas manifestaciones extras, nos condicionan a creer en lo que se ve o en lo
gue se siente; y, en cualquier caso, solo ayudan a reducir o anular la poca fe que se
pueda poseer: «Porque por fe andamos, no por vista» (2 Co. 5:7). Luego, sin desmerecer
los sentimientos sanos y equilibrados que se puedan originar en el seno del corazdn
humano, el texto se revela de la siguiente manera: «Y todo lo que no proviene de fe, es
pecado» (Ro. 14:23).

EL ESPIRITU SANTO Y LAS EMOCIONES

Habiendo ya hecho referencia sobre el extremo de las emociones, destacaremos
aqui algunos detalles que nos ayudaran a completar el tema en relacién con la vida
espiritual.

En primer lugar, debemos admitir que las emociones en si no son perjudiciales. Muy
al contrario, bien utilizadas pueden resultar de gran beneficio para cualquier cristiano. Por
lo cual, gozar de una saludable armonia emocional, comporta un asiento adecuado donde
la estabilidad espiritual se mantendra soélida y equilibrada. En este punto, lo pernicioso
resulta del énfasis tan excesivo que se suele hacer en los extremos carismaticos. Los
sentimientos, en estos circulos, se utilizan de forma abusiva y bastante forzada, ocupando
en muchas ocasiones el lugar que le corresponde a la fe.

La emocidén, indiscutiblemente, halla su lugar en nuestra vida personal, familiar y
eclesial. Pero, aun considerando la importancia de las emociones en el orden natural,
éstas no deben constituir el motor que promueva nuestra existencia fisica, y mucho
menos nuestra vida espiritual (sin realizar una separacién). Las sensaciones, vistas desde
la parte organica (originadas en el alma), se contemplan como la expresion de una
alteracidn bioquimica del cuerpo. Y esta modificacién de nuestro estado psico-fisico, no
necesariamente ha de ser producto exclusivo del Espiritu. Las personas se emocionan por
tantas cosas: el nacimiento de un hijo; el reencuentro de un familiar querido; una cancion
que nos trae recuerdos; el casamiento de un familiar... iAl ver una telenovela se
derraman tantas lagrimas! Al fin y al cabo, la mayoria de propuestas que el mundo nos
presenta, estan concebidas y desarrolladas con el objeto de que la gente se «sienta» lo
mejor posible. Muy al contrario, la Biblia nos ensefia en muchos pasajes que el cristiano
experimentara sufrimiento y afliccion; y estas, desde luego, son sensaciones confrontadas
con la busqueda del bienestar emocional.

-26-



Saquemos conclusiones, porque muchas preguntas quedan sin respuestas. Por
ejemplo: ¢Dénde se indica en la Biblia que el cristiano necesariamente deba sentir la
presencia de Dios? éDonde dice, ademas, que el gozo sea igual que un sentimiento? ¢En
qué lugar se exaltan las emociones como la base de nuestros cultos? Es menester adquirir
una perspectiva bien definida acerca de nuestros sentimientos en relaciéon con la vida
cristiana. Cabria preguntarse, entonces, écdmo podemos reconciliar nuestro sistema
emocional con la accidn del Espiritu? Pues muy sencillo: situando la experiencia siempre
en el lugar que le corresponde. El creyente vive por fe, y aun cuando la emocion exista o
bien esté ausente, la fe permanece arraigada en el corazén como una profunda e
inamovible conviccidon interna, que sobrepasa incluso a los sentimientos.

Siguiendo esta misma idea, debemos aceptar que las emociones, sean gratas o
ingratas, no deben presidir el rumbo de nuestra existencia. Es nuestra fe en la Palabra de
Dios, la que debe gobernar todas las areas de nuestra vida. Es cierto que, desde el punto
de vista bioldgico, el sistema sensitivo es creacion de Dios, y por ello puede ser utilizado
por El, e incuestionablemente su actividad puede conllevar sentimientos placenteros para
nuestra vida personal. Pero... esto no es doctrina, y como tal muy poco se revela en la
Biblia. Toda esfera emocional pertenece mas bien a las experiencias subjetivas de cada
creyente (con Dios, consigo mismo y con los demas), intransferibles a otras personas...
De modo que, las manifestaciones emocionales no son sefal de que el Espiritu Santo
intervenga especialmente, porque para el cristiano la fe es la medida de todas las cosas:
«Mas el justo por la fe vivira» (Ro. 1:17)

Por otro lado, ocurre que la «paz», segun la Escritura, no se descubre como un
sentimiento, sino como un estado: de tranquilidad espiritual, de confianza en Dios y de
serenidad ante la vida, que esta por encima de las emociones y sobre las adversidades
gue puedan sobrevenir; aun cuando, naturalmente, alcance a incluir el sentimiento. En
cierta ocasion Jesus dijo: «La paz os dejo, mi paz os doy» (IJn. 14:27). Notamos que el
texto no dice «la paz sentiréis». Por lo que, aun considerandose paraddjico, podemos
sentirnos tristes y al mismo tiempo disfrutar de un estado de paz. Fue el mismo Sefior
quien exclamé: «Mi alma esta muy triste» (Mr. 14:34). Vemos que, aungue en algunos
momentos Jesus experimentd tristeza Y pesadumbre, entendemos que en todo momento
conservo la paz en su espiritu, ya que El mismo es el autor de la paz, como hemos leido
en el versiculo anterior (Jn. 14:27). La conclusion es biblica: en primer término, la paz se
asienta en el corazén, y después, segun la voluntad divina y dependiendo de la
experiencia de cada persona, se sucederan las emociones.

Lo mismo ocurre con el gozo: término que frecuentemente se confunde con «la
alegria». El gozo, como fruto del Espiritu Santo (Ga. 5:22), es un estado de plena
satisfaccion que surge de una adecuada relacién con Dios. Por lo cual, el gozo es, en
primer lugar, un «estado» y no un sentimiento o experiencia emocional. Asi, los
sentimientos pueden variar y tener altibajos, pero el gozo se contempla como una
condicién interna de profundo contentamiento, el cual permanece inalterable en el
corazon de aquel que se somete al control del Espiritu.

Es cierto que el Espiritu Santo también puede ejercer su accién a través de las
emociones (el gozo puede interaccionar con los sentimientos), y ello constituye una
experiencia enriquecedora para todo creyente. Sin embargo, estamos seguros de que
cualquier experiencia emocional no debe marcar la regla general en nuestro andar diario,
y mucho menos debe conceder el soporte de nuestra doctrina biblica.

Ante esta perspectiva, podemos imaginar la contradiccidon que se origina en la vida
de muchos carismaticos, debido a que todas sus «experiencias espirituales» vividas en
este ambito, no contienen principios aplicables a la vida cotidiana. Y por lo tanto, éstos se
convierten en lo que la Biblia llama «hombre de doble dnimo» (Stg. 1:8), que van al culto
a vivir una irracionalidad emocional, pero a la vez no obtienen los elementos de
discernimiento para poder vivir la vida cristiana con verdadero sentido practico.

Como norma biblica, entendemos que el Espiritu Santo nos guia hacia una detenida
reflexidon acerca de nuestra vida personal: de cdmo va nuestra relacion con Dios; de cémo
transcurre el mundo en su problematica; de cudles son nuestros errores; de cdmo ha de
funcionar nuestra relacion personal, familiar, eclesial; entre otras cuestiones de orden

-27-



primordial. Y esto, en algunas ocasiones, no es para bailar ni dar saltos de alegria. En
muchos casos es para verglienza nuestra, por no estar cumpliendo con la voluntad de
Dios en toda su exigencia biblica.

Pongamos atencidon ante la presente situacion, porque si salimos siempre muy
contentos y euféricos de los cultos, en pro de una emocién pasajera, tal vez con esta
actitud nos hallemos creando muros al Espiritu Santo, e impidiendo la comprensién del
serio mensaje que El desea comunicar a nuestro corazén. El Espiritu, en el aspecto
eclesial, se encarga de transmitir instrucciones biblicas, y en buena medida practicas, que
conducirdn al cristiano a buscar el modelo de Cristo y no tanto la experiencia.
Seguramente su iluminacidon nos hara ser mas conscientes de nuestro pecado delante de
Dios; al revés, precisamente, de sentirse lleno y rebosante de irresponsable alegria.

Aqui debemos hacer una pausa y preguntarnos: éCudl es nuestro proceder en la
vida cristiana? ¢Ddnde asentamos nuestra experiencia espiritual? éSon las emociones la
base de cualquier doctrina cristiana? éCoémo se llevan a cabo las reuniones eclesiales, y
qué es lo que prevalece en ellas?

A partir de lo expuesto, parece acertado el pensar que los que viven frustrados en
su corazén descontento, acudan a ciertos métodos extras para modificar su estado actual
de insatisfaccion. Porque lejos de buscar sinceramente la voluntad de Dios, lo que
predomina es el deseo superficial e intrascendente de buscar nuevas y refrescantes
vivencias, cambiando la emocién por la fe, y a Dios por la experiencia.

-28-



EL DON DE LENGUAS

EL DON Y LA CIUDAD DE CORINTO

La practica de hablar en lenguas extrafias, constituye una experiencia bastante
comun en este colectivo. Para el extremo carismatico, el don de lenguas supone una
manifestacion de la salvacidon de toda persona convertida a Dios. Aquellos cristianos, por
tanto, que no practican este don, son tratados bajo sospecha, y cuestionada su
espiritualidad, cuando no su salvacion personal.

Inicialmente, para comprender el llamado «don de lenguas» que se menciona en la
epistola a los Corintios, deberemos tener en cuenta todo el contexto histérico en el que
habitaban los ciudadanos de la ciudad de Corinto, desde el enfoque hermenéutico al que
nos hemos referido anteriormente. Solo asi podremos recoger algunos datos, ciertamente
necesarios, que nos ayudaran a realizar una interpretacion mas acertada de la doctrina
que nos ocupa en el presente capitulo.

Como ya hemos indicado en el apartado sobre hermenéutica, comprendemos que
nuestra Cristiandad y sus doctrinas no se conformaron en el cielo estelar, a modo de
nebulosa cdsmica, sino que nacieron y se desarrollaron en medio de un ambiente
historico, en el cual fueron adquiriendo la forma determinada. A partir de aqui, deberemos
extraer los detalles de esos elementos histdricos: sociales, culturales y religiosos, que
influenciaron a la iglesia de aquella época; e indudablemente estos datos aportaran
claridad para llegar a un acercamiento exegético adecuado sobre dicho tema.

Debemos sefnalar que Corinto era una ciudad cosmopolita, y como tal formaba una
colonia romana, con sus variopintos dioses y diversas practicas animistas. Sepamos que
la ciudad de Corinto fue una de las mas afectadas por los movimientos filoséficos vy
religiosos de la Grecia antigua, incorporados en la moderna Roma. Las religiones de
misterio estaban a la orden del dia en aquella ciudad, y la iglesia de Corinto no se resistia
precisamente a recibir sus negativas influencias. Por la impresion que se desprende de
todo el contexto biblico, y también de la Historia, se intuye que muchos de los conversos
provenientes de estos sectores, habian adoptado ciertas practicas y las introdujeron de
forma natural en aquella congregacién. Descubrimos que uno de los problemas principales
de esta iglesia, fue la importancia que se le otorgaba a la sabiduria humana (primeros
capitulos de la epistola). Por entonces era muy comun la busqueda de la sabiduria de
palabras y las sutilezas de la dialéctica; y en la comunidad se movia un cierto afan por
destacar en las platicas. Con esta motivacion, no es de extrafar el particular énfasis sobre
el don de lenguas.

En aquel tiempo, la cultura pagana de aquellas religiones concedia cierta
importancia a las experiencias extaticas. Como se sabe, los practicantes de estos circulos
misticos hacian cualquier cosa por alcanzar el trance, hablando asi en diferentes idiomas
(aparentemente), y proclamando distintas profecias. Para ello, era obligatorio mantener
una comunidn magica y sensual con las deidades, expresada a través del «éxtasis», que a
su vez provocado por varios métodos utilizados para tal propdsito: por la vigilia, por el
ayuno, por las danzas exaltadas, por el efecto de la musica estimulante, por la inhalacién
de gases, por el vino, por la autosugestion... Los datos que nos ofrece la Historia son

-29-



paralelos: «Con el fin de impresionar la imaginacion y de atacar los nervios, no se
vacilaba en recurrir a medios truculentos: en ciertos locales donde se iniciaba en los
misterios, las estatuas articuladas o parlantes, los juegos de luces, las puertas abriéndose
y cerrandose solas; en las ceremonias la teatralidad de los vestidos abigarrados, de las
musicas estridentes, de los cantos y los gritos exaltados...» (Historia General de las
Civilizaciones, Vol.II. Ed. Destino, 1974, 407). Ademas, la costumbre de ingerir grandes
cantidades de alcohol, les procuraba una comunién especial con Dionisio: el dios de la
fertilidad (recordemos que uno de los problemas en la congregacion de Corinto, era el
abuso de alcohol). Asi, la palabra corinto se convirtid en sinénimo de borracho, y no
resulta ilogico que en plena embriaguez se dieran fendmenos extrafos, entre ellos el de
hablar toda clase de lenguas ininteligibles. «Las sectas misticas siguieron guardando la
tradicion dionisiaca, y este dios desempefa todavia un importante papel en la época
imperial...» (Grimal Pierre, Diccionario de Mitologia Griega y Romana. Ed. Paidos, 1990,
141).

No parece absurdo, entonces, pensar que las lenguas que se practicaban en la
ciudad de Corinto, entre las religiones paganas, se infiltraran de forma espontanea en la
iglesia. Y estas, seguramente, no eran otras que las lenguas orficas, que provenian de la
adoracion al dios Orfeo, y que fueron introducidas y adaptadas al cristianismo de aquella
congregacién; al igual que otras practicas y abusos cometidos en la iglesia que tenian
mucho que ver con las influencias espirituales de su entorno, y de las cuales hace
referencia el apdstol Pablo en su carta, como veremos mas adelante.

En fin, recogiendo los aspectos histdéricos que influyeron en la iglesia de Corinto,
conseguiremos aproximarnos hacia una interpretacién apropiada acerca del don que ellos
practicaban.

EL DON DE LENGUAS Y LA HISTORIA

Es cierto que algunos apelan a la historia de la Iglesia para defender el don de
lenguas. Pero esto no parece muy recomendable, pues la Escritura no se interpreta desde
la experiencia de otros creyentes, sino desde la misma Escritura. Y de querer recoger la
experiencia de la historia eclesial, podemos observar que los casos que se produjeron
dentro del cristianismo histérico, hasta el siglo XX, fueron bastante cuestionables. Motivo
por el cual no se considera prudente apoyar una ensefianza sobre la base de la historia
del cristianismo, tan lleno de contradicciones, pues la doctrina biblica no debe
fundamentarse en la experiencia, sino en la Biblia.

Por lo demas, la Historia nos puede ofrecer elementos de criterio para apoyar o
rechazar una ensefianza; pero en el caso que nos ocupa, no tenemos el suficiente apoyo,
ni biblico, ni histdrico, ni eclesial, para otorgarle suficiente crédito a esta particular
doctrina.

Tratando de ofrecer una conclusion histérica muy resumida, hacemos mencién de
un personaje llamado Montano, creador del Montanismo (siglo II). El mismo dijo hablar en
lenguas, y tener diversas revelaciones de tipo apocaliptico. Montano afirmaba ser el
delegado directo del Espiritu Santo, junto con sus dos profetisas: Priscila y Maximila... Si
bien es cierto que este movimiento tuvo un enfoque renovador y puritano, oponiéndose a
la reciente jerarquizacién de la iglesia oficial, por lo general sus practicas extaticas, de
extremado rigor, no se hallaban acorde con lo que hoy conocemos como doctrina biblica.
Es cierto que este movimiento tuvo su repercusion en el cristianismo, y permanecid por
muchos anos, pero como tal desaparecié alrededor del siglo VI. Como podemos observar,
el testimonio que existe de los Padres de la Iglesia, en los primeros siglos del
cristianismo, no parece muy fiable; pues se incurre en numerosas contradicciones -en
esta y en otras muchas cuestiones doctrinales-. Y es del todo comprensible, ya que los
pilares de la «doctrina cristiana» permanecian todavia en su periodo de formacion. De
todas formas, la gran mayoria de ellos no estaban de acuerdo con el don de lenguas, y no
lo consideraban necesario para la extension del Evangelio. Por ejemplo, San Agustin, en el
siglo IV, confirmd que las manifestaciones de las lenguas habian terminado. Durante la

-30-



Edad Media surgieron por entonces algunos grupos esporadicos que decian hablar en
lenguas. Asi se hizo evidente entre los Cataros (Albigenses) en el siglo XI: un movimiento
de influencia maniquea, que negaba la encarnacién y resurrecciéon corporal de Cristo,
entre otros puntos doctrinales considerados como no biblicos.

También debemos tener presente que el avivamiento durante el periodo de la
Reforma -a partir del siglo XVI-, asi como en los siglos posteriores, no fue precedido de
estos fendmenos extra linglisticos. Y que se sepa, de los grandes predicadores (Jonathan
Edwards, Spurgeon, Whitefield, entre otros muchos) y participantes de los distintos
avivamientos que se produjeron en la Historia, ninguno habl6é en lenguas. En cualquier
caso, el avivamiento espiritual siempre fue provocado por la exposicidn clara y poderosa
de la Palabra de Dios, y por la intervencidn del Espiritu a través de ella.

Después de la Reforma y hasta el siglo XX, florecieron algunos sectores religiosos
que afirmaron hablar en lenguas: como los Jansenistas (grupo reformador catodlico, que se
oponia a la reforma protestante), o alguna comunidad sectaria vinculada al movimiento
cuaquero (como los Shakers), ademas de otros circulos enmarcados fuera del cristianismo
mas conservador.

En definitiva, los grupos que han surgido a través de la Historia, hasta el siglo XX, y
que dijeron hablar lenguas, no son en ninguna manera representativos de la verdad
biblica, ya que debido a sus elementos heréticos no gozan hoy de autoridad alguna para
apoyar cualquier doctrina; parece ser lo contrario. Con el mismo espiritu, reiteramos que
no podemos fundamentar hoy una ensefianza cristiana solamente por la historia de la
Iglesia, pues ésta se halla plagada de dogmas que no son en ninguna manera biblicos. Y
si tenemos en cuenta ejemplos de personajes que hablaron en lenguas, tampoco
poseemos la seguridad de que sea cierto lo que se dice, dado que el escritor puede contar
los hechos segun su version, a veces llevado por intereses politicos, religiosos, etc. Y su
poniendo que sea verdad, habremos de investigar qué tipo de lenguas eran, como
veremos a continuacion.

Y llegados a este punto, los movimientos que emergieron a partir del siglo XX, los
cuales se extienden a marchas forzadas, se habran de analizar, en todo caso, a la luz de
la Sola Escritura, que es la Unica que posee autoridad sobre dicho tema. En este asunto,
podemos considerar que si Dios quiso otorgar el don de lenguas en los inicios de la
Iglesia, para la divulgacion del Evangelio, no podemos nosotros cuestionarlo hoy, porque
al parecer la Biblia asi lo contempla. Pero lo que también queda claro, es que estas
manifestaciones no deben constituir doctrina para la Iglesia, debido, por encima de todo,
a su falta de apoyo y argumentacién biblica; y mucho menos debe ser normativa para
todos los cristianos.

En lo que se refiere a las expresiones tipicas del don de lenguas, éstas se
consideran de orden universal, pues las encontramos en algunas religiones o sectas
cristianas, o incluso fuera de los circulos cristianos. Se habla en lenguas entre los
catélicos, los mormones, las religiones orientales, las tribus indigenas del Africa y
Centroamérica; sin olvidar que este fendmeno es muy frecuente entre aquellos que
practican ocultismo, principalmente los médiums.

EL DON DE LENGUAS EN LA BIBLIA

El estudio de las lenguas requiere un tratamiento de ardua investigacion biblica,
que debe realizarse a partir del Antiguo Testamento, por lo que no entraremos en
materia. Pero solo cabe decir que las lenguas, generalmente, han sido una sefal de juicio
por parte de Dios, y no de bendicion. A este respecto puede leerse Génesis 11:7, e Isaias
28:11.

Observando la Escritura bajo una perspectiva hermenéutica, el don de lenguas
aparece, al margen del libro de Hechos, solo en la epistola a los Corintios; y por si fuera
poco, el apostol no estaba muy de acuerdo con este habito. Asimismo, el don de lenguas
no se propone en ninguna de las veinte cartas restantes que hay en todo el Nuevo
Testamento.

Reflexionemos detenidamente, porque si las lenguas son una seial de la recepcion
o bautismo del Espiritu, o una experiencia que todos los cristianos han de practicar como

-31-



algo util y necesario para su edificacién espiritual, o para la extension del Evangelio, sin
lugar a dudas que los escritores del Nuevo Testamento -teniendo esto muy en cuenta- lo
hubieran reflejado en sus cartas a las iglesias. Sin embargo, la completa ausencia de
mencién biblica, indica necesariamente que los autores contemplaron este don a modo de
practica transitoria.

En la Escritura, el término lenguas no significa jerigonzas, o palabras desarticuladas
y sin sentido, sino que en el original griego el término «glosais» se traduce por idiomas o
lenguaje. éQué idiomas, por tanto, se hablaban en el primer siglo: hebreo, arameo,
griego, arabe, latin...? En el caso de que hablar en otros idiomas se concibiera como un
don, la Escritura ensefia que no todos los cristianos serian portadores del mismo don: «E/
Espiritu, repartiendo a cada uno en particular como él quiere» (1 Co. 12:11). «Teniendo
diferentes dones» (Ro. 12:6). «Cada uno segun el don que ha recibido» (1 P. 4:10). Y
aunque el apostol Pablo aceptaba la existencia de este don, al incluirlo en su lista de
dones (tenemos algunas referencias en Hechos de que existié como una manifestacion del
Espiritu), ello no significa que estuviera de acuerdo con lo que los corintios practicaban,
sino mas bien parece ser todo lo opuesto: muestra su clara disconformidad con esas
practicas (lenguas extaticas). Y este desacuerdo se desarrolla de forma contundente
desde el capitulo 12 al 14 de 12 a los Corintios.

A continuacion, examinaremos a través de algunos textos claves, la gran oposicion
del apdstol hacia las «habilidades linglisticas» de la iglesia en Corinto:

«0s hago saber que nadie que hable por el Espiritu de Dios llama anatema a Jesus»
(12:3). Al parecer, segun el texto, algunos corintios pronunciaban anatema (la palabra
mas original es blasfemias) contra Jesus, creyendo al mismo tiempo que eran
manifestaciones del Espiritu Santo. No obstante, tendriamos que preguntarnos de qué
espiritu serian estas manifestaciones... pues seguramente del mismo espiritu que
gobernaba las religiones paganas del momento.

«Cesaran las lenguas» (13:8). Debido al énfasis que ellos hacian sobre dicho tema,
el apostol les avisa de su error con esta declaracion, especialmente para que se vayan
concienciando. Es cierto, los idiomas no son necesarios en el reino de Dios, por lo cual no
pretendamos volver otra vez a la torre de Babel.

«Porque el que habla en lenguas no habla a los hombres, sino a Dios; pues nadie le
entiende, aunque por el Espiritu habla misterios» (14:2). Es como si el apdstol dijera: El
que habla en un idioma diferente del comprensible, dentro de la iglesia, anda
desorientado, porque en tal caso el Unico que le puede comprender es Dios. Por eso
afirma que habla misterios, debido a que las formas extaticas de expresidon, como los
idiomas extranos, no se pueden comprender, y en consecuencia se reducen al dmbito de
«lo desconocido» o «misterioso». Ahora bien, que alguien hable a Dios, no significa que
Dios esté de acuerdo con la oracidn, ni tampoco que la oracién sea correcta. Aqui, la
expresidn «por el Espiritu» en muchas versiones de la Biblia se ha traducido «en el
espiritu». Pienso que esta traduccion es la correcta, puesto que corresponde en el texto
griego al dativo singular del término «pneumati» (alma, soplo, vida); y teniendo en mente
la linea de pensamiento de todo el pasaje, es mas apropiado traducirlo «en el espiritu»,
haciendo referencia al espiritu humano y no al Espiritu Santo. Igualmente, los versiculos
paralelos asi lo demuestran (teniendo presente el contexto, que es el que ha de
interpretar al texto), por ejemplo: 14:14,15,16,32.

«El que habla en lengua extrafa, a si mismo se edifica; pero el que profetiza
(ensefia) edifica a la iglesia» (14:4). El propdsito de los dones, segin el Nuevo
Testamento, es para edificacion de la iglesia, para su crecimiento y desarrollo espiritual, y
nunca para la autorrealizacion del individuo. Por ello, entendemos que la expresién «a si
mismo se edifica» resulta una ironia, utilizada en muchas ocasiones por el apdstol en sus
escritos. Asi que, esa misma autoedificacidon personal, es contemplada por el mismo Pablo
con muchas reservas.

«Si yo voy a vosotros hablando en lenguas (dijo Pablo), équé os aprovechara?...»
(14:6). Indudablemente el autor de la carta a los Corintios, tenia toda la razén. Esta
practica en la iglesia es verdaderamente inservible; y efectivamente, de su uso no se
obtiene ningun beneficio espiritual. El texto biblico muestra el desacuerdo de Pablo, que
es unanime en todas sus recomendaciones biblicas.

-32-



«Asi también vosotros, si por la lengua no diereis palabra bien comprensible, ¢como
se entendera lo que decis? Porque hablaréis al aire» (14:9). Parece ser que el hablar en
lenguas -al modo de los corintios— era igual que hablar al aire, es decir, una pérdida de
tiempo. Desde luego que en esta frase observamos claramente la disconformidad del
apostol Pablo con estas practicas inoportunas.

«Por lo cual, el que habla en lengua extrana, pida poder interpretarla (traducirla)»
(14:13). A la verdad, este mandamiento se pasa por alto en las iglesias carismaticas de
una manera bastante generosa. Parece del todo razonable que Pablo les pusiera una
medida de precaucién, esto es, la traduccion de esas lenguas en la iglesia, para que, en
cualquier caso, no se produjeran expresiones blasfemas; ya hemos visto que asi ocurrio.
Y podriamos afiadir, como el mismo apdstol indicara posteriormente, que si esto no se
cumple (la traduccién de esas lenguas), mejor que tal persona se calle.

«Oraré con el espiritu, pero oraré también con el entendimiento» (14:15). La
disposicidn biblica parece bastante precisa. Asi, en la oracién siempre se deben coordinar
las palabras correctamente para que el orador sea plenamente consciente de lo que dice,
y los demas también puedan entenderlo. Por consiguiente, si en las oraciones no se utiliza
el entendimiento, tales oraciones, desde un punto de vista biblico y segun reza el texto
leido, no deben aceptarse como validas.

«Doy gracias a Dios que hablo en lenguas mas que todos vosotros, pero en la
iglesia prefiero hablar cinco palabras con mi entendimiento, para ensefiar también a otros,
qgue diez mil palabras en lengua desconocida» (14:18,19). Pensamos que las lenguas que
conocia Pablo podrian haber sido muchas, porque al margen de ser buen conocedor de la
Ley, fue un hombre de gran erudicidon académica, por lo que seguramente aprendid varios
idiomas; sin cuestionar, por supuesto, que pudiera realmente tener el don de «idiomas»
al modo que ocurrié en Hechos. Ahora, seguin su declaracién, desecha ciertos métodos de
autoedificacion, que para él son ilegitimos, en favor de la edificacion de la iglesia. Y este
es otro texto que se afiade a la discrepancia que Pablo mantuvo con la practica del don de
lenguas en esta iglesia.

«Hermanos, no seais nifios en el modo de pensar» (14:20). Este versiculo nos
ensefia, ademas, que las manifestaciones de las lenguas corresponden al periodo infantil
de la Iglesia naciente, que se produjo en el contexto de la ley judia, la cual pertenece al
Antiguo Pacto. Luego, querer repetir la misma experiencia, es sumergirse en un estado de
retroceso a la Ley y de infantilismo espiritual, propio de una iglesia inmadura, como en
buena medida lo era la iglesia de Corinto.

«Asi que, las lenguas son por sefial, no a los creyentes (importante declaracién),
sino a los incrédulos» (14:22). Aqui es necesario destacar la expresion «no a los
creyentes», recalcando que esta practica en la iglesia, entre los creyentes, queda
completamente descalificada. Y él mismo apdstol llega a una conclusién que se contempla
en el Antiguo Testamento: «En la ley esta escrito» (v. 21). Asi que, el concepto biblico se
desprende de ahi, pues como ya mencionamos, las lenguas son sefal de juicio para los
incrédulos.

«Si, pues, toda la iglesia se reune en un solo lugar, y todos hablan en lenguas, y
entran indoctos o incrédulos, éno dirdan que estais locos?» (14:23). Razén tenia el
hermano Pablo. Y bien podemos unirnos al sentir del apdstol, puesto que hoy dia se
podria aplicar perfectamente el calificativo de «loco», al espectaculo que se observa en
muchas reuniones de extremada espiritualidad. Y es que, entre la algarabia de las lenguas
y los demas enredos, lo Unico que se consigue es despertar un «sentimiento de ridiculez»
al que, en su sano juicio, entra por primera vez a un culto de estas caracteristicas.

«Y si no hay intérprete, calle en la iglesia, y hable para si mismo y para Dios»
(14:28). La palabra «intérprete» significa traductor. El mandamiento resulta explicito, es
decir, toda persona que hable en la congregaciéon con idiomas que no sean traducidos,
tiene la orden apostélica de que permanecer callado. Y también, en un tono bastante
condescendiente, e irénico a la vez, les dice que en caso contrario hablen para si mismos
(recomendacién absurda si lo aplicamos literalmente), y para Dios... que a lo mejor es el
unico que puede entender tales jeroglificos.

«Y los espiritus de los profetas estan sujetos a los profetas» (14:32). Aqui les
recuerda que, si existen exposiciones verbales que no se pueden controlar, tales

-33-



expresiones -segln el texto- no son validas ni provienen de Dios. Como en todas las
cosas, el cristiano ha de dominar sus manifestaciones espirituales, y nunca debe permitir
que ellas le controlen a él. Recordemos que una de las virtudes del fruto del Espiritu
Santo es el dominio propio: de lo que decimos y de lo que hacemos. Y esta virtud en
ninguna manera conlleva descontrol del habla, como tampoco de las acciones.

«Si yo hablase lenguas humanas y angélicas (en el supuesto de que se pudiera) y
no tengo amor... nada soy» (13:1,2). Pablo sigue cuestionando las practicas realizadas
por aquella iglesia, llegando a la firme conclusidn de que lo que realmente necesitaban
cultivar, en contra de sus extraordinarias aspiraciones, era el verdadero amor. Dios es
amor, y su Espiritu no desea derramar sus ricas bendiciones entre los cristianos, si no es
a través del ejercicio de tan extraordinario don (el amor). La formulacién de Pablo es
matematica: lenguas (que estaban practicando) sin amor, segun el texto leido, equivalen
a «nada»; por lo cual, podemos deducir que aquel don que estaban desempefiando los
corintios, era completamente inservible.

Como hemos podido observar, en las palabras absolutamente clarificadoras del
apostol, existe un total desacuerdo con el don de lenguas que estaban practicando los
corintios. Y si algunos acuden al libro de Hechos de los Apdstoles para reivindicar esta
practica, también se va por camino torcido; porque tanto en esos momentos precisos de
la Iglesia primitiva, como en otras menciones de la carta a los Corintios, el término
lenguas no se traduce por sonidos extrafios, o palabras desarticuladas (que es lo que se
suele escuchar), sino que, como ya hemos mencionado, en las distintas transcripciones
del original griego, el término se traduce por idiomas o dialecto (Hch. 2:11). Entonces,
écodmo se explica que Pablo incluyera el don de lenguas e interpretacion de lenguas en su
lista, y que permitiera unas practicas con las que no estaba de acuerdo? Para responder
a la pregunta, debemos entender la actitud de Pablo al denunciar pecados de tal magnitud
en esa congregacion, que no se mencionaban ni aun entre los gentiles (1 Co. 5:1), y que
afectaban de forma muy directa a su testimonio cristiano; y teniendo presente la
gravedad del pecado, antes de prohibirles el don de lenguas, tiene como maxima
prioridad el prohibirles los mas graves que se estaban dando en la misma congregacion,
como por ejemplo: alcoholismo, fornicacion, incesto, partidismos, idolatria... Ademas,
como dijo él: «Sois nifios en Cristo» (1 Co. 3:1), y bien se sabe que a los nifios hay que
dispensarles un trato especial. A ello afadimos, que aunque el apdstol Pablo no les
prohibe hablar en lenguas, ya hemos visto que no estd de acuerdo con las lenguas que
practicaban, y por ello les ofrece medidas de prudencia, como el deber de interpretarlas.

Siguiendo la linea argumental, son pocos los casos en el Nuevo Testamento donde
el don de lenguas tuvo un efecto positivo, y utilizado por Dios con el propdsito de
expandir el Evangelio. Encontramos tres referencias muy puntuales: entre los gentiles, en
Hechos 2:1-4, y 10:44-46, que en cierta medida se pudo reproducir el mismo fendmeno
que en Hechos 2:11: «Les oimos hablar en nuestro propio dialecto las maravillas de
Dios». Aun con todo su efecto evangelizador, si aquellos que escuchaban el Evangelio -a
través de este fendmeno-, lo rechazaban, daba como resultado lo que antes hemos
indicado: juicio. Y asi ocurrio en aquellos momentos: «Mas otros, burlandose, decian:
Estan llenos de mosto (vino)» (vs.13). Por tal razén Pablo menciona ese don como algo
valido, porque en aquellas circunstancias histéricas el fendmeno fue real, a la vez que
sobrenatural, y todavia se mantenia vigente. Pero ni mucho menos el apdstol estuvo
conforme con lo que los corintios practicaban, pues el don de lenguas, segun Hechos, no
son palabras incomprensibles, sino todo lo contrario: los apdstoles hablaban y los demas
entendieron perfectamente el mensaje, cada uno en su propio idioma; de tal forma que el
milagro ocurrié no tanto en las expresiones de los apdstoles, sino mas bien en los oidos
de aquellos que los escuchaban.

Téngase en cuenta que en el tiempo de los corintios todavia no estaba escrito ni
recopilado el Nuevo Testamento, y este «don» pudo ser una herramienta util para la
extension del Evangelio. Sin embargo, ahora tenemos la Revelacién escrita y difundida
por casi todo el mundo; y tanto la salvacién de los incrédulos, como la edificaciéon de los
creyentes, se obtiene Unicamente por fe en la Palabra de Dios.

Vistas las costumbres de Corinto, el intentar hablar otros idiomas a través de una
experiencia extatica, para destacar segun la sabiduria humana, probablemente hubiera

-34-



constituido solo un proceder inofensivo en la iglesia de Corinto, a la par que inservible.
Pero, para evitar el peligro de estas practicas, el apdstol les propone que haya un
intérprete (traductor), como medida preventiva, debido a lo que habia ocurrido: que
algun «inspirado», hablando en lenguas, llamaba anatema (pronunciaba blasfemias) a
Jesus. Podemos aceptar de buen grado la mencién que el apostol hizo sobre el don de
lenguas en su lista, pero en ningun caso de las lenguas que se practicaban en la iglesia de
Corinto, sino del verdadero don de Dios, apreciado de forma positiva en Hechos.

Como hemos apuntado, Corinto era una ciudad cosmopolita, y tal vez Pablo
considerd necesario el don de idiomas para esta ciudad, debido a su diversidad cultural, y
a la necesidad de que el mensaje de Cristo se extendiera lo mas rapido posible. De todas
maneras, tampoco poseian la Palabra de Dios traducida a los idiomas vernaculos; motivo
suficiente para aplicar este don, segun el modelo de Hechos.

En conclusidon, aquello que los corintios practicaban, era una forma de imitar el don
de idiomas; aunque, claro esta, trayendo consigo las verborreas ininteligibles y extaticas
que se ejercian con asiduidad en las religiones paganas de Corinto. Y no es nada extrafio
pensar esto, pues una iglesia infantil (segun el calificativo de Pablo), busca las
experiencias y los dones espectaculares para llamar la atencion... Y como nifios, lo que
consiguieron no fue otra cosa que traer consigo las mismas practicas extendidas en su
entorno, introducirlas en la iglesia, y hacer una adaptacion sincretista de la espiritualidad
cristiana. Y parece bastante probable, pues entonces no poseian todas las instrucciones
del Nuevo Testamento, como las tenemos nosotros hoy. De hecho, lo que ellos
expresaban, con excepcidon de algunas blasfemias, eran palabras sin sentido alguno.
Obviamente una cosa es querer hablar en otros idiomas, y otra muy diferente es provocar
el habla de esos idiomas sin saberlos, y por métodos ilegitimos (éxtasis, movimientos
bruscos y repetitivos, alteracion del inconsciente, etc.); lo cual solo ocasiona una
encadenacion de términos, sonidos y demas locuciones discordantes, que en palabras de
Pablo constituye una postura de infantilidad.

El gran desacuerdo apostodlico

Resulta evidente que a través del capitulo 14 de Corintios, que hemos analizado
anteriormente, el apostol traza una linea de pensamiento en el que se destaca, con
determinacion, el gran desacuerdo con la practica del don de lenguas en esta iglesia.
Asimismo, tampoco observamos en ninguna parte de la Escritura que Jesus hablara en
lenguas. Ni siquiera lo observamos en los apodstoles, o escritores del Nuevo Testamento, y
mucho menos que ofrezcan instrucciones a la Iglesia para que se efectle esta malsana
practica.

Al igual que en los demas apdstoles, tales experiencias extaticas no se hallaban en
la dindmica cristiana del propio Pablo, como cita en 1 Corintios 14:19. Pensemos con
l6gica, puesto que, si queremos recurrir a algun modelo ejemplar de congregacién para
aprender de sus procedimientos eclesiales, desde luego que el de la iglesia de Corinto es
el peor de todos. Y aun cuando el apdstol les permitid ciertas costumbres, con las que no
estaba de acuerdo, también les propone una serie de condiciones como medida de
prevencion: que guarden el orden, que haya un intérprete, etc.

En definitiva, pretender utilizar la carta a los Corintios para fundamentar la doctrina
de las lenguas, es establecer una base muy pobre y llena de afirmaciones contradictorias,
en las cuales no existe ni peso teoldgico ni hermenéutico alguno, para sostener esta
doctrina. Muy al contrario, Pablo estd plenamente disconforme, ya que al parecer las
lenguas en aquella iglesia solo servian para problemas y confusion. Asi que, el apostol,
como no podia ser de otra manera, les tiene que indicar un camino mejor (en el capitulo
13). ¢Cudl? Sin ningun género de dudas: el Amor.

Atendamos a la razén, porque si el apdstol Pablo hubiera dado por buenas estas
practicas, entendiendo que provenian de parte del Sefior y que eran auténticas
manifestaciones del Espiritu Santo, en verdad que no se hubiera atrevido en ningun
momento a cuestionarlas tan claramente. Lo que si deja suficientemente claro, como
hemos visto, es que en la iglesia se prohibe hablar en lenguas, a no ser que haya un
traductor: «Y si no hay intérprete, calle en la iglesia» (1 Co. 14:28). Suponiendo, pues,

-35-



que hoy existiera el don de lenguas, deberiamos guardar muy estrictamente el presente
mandamiento biblico. Ademas, si este don resultara ser hoy tan necesario, con toda
seguridad el apodstol lo hubiera recomendado cuando dicté mandamientos, acerca de los
requisitos pastorales, a los lideres de la iglesia: cartas a Timoteo y Tito.

Es muy probable que el don que practicaban los corintios (lenguas de sabiduria
humana), procedieran de las religiones paganas de aquel ambiente religioso. De ahi
precisamente el conflicto en la iglesia, las advertencias, y el gran desacuerdo de Pablo,
que tiene a bien, como minimo, proporcionarles unas instrucciones de caracter
preventivo.

Finalmente, el don al que se refiere Pablo en su lista, es el don de «idiomas»,
necesario para la extension del Evangelio en aquel tiempo; por este motivo cita que no es
sefial para el creyente, sino para el incrédulo, segun 1 Co. 14:22.

UNA EXPLICACION DE ESTE FENOMENO

El fendmeno de hablar en lenguas extaticas (palabras desarticuladas y sin sentido),
tan extendido en nuestros dias, es en la mayoria de los casos una manifestacion
puramente psicoldégica, producto de la manipulacion emocional (sea colectiva o
individual). Es una capacidad -por llamarlo asi- inconsciente, que en si misma podria ser
inocua (no se sabe), pero que por lo visto es innecesaria. Este método se logra a modo de
practica, por la cual, cuando se llega a un estado de euforia emocional, se altera el
inconsciente, y durante unos momentos surgen sonidos o palabras distorsionadas. A
saber, son expresiones verbales que emergen sin comprensién alguna, por la influencia
psico-emocional que se ha recibido, autoprovocado o aprendido. Cuando se ha adquirido
la costumbre, entonces puede practicarse como algo natural.

Por ello Pablo no erradica esta costumbre, pero establece un orden, y como medida
prudencial ordena que otro interprete (por si acaso). Hoy dia son muchos los que integran
este don en sus ejercicios espirituales. Unos por el deseo de vivir nuevas experiencias.
Otros, por no quedar marginados del grupo, o para no ser mirados con desprecio. Y
también los hay que se suman para no pertenecer a un nivel de inferioridad espiritual en
la iglesia; entre otros motivos.

Deberiamos de ser prudentes en todos los procedimientos espirituales que no
contengan apoyo biblico explicito. Y aunque el Sefior pudo conceder el «don de idiomas»
para la extension del Evangelio, en su momento, la Escritura no contempla en ningun
lugar que la practica de lenguas ininteligibles se tenga que procurar en la iglesia, ni
mucho menos como una experiencia normativa para todos los cristianos. Ahora bien, el
Seflor puede permitir (como permite tantas cosas) cualquier practica improcedente en
ciertos circulos cristianos. Sin embargo, debemos tener sumo cuidado, porque también
hay otro «sefior» que puede llamar anatema a Jesus, como lamentablemente vemos que
ocurrid en la congregacion de Corinto.

En sentido andlogo, y examinando la practica del don de idiomas sin haberlos
nunca aprendido, recuerdo un caso en el que una traductora de lenguas indigenas, guiada
por la curiosidad, acudié a una reunidén carismatica. En medio de las manifestaciones de
lenguas, ella detectdé que las palabras pronunciadas correspondian a un dialecto tribal, por
lo que se propuso escribir las frases en su cuaderno. A continuacion, cuando tradujo las
palabras, la sorpresa fue grande al comprobar que éstas eran maldiciones dirigidas hacia
la persona de Jesus. No nos sorprenda el resultado, pues la practica de hablar en idiomas
que el individuo no ha aprendido (griego, latin...), estando en situacion de trance
hipnoético, es habitual dentro del ambito espiritista. No pasemos por alto, entonces, que
en un estado de éxtasis y descontrol de la personalidad, se puede abrir la puerta
facilmente a cualquier influencia espiritual negativa. La propia Escritura nos advierte:
«Sed sobrios (moderados), y velad (estad alerta y no en estado de inconsciencia) porque
vuestro adversario el diablo, como ledn rugiente, anda alrededor (de los cristianos)
buscando a quien devorar» (1 P. 5:8).

-36-



MILAGROS Y SANIDADES
EL ORIGEN DE LAS ENFERMEDADES

Las sefiales, milagros o sanidades, aun no siendo lo mismo, constituyen
basicamente el motor de la doctrina que impulsa el extremo carismatico. Segun hace
constar esta doctrina: lo bueno es de Dios y lo malo del diablo; y aunque esta afirmacion
pueda parecer ldgica, no deja de guardar ciertas reminiscencias «dualistas».

Partiendo de esta proposicién, una postura extrema pero muy extendida, supone
aceptar que cada enfermedad es resultado de la intervencidn de un demonio en
particular. Segun esta formula, las enfermedades —-como algo malo en si- son resultado
de una intervencion diabdlica; y cada enfermedad es la versidon de un demonio escondido
detras de dicha enfermedad; por lo que a toda dolencia, desajuste psicoldgico, problemas
de caracter, etc., le llaman el «demonio de...». Curiosamente he encontrado en algun
libro hasta 55 agrupaciones de demonios (con sus diferentes enfermedades corporales y
desarreglos psiquicos), algunos tan absurdos como: olvido, tardanza, inferioridad, broma,
timidez, dolor de cabeza, tristeza, legalismo, autoconciencia, rebeldia... (Frank & Ida Mae
Hammond, Cerdos en la sala. Ed. UNILIT, 130,132-136).

Atendamos bien, porque si es verdad que todas las enfermedades son causadas por
los demonios, deberiamos pensar que los paises tercermundistas habitan plagados de
espiritus malignos, puesto que son los que sufren mas enfermedades, respecto a otros
paises industrializados. Ahora, si nos preguntamos por las causas que provocan las
enfermedades de los pueblos mas desfavorecidos, deberiamos responder que los
demonios mantienen un complot especial sobre las clases sociales marginadas, y por eso
sufren tantas enfermedades... Respuesta al parecer bastante inadmisible. ¢No sera que
esta problematica resulta de la carencia de una buena alimentacién, los medios higiénicos
necesarios, y los recursos sanitarios mas indispensables? Los demonios, en tal situacién,
residirian mas bien en la negligencia del propio capitalismo. Y a quien tendriamos que
demonizar, pues, son a aquellos que gestionan el poder, esto es, a las personas que se
han apropiado indebidamente de los recursos econémicos del pais, y hacen una injusta
distribucion de los bienes materiales. Y, équién sufre las consecuencias de todo ello:
pobreza, enfermedad, marginacién? La respuesta es clara: ilos pobres, que estan
«endemoniados»! Cabe también admitir que los paises ricos tendrian que estar mas
endemoniados, ya que muchos de sus ciudadanos se mantienen tan aferrados al
materialismo, que el empacho de autosuficiencia no les permite ver su indiferencia ante
las necesidades ajenas.

Si buscamos la verdad de lo mencionado, no debemos ir muy lejos, pues la
Escritura explica que, en términos generales, la enfermedad es una consecuencia general
del pecado, el cual se introdujo en el mundo a partir de la desobediencia de Adan. Y aun

-37-



hallando personas con enfermedades por causa de sus propios pecados, la Biblia no nos
sugiere que todas las enfermedades sean producto de la actividad demoniaca
personalizada... éCémo explicar, entonces, la salud tan estupenda de la que gozan algunos
individuos (sean creyentes o no) y, en cambio, sus vidas manifiestan una evidente
pecaminosidad? La conclusiéon biblica se brinda natural: no podemos atribuir a los
demonios todas las enfermedades que padece el hombre, porque simplemente esto no lo
ensefa la Palabra de Dios.

UNA SOLUCION FACIL Y RAPIDA

Debido a la impaciencia propia del ser humano, normalmente se suele buscar la
respuesta facil y rapida a los problemas que esta vida nos plantea, y mayormente cuando
existen graves enfermedades que pueden causar desmoralizacidn personal. Alcanzamos a
entender, desde la obstinada ldégica, que la enfermedad lleva a la gente a la
desesperacion, y con ello, a hacer cosas extremas que de otra forma no haria. Satanas lo
sabe, y seria ingenuo si no se aprovechara de la ocasidon. éPor qué pensamos que es tan
atractivo el extremo carismatico? Sencillamente porque ofrece la «solucion» a diversos
problemas fisicos o psiquicos, o el remedio a las circunstancias adversas. En cierta
manera es la adaptacion de las antiguas corrientes filosoficas que solo buscan un presente
bienestar personal.

En verdad, todavia son muchas las personas que se impacientan por encontrar la
solucidon a sus angustiados problemas; y algunos son capaces de hacer lo que sea, y de
creer en lo que haga falta, con tal de resolver sus contrariedades. No resulta
sorprendente, por tanto, que el enemigo de nuestras almas se valga de estas actitudes,
que estan plantadas mas en el terreno del interés personal, que no en la voluntad de
Dios. Por supuesto, el deseo de curaciéon de cualquier enfermedad resulta legitimo. Y
aunque no tengamos derecho, ya que nada merecemos, siempre podemos acudir a Dios
con nuestras peticiones, y el buen Padre celestial nos respondera (en funciéon de la obra
de Cristo); pero siempre y cuando pidamos conforme a su voluntad, claro esta, pues
como cita Santiago: «Pedis, y no recibis, porque pedis mal, para gastar en vuestros
deleites» (Stg. 4:3).

Ahora bien, cuando el milagro no aparece, que es en la mayoria de los casos, los
afectados se hunden en el desconsuelo, sintiendo que algo no funciona en sus vidas;
pensando que carecen de fe, a la vez que brotan sentimientos de culpa por imaginar que
esconden algun pecado desconocido, y por ello Dios no les sana.

No son pocos los que después del fracaso engendran un resentimiento grande
contra Dios; acogiendo en sus corazones cierta hostilidad, al considerar dudosas las
promesas biblicas, generando asi desconfianza en la Palabra divina. El siguiente autor, en
su ofuscacion teoldgica, se pregunta: «éPor qué los cristianos cuando se enferman no se
ponen a gritar también delante de Dios y se levantan sanos dando igloria a Dios! y
reprenden un diablo mentiroso y traidor?»... Y concluye afirmando, que se si esto no es
asi, «quiere decir que falta fe» (Yiye Avila, Sanidad Divina. Ed. Carisma, 1995, 11). Esta
solucion rapida y facil de la que hablamos, es un gancho perfecto para muchas sectas y
movimientos seudocristianos. El autor carismatico Yonggi Cho, hace constar lo siguiente:
«Los sokkakakai (una secta japonesa no cristiana) tienen millones de seguidores. Es que
ellos han sabido aplicar la ley de la cuarta dimension, y han realizado milagros. Pero los
cristianos solo han hablado de teologia y fe... Dios es un Dios de milagros. Por lo tanto,
sus hijos nacen con el deseo de ver milagros, de realizar milagros. Si no ven milagros, no
creen que su Dios sea tan poderoso... Leyendo la Biblia usted puede ampliar y profundizar
sus suefios y visiones. Luego sostenga firme esos suefios y visiones, y ore, y espere con
fe que el Espiritu Santo los haga realidad» (David Yonggi Cho, La cuarta Dimension. Ed.
Vida, 1994, 53). Aqui podemos apreciar que el autor recurre a una secta para confirmar la
existencia de los milagros. Aunque, después, para disimular, utiliza la Biblia como
elemento magico, y al Espiritu Santo como el maravilloso «talisman» dispuesto a ejecutar
todos nuestros deseos o ensonaciones. Si logramos leer entre lineas, observaremos que el
principio por el que se rigen estos movimientos, no es por fe en la Palabra de Dios, sino
por la necesidad de resolver un problema personal (fisico o psiquico).

-38-



Como bien podemos notar, muchas veces la actitud egoista atenta contra la
normativa biblica: «El que quiera salvar su vida la perdera» (Lc. 9:24). Contemplando el
paisaje mundial, observamos que cada dia son mas numerosos los movimientos
carismaticos extremos que incluyen elementos de los circulos paganos. Y entre otras
corrientes, es el «misticismo oriental» el que parece estar de moda... En cualquier caso,
podemos declarar que las visiones, el éxtasis, las fantasias, el pensamiento positivo o la
visualizacién, son solo meras técnicas de psicologia barata. Admitamos que por mucho
que utilicemos nuestra imaginacion, poseamos una mentalidad positiva, o una ingenua
super fe (fe en nuestra fe), no es motivo para que se produzca el milagro, puesto que en
el ser humano no hay ningun poder sobrenatural. Y tampoco pretendamos utilizar al
Espiritu Santo a nuestro antojo, puesto que El es Dios y no el mago Merlin. Estos
reglamentos de ensofiacion ya los contemplaba el predicador en la antigliedad: «Donde
abundan los suefios, también abundan las vanidades» (Ec. 5:7).

Es cierto que no debemos negar las sanidades instantaneas (muchas de ellas
inexplicables) que hoy se estan produciendo en algunas reuniones carismaticas. Y aunque
es verdad que no podemos cuestionar la sanidad evidente y sobrenatural, no obstante, si
que deberiamos de investigar concienzudamente los acontecimientos que envuelven a
tales milagros: las instrucciones biblicas mencionadas, los procedimientos por los que se
ha efectuado la sanidad, el trasfondo espiritual de la mediacion (Satanas hace maravillas),
y luego las consecuencias que ello pueda acarrear. No parece una postura sabia atribuir
todo a Dios, sin primero discernir los espiritus, segin 1 Juan 4:1.

La providencia divina

En esta linea, y aun creyendo con firmeza que Dios opera sobrenaturalmente, es
necesario definir bien los milagros y el proceder de nuestro Sefior a través de ellos. Para
comprender bien la doctrina de los milagros o sanidades, en ningun caso hay que
confundir el «milagro» (acto sobrenatural) con la «providencia divina». En esto, la
Escritura nos ensefia que nuestro buen Padre ve de antemano, y segun su voluntad
provee para cubrir nuestras necesidades, o en su defecto promete guiarnos en la
necesidad. Asi, la providencia divina incluye la direccion y el control que Dios ejerce a
través de los acontecimientos normales de la propia vida, de manera que sus propdsitos
se cumplan en el ser humano. Ahora, si ocurre el milagro, éste se sucede por medio de la
providencia, pues la actuacién milagrosa hoy por hoy no constituye una sefial mesianica,
ni confiere autoridad apostdlica a nadie; se rige solo por la voluntad de Dios para la
persona en particular. Entonces, si el Sefior quiere, se producira el milagro, pero siempre
bajo su providencia; y a lo mejor utilizando los recursos naturales que El mismo ha
creado, que puede ser en la mayoria de las ocasiones.

En lo que se refiere a la vida espiritual, por lo general el extremo carismatico
parece fundamentar su doctrina y practica cristiana en los milagros y las sanidades, sin
tener en cuenta la providencia divina. Asi lo manifestaba el mago de las finanzas Benny
Hinn: «Cuando los milagros comienzan a pasar en su vida, usted empezard a afectar e
influir en las personas para Dios». Y sigue diciendo, en esta arrogante declaracién: «La
uncién va a ponerse tan grande que nosotros veremos sefiales y maravillas como los
encontrados en Hechos. Esa es mi oracion hoy, que cada uno se sanard» (Benny Hinn,
Rise & Be Healed. Celebration Publishers, 1991, 45,46). Pongamos especial atencién,
pues, en aquellos lideres que promocionan sus promesas milagrosas, porque no son pocos
los que basaran su cristianismo en promesas ilusorias, prosperidad, milagros y sanidades,
sin importarle la sana doctrina; haciendo creer que estas sefiales pertenecen a Cristo,
cuando el mismo Sefior les dira: «Nunca os conoci (nunca fueron salvos), apartaos de mi,
hacedores de maldad» (Mt. 7: 23).

Esta orientaciéon doctrinal, se ajusta al perfil de generacién que predijo el Sefior
Jesus: «La generacion mala y adultera demanda sefal; pero sefial no le sera dada...» (Mt.
12:39). Como ya hemos considerado, nuestra fe se halla fundada en la doctrina
apostdlica, no en los hechos, los milagros, o las visiones proféticas. Y no debemos pensar
que hoy estas sefiales deban acompafar a la predicacién del Evangelio, porque a Jesus le
vieron hacer muchos milagros, pero la gran mayoria no crey6 en El (lo crucificaron). Por
ello, visto en términos generales, el Evangelio no

_39_



necesita ser reforzado por sanidades o milagros, que correspondieron al periodo
mesianico; maxime cuando la Palabra de Dios estd hoy tan extendida. Recibamos el
principio biblico, pues el incrédulo no se convierte por ver los milagros, sino por la fe; este
es el requisito, como ya venimos reiterando: <«Bienaventurados los que no vieron, y
creyeron» (Jn. 20:29).

LAS SENALES APOSTOLICAS

A continuacién, destacaremos algunos versiculos escogidos, si bien no incluiremos
comentario alguno, ya que por si mismos arrojan la suficiente luz como para aceptar que
estos dones fueron las SENALES mesianicas que confirmaron la autoridad apostodlica en
los tiempos del nacimiento y expansidon de la Iglesia de Jesucristo, el Mesias; y por lo
tanto, la acreditacion necesaria de los apdstoles (apdstol significa enviado) para inaugurar
y presentar una nueva época de gracia en la historia de la Humanidad.

«Y establecié a doce (APOSTOLES), para que estuviesen con él, y para enviarlos a
predicar, y que tuviesen autoridad para sanar enfermedades y para echar demonios» (Mr.
3:14,15). «Y muchas maravillas y sefiales eran hechas por los APOSTOLES» (Hch. 2:43).
«Y teniendo asidos a Pedro y Juan (APOSTOLES) el cojo que habia sido sanado...» (Hch.
3:11). «Y por la mano de los APOSTOLES se hacian muchas sefiales y prodigios» (Hch.
5:12). «Pedro (APOSTOL) se puso de rodillas y ord; y volviéndose al cuerpo, dijo: Tabita,
levantate. Y ella abrié los ojos, y al ver a Pedro, se incorporo (resucité)» (Hch. 9:40).
«Dijo a gran voz (APOSTOL): Levantate derecho sobre tus pies. Y él se levantd y anduvo»
(Hch. 14:9,10). «El cual daba testimonio a la palabra de su gracia, concediendo que se
hiciesen por las manos de ellos (APOSTOLES) sefales y prodigios» (Hch. 14:3).
«Contaban cuan grandes sefiales y maravillas habia hecho Dios por medio de ellos
(APOSTOLES) entre los gentiles» (Hch. 15:12). «Se llevaban a los enfermos los pafios o
delantales de su cuerpo (APOSTOL) y las enfermedades se iban de ellos, y los espiritus
malos salian» (Hch. 19:12). «Y acontecio que el padre de Publio estaba en casa, enfermo
de fiebre y de disenteria; y entro Pablo (APOSTOL) a verle, y después de haber orado, le
impuso las manos y le sano» (Hch. 28:8,9). «Y le dijo Pedro (APOSTOL): Eneas,
Jesucristo te sana» (Hch. 9:34). «Con todo, las SENALES DE APOSTOL han sido hechas
entre vosotros en toda paciencia, por sefiales, prodigios y milagros» (2 Co. 12:12).
«Testificando Dios juntamente con ellos (APOSTOLES), con sefales y prodigios y diversos
milagros y repartimiento del Espiritu Santo segun su voluntad» (He. 2:4).

Como se puede apreciar en los textos mencionados, el horizonte biblico es mas que
concluyente. No hay ninguna mencién en el Nuevo Testamento, acerca de otros
cristianos, aparte de los apdstoles de Jesucristo, que realizaran curaciones, milagros, y
demas prodigios.

En lo concerniente al autor, Lucas, quien recopilé y asimismo redactd el libro de
Hechos, se sabe que fue un historiador riguroso, y sobre todo imparcial. Y es de esperar
que si estas sefales se produjeron entre los demas cristianos, sin duda alguna él lo
hubiera escrito en su documento al noble Tedfilo (destinatario de sus escritos). Por otra
parte, Lucas fue médico, y el apdstol Pablo le presenta a sus colaboradores como médico,
por lo que entendemos que siguié ejerciendo su profesién, y aplicando de tal manera sus
conocimientos médicos. Ademas, existe un detalle que debemos tener presente: Si las
sanidades o prodigios eran realizados a través de la practica habitual entre los cristianos
(sin ser apdstoles) del primer siglo, parece incoherente que Pablo hubiera apelado a los
milagros que él efectué para demostrar su apostolado, como se observa en 2 Corintios
12:11,12. Si asi lo hizo, fue porque estos milagros se manifestaban solo entre los que
adquirieron la autoridad apostdlica, incluyendo a algun colaborador directo del apéstol
Pablo, como fue el caso de Bernabé, al cual también se le llama apédstol (Hch. 14:4). En
definitiva, no hay referencia alguna en las cartas del Nuevo Testamento, por parte de los
creyentes del primer siglo (con la excepcion de los apdstoles) que efectuaran practicas
sanadoras. Igualmente vemos que no existe prescripcion biblica alguna para que los
lideres de las iglesias realicen milagros o curaciones. Tampoco este requisito se presenta
para el nombramiento de ancianos o pastores.

Recordemos: «Las SENALES DE APOSTOL han sido hechas entre vosotros en toda
paciencia, por sefiales, prodigios y milagros» (2 Co. 12:12).

_40_



TEXTOS BIBLICOS SOBRE LAS SANIDADES

Parece oportuno mencionar que el extremo carismatico utiliza ciertos textos biblicos
aislados, que normalmente se manipulan para confirmar la ensefianza de las sanidades.
Sin embargo, estas porciones biblicas, como se demuestra desde una correcta
hermenéutica, son seleccionadas arbitrariamente, y extraidas de su contexto para
utilizarlas en apoyo de esta doctrina. Veamos algun ejemplo:

«Ciertamente llevd El nuestras enfermedades» (Is. 53:4). Aqui bien podriamos
mencionar que Cristo no llevd algunas, sino todas nuestras enfermedades. Podemos
pensar que si en la salvacidn recibida a través de la conversion, se puede aplicar esta
promesa en su totalidad, el creyente no deberia de padecer ninguna enfermedad. Y bien
sabemos que muchos cristianos, a lo largo de la Historia, han sufrido de diversas y graves
enfermedades. Y aceptamos que algunos de estos hermanos fueron pilares de grandes
avivamientos cristianos, y no eran personas menos piadosas que aquellas que no
padecieron enfermedades. Por lo tanto, esta gran contradiccion unida a la ausencia de
mencidén en el Nuevo Testamento, nos lleva a considerar que el texto estd hablando en
principio de una realidad espiritual, pero que a la verdad tendra su perfecto cumplimiento
en la eternidad, cuando nuestros cuerpos resuciten y sean glorificados

«Por sus llagas fuimos nosotros curados» (Is. 53:5). Al igual que el anterior, este
es un texto muy utilizado para hacer apologia de las milagrosas curaciones. Y aunque el
Unico versiculo paralelo se menciona en 1 P. 2:24, ni los apdstoles, ni los primeros
cristianos, lo emplearon para promocionar las curaciones fisicas. Asi, la interpretacion
carismatica que se suele hacer, no se fundamenta en los escritos apostélicos, y por
consiguiente no posee ninguna credibilidad doctrinal.

La Escritura ensefia que la sanidad es, principalmente, espiritual; y la fisica esta
garantizada en un futuro -no muy lejano-, en el estado de glorificacion perpetua, en la
eternidad. En muchos casos no podemos cuestionar que Dios continle hoy haciendo
milagros y sanando enfermos; pero antes bien, esto no es doctrina, sino el milagro
obrado desde la providencia divina para su pueblo, segun el propdsito que el Padre ha
diseflado para cada uno de sus hijos.

«Y por cuya herida fuisteis sanados» (1 P. 2:24). Vemos aqui la declaracion del
apostol Pedro, que muchos usan para defender las sanidades fisicas en forma milagrosa.
Interpretando el texto exento de prejuicios, se podra observar que no dice: fuisteis
sanados de enfermedades. De igual manera, si aplicamos la norma del contexto
inmediato, el autor no menciona las sanidades corporales. Por lo cual, el versiculo leido
(segun texto anterior y posterior) no ofrece el apoyo suficiente para defender esta
doctrina. El autor apunta hacia el Antiguo Testamento (Is. 53:5), entre otros motivos,
porque el Nuevo todavia no habia sido escrito, y para expresar esencialmente la sanidad
espiritual. Y aunque no descarta la sanidad fisica, ésta comprende una proyeccion de
marcado caracter futuro, como veremos mas adelante. Asi, y no de otra manera, parecio
interpretarlo el apdstol Pedro, atendiendo a todo el contexto de su carta.

«Mas a Jehova vuestro Dios serviréis, y él bendecird tu pan y tus aguas; y yo
quitaré toda (no algunas) enfermedad de en medio de ti (pueblo de Israel). No habra
mujer que aborte, ni estéril en tu tierra (pueblo de Israel); y yo completaré el numero de
tus dias (propdsito histérico)» (Ex. 23:25,26). Como ya hemos aclarado, Dios mantuvo
promesas especificas en el Antiguo Testamento que fueron exclusivas para la nacién de
Israel; y con un propdsito muy determinado: llevar a cabo su proyecto salvifico, utilizando
la historia de un pueblo con el fin de que naciera el Mesias, Jesucristo, el Salvador del
mundo. Solo asi se pudo efectuar la accion mas importante en la Historia: morir en la
Cruz por el pecado del ser humano. Para ello, se hizo necesario preservar al pueblo de
enfermedades, evitando de esta forma que se extinguiera y asi los planes divinos se
vieran afectados en su cumplimiento profético. Aunque, como medida de prudencia, les
determina unas condiciones para el servicio, pues quiere que su pueblo colabore en este
proyecto. A partir del concepto expuesto, entendemos que cuando los planes de Dios se
cumplieron en Cristo y en relacién con su pueblo, ciertas promesas, asi como también
algunos aspectos de la Ley, quedaron invalidados.

-41-



En nuestra referencia anterior, destacamos que el Antiguo Testamento corresponde
al cuadro preparatorio —al escenario—, y por lo general de ello no se puede sacar
aplicaciones doctrinales para la Iglesia de nuestros tiempos.

«De cierto, de cierto os digo: El que en mi cree, las obras que yo hago, él las hara
también; y aun mayores hara, porque yo voy al Padre» (IJn. 14:12). Nos preguntamos si
alguien ha realizado milagros mayores que los que hizo Jesus... Si observamos el
acontecer de la era cristiana post-apostdlica, advertiremos que no existe constancia
alguna de que alguien haya resucitado muertos, multiplicado panes y peces, convertido el
agua en vino, mostrado autoridad sobre las fuerzas de la naturaleza, entre otros
evidentes hechos portentosos... Entonces, bien podemos preguntarnos: si este versiculo
no es aplicable a los milagros o sanidades que Jesucristo hizo, éa qué equivale, entonces,
la idea de «mayores obras»? Pues tiene que ver esencialmente con la salvacién, esto es,
con las obras de evangelizacidon y su efecto positivo en la historia de la Humanidad. Sin ir
mas lejos, podemos acudir aparte de la Biblia, también a la Historia, y contemplar las
grandes obras de la antigliedad. Después de la partida de Jesucristo, observamos la gran
labor evangelistica, instructiva y pastoral, que hicieron los apdstoles —-al margen de los
milagros—, sin precedentes en el transcurrir de la historia cristiana. De la misma manera
ocurre con la generacion de miles de convertidos por la Iglesia Primitiva: una verdadera
obra milagrosa. Sin perder de vista que el avivamiento de la Iglesia, a partir del s. XVI, se
desarrolld por medio de eficaces obras de evangelizacion, llevadas a cabo por fieles
creyentes en Cristo. Y no podemos olvidar, tampoco, las grandes obras efectuadas por
hombres y mujeres comprometidos con el Evangelio, en ciertos periodos y lugares del
mundo, las cuales repercutieron favorablemente en beneficio de la Humanidad. Valga
mencionar, como botdén de muestra, la fundacién de la Cruz Roja en 1864 por el suizo
Jean Henri Dunant, motivado por sus convicciones evangélicas mas profundas. O la
abolicion del comercio de esclavos, impulsado por la fe y compromiso cristiano de Willian
Wibelforce. Como parece evidente, nadie puede poner en duda los origenes y la
importancia de tan extraordinarias obras cristianas.

«Después de estas cosas, designd el Sefior también a otros setenta, a quienes
envié de dos en dos delante de él a toda ciudad y lugar adonde él habia de ir... sanad a
los enfermos (les mandod)... y decidles: Se ha acercado a vosotros el reino de Dios» (Lc.
10:1,9). Puede leerse todo el pasaje de Lucas. 10:1-12, para una mejor asimilacion de su
ensefianza general. En el v.1 se recoge la verdad de que JesuUs escogid solo a 70. Y si lo
hizo, fue porque habia mas (una multitud le seguia) y solamente les dio autoridad a ellos
(los 70). ¢Esta decisién trascendia a todos los demas discipulos? Por el contexto vemos
gue no. ¢Y a nosotros, los cristianos? El texto no lo dice. Como norma exegética, no se
puede decir lo que el texto no dice. A saber, el mandamiento o ministerio dado por Jesus
a los 70 discipulos, fue a 70, no a 200. Si el Sefior quiso darles la autoridad solo a estos
70, no podemos cuestionar, en modo alguno, la acciéon de Jesus en aquel momento. En
ninguna ocasidon observamos que Jesus dijese que podriamos transferir esta autoridad, ni
a los demas discipulos, ni a los cristianos de nuestra época, como tampoco lo menciona
Lucas. Ademas, si los escritores del Nuevo Testamento no se apropiaron de este pasaje
para ensefar la doctrina de las sanidades, no caigamos en la imprudencia de hacerlo
nosotros.

¢Cual fue el propdsito de este particular ministerio? La segunda parte del v. 1 lo
aclara: «Les envia (a ellos) delante de él (Jesus) a toda ciudad y lugar adonde él (Jesus)
habia de ir». Y aqui debemos establecer un punto final. Parece comprensible que en aquel
momento histdrico se hiciera imprescindible un ministerio especial para preparar los
lugares donde posteriormente Jesus tendria su ministerio. Los 70 funcionaban como
precursores del Mesias, anunciando la venida del Reino, y preparando asi el terreno donde
el Mesias iria posteriormente. El ministerio era similar al de Juan el Bautista (preparar el
camino); aunque, a la verdad, la persona de Juan el Bautista hoy no despierta ningun
interés, debido a que no echd demonios, ni hizo sanidades...

Los 70 anunciaron al pueblo de Israel un mensaje de preparacion, anteponiéndose
al mensaje que JesUs venia a predicarles, hablandoles acerca del Reino prometido. Y,
como los judios de aquel tiempo eran un tanto escépticos, épor qué iban a hacer caso a
un simple anuncio? Por ello, se hacia casi obligatorio demostrar con evidencias mesianicas

-42-



lo que estaban proclamando; y écomo? Pues efectuando curaciones fisicas, ya que éstas
eran las senales mesidnicas que los judios estaban esperando, y por eso Jesus les mando:
«Sanad a los enfermos» (v.9), pero nada mas.

Es cierto que para el pueblo de Israel las sanidades acompafiarian al Mesias; pero
en ninguna parte de la Biblia se afirma que deban acompafiar a la Iglesia de nuestros
tiempos. Ellos (los 70), en aquel momento, necesitaban unas credenciales, como
representantes del Mesias judio, para que su testimonio verbal se viera rubricado por
unos hechos (curaciones) que los identificara —segun el contexto historico- con el Mesias
profetizado al pueblo de Israel. Pensemos que Jesus les otorgd autoridad a los doce, antes
de hacerlo con los 70.

«Y la oracion de fe salvara al enfermo, y el Sefior lo levantara...» (Stg. 5:15). Aqui
encontramos otro versiculo mas, que tratado de forma aislada, puede parecer que en si
mismo apoye la doctrina de las sanidades. Estamos de acuerdo en que el Senor sana,
pero como bien sefiala el texto lo hace a través de la oracién, y no por medio de ningun
don especifico. En efecto, Dios puede curar enfermedades, y pensamos que hoy dia lo
sigue haciendo, pero no bajo el brillo de los espectaculos, en fechas sefialadas, o en
funcion de individuos que reciben la gloria; por lo menos el versiculo no lo refleja de esta
manera. Mas bien, la curacidon (siempre que sea voluntad de Dios para la persona) se
realiza como resultado del humilde ruego de la iglesia ante su Senor, y no se halla en la
Biblia todo el montaje que se suele ofrecer en los circulos carismaticos extremos.

También hay que saber que la carta de Santiago se escribié en un contexto judio
(tengamos presente lo dicho anteriormente -las promesas al pueblo de Israel-), por lo
que el método de «ungir con aceite» (Stg. 5:14) suponia una practica habitual en el
Antiguo Testamento, y por tal motivo no se menciona en los demas escritos del Nuevo
Testamento. La pregunta es: éDAnde se hallan los otros procedimientos extrabiblicos?

«Y estas sefales seguiran a los que creen: En mi nombre echaran fuera demonios;
hablaran nuevas lenguas; tomaran en las manos serpientes, y si bebieren cosa mortifera,
no les hara dafo; sobre los enfermos pondran sus manos, y sanaran» (Mr. 15: 17,18).
Seguramente muchos habran pensado en este pasaje para desacreditar lo hasta aqui
indicado. Y es cierto, este versiculo es el punto de encuentro donde confluyen la mayoria
de carismaticos para fundamentar estas doctrinas: el don de lenguas, echar demonios,
sanar enfermedades, y demas ensefianzas... El texto biblico mencionado se encuentra
situado en el pasaje de San Marcos 16:9-20, y para muchos eruditos este pasaje es
considerado como una afiadidura en los manuscritos biblicos mas tardios, y por lo tanto
ofrece ciertas dudas en cuanto a su inspiracién. Ahora bien, en el caso de que la Critica
Textual no tuviera la razén (cosa que es bastante probable), y aceptdsemos por tanto el
pasaje como Palabra inspirada, pienso que tampoco hallamos ningun problema al
respecto. El evangelio de Marcos es un documento de fecha muy temprana, y este mismo
texto, con sus promesas mencionadas, ya se cumplié al pie de la letra entre los apdstoles
(que son los que hicieron las sefiales), como lo indica no solo el final de Marcos, sino
también los abundantes versiculos que sefialamos anteriormente acerca de las sefales
apostolicas, relatada en Hechos, principalmente.

EJEMPLOS QUE INVALIDAN ESTA DOCTRINA
La enfermedad para gloria de Dios

Partimos de una premisa biblica importante: la enfermedad no es algo malo en si
mismo, ni producto de los demonios, como algunos defienden. Muy al contrario, el Sefior
puede utilizar todos los desajustes de la vida para su propia gloria, encauzando las
aflicciones como elemento de gran bendicion para sus siervos. El aguijon de Pablo parecia
una muestra palpable de ello. El mismo acudié varias veces a Dios para librarse de su
problema personal. Lejos de recibir sanidad, la divina respuesta fue mas que
contundente: «Bastate mi gracia; porque mi poder se perfecciona en la debilidad» (2 Co.
12:9). El caso mas significativo lo encontramos en la grave desventura que tuvo que
experimentar el incomprendido Job. Aun con toda su tribulacién, observamos en el relato
que la prueba repercutié finalmente en gran beneficio espiritual para su vida (y también

-43-



material). La enfermedad, asi como las circunstancias catastroficas que padecidé, no
fueron producto de ningun pecado, o de varios demonios que instigaban las carnes del
pobre Job. Lo que verdaderamente experimentd este gran héroe de la fe, fue una intensa
prueba, y Dios utiliz6 a Satands para asi probarle; con lo cual, la enfermedad y su
tragedia fueron originadas con el permiso divino. Y el resultado de pasar por aquella
profunda leccién, resulté en la glorificacién del Creador, y en la perspectiva correcta que
el mismo Job adquiri6 de su propia persona delante de El. Anadiendo que la posterior
bendicidn fisica, material y espiritual, fue mejor que el anterior.

Asi es, aquellos cristianos que pasan por pruebas importantes (incluida la
enfermedad), alcanzan la posibilidad de adquirir una perspectiva mas adecuada de Dios y
de ellos mismos. Una vez superada la prueba, el creyente se apercibe de la grandeza del
Senor y de su propia pequefiez, al tiempo que resalta el contraste entre la perfecta
santidad divina y la gran imperfeccidn del cristiano, por muy virtuoso que éste sea.

Por otro lado, el apdstol Pablo, dirigiéndose a los galatas, les recuerda lo siguiente:
«Pues vosotros sabéis que a causa de una enfermedad del cuerpo os anuncié el
evangelio» (Ga. 4:13). Aqui, la contradiccion resulta del todo manifiesta. Si entendemos
que las enfermedades las causan los demonios, no tendriamos mas remedio que aceptar a
los demonios como colaboradores en la extensidon del Evangelio... Asi pues, observamos
que el mismo apdstol Pablo sufrid enfermedades y no pocas penalidades, pero no utilizd
sus dones para librarse; mas bien parecidé asumir toda situacidn de conflicto con plena
serenidad. De tal manera, la enfermedad de Pablo, segun texto leido, no poseyd ninguna
connotacidn negativa; todo lo contrario, fue un medio utilizado por Dios para la bendicion
de su propia persona, asi como de su ministerio cristiano.

El caso de Timoteo (colaborador de Pablo), quien tuvo que padecer varias
enfermedades, resulta aleccionador. En esta ocasion, el apdstol se limita a ofrecerle un
remedio de tipo casero: «Bebe un poco de vino por causa de tu estomago y de tus
frecuentes enfermedades» (1 Ti. 5:23). Y Pablo no le recomienda que realice una reunion
de milagros o exorcismos para su posible curacion, ni apela a ningun versiculo de la
Escritura para ensefiarle dicha doctrina. Leamos con sentido, porque si Timoteo padecia
de varias enfermedades, podemos bien preguntarnos, dcuantos demonios tenia
Timoteo...?

Epafrodito (fiel hombre de Dios) también estuvo gravemente enfermo, y al parecer
fue el Sefior quien le sand directamente: «Pues en verdad estuvo enfermo, a punto de
morir; pero Dios tuvo misericordia de él...» (Fil. 2:27). Notemos como aqui tampoco se
utilizaron personas «ungidas» con dones para la sanidad de Epafrodito.

Padecimiento complicado fue el del fiel hermano Tréfimo, colaborador en los viajes
de Pablo, que tuvo que permanecer en la ciudad de Mileto a causa de una enfermedad, y
no pudo seguir acompafando a Pablo: «A Tréfimo dejé en Mileto enfermo» (2 Ti. 4:20).

Con la lectura de estos versiculos, ya comenzamos a observar que en la Iglesia
creciente no todos los enfermos eran sanados. Al parecer, las sefales mesidnicas ya no
eran tan necesarias para la propagacion del Evangelio, y éstas van siendo remplazadas
por la «predicacion apostodlica». Al igual que estos ejemplos, reconocidos siervos de Dios
(Martin Lutero, Carlos Spurgeon, Richard Baxter, Juan Bunyan, y otros muchos), a lo
largo de la historia de la Iglesia, han sufrido dolencias fisicas y desajustes psicoldgicos; vy
nunca los han atribuido a los demonios personalizados, y en tales casos tampoco a
pecados particulares. En sentido inverso, las enfermedades han constituido una prueba
«en la debilidad», y han proporcionado principios de maduracién espiritual en el creyente
fiel; contribuyendo en gran manera a la propia glorificacion de Dios. No son pocos los que
han sobrellevado la enfermedad con toda paciencia y dignidad, y no han recurrido a
ningln evangelista sanador para ser curados. ¢Por qué, entonces, reprender a la
enfermedad y a los demonios que la producen? ¢No es mejor poner en manos del buen
Padre celestial todas las enfermedades, y demas infortunios, para que pueda guiar
nuestros pasos segun sus sabios e infinitos designios? Una vez mas recordemos el texto
biblico: «Porque mi poder se perfecciona en la debilidad» (2 Co. 12:9).

-44-



La restauracion final

Parece correcto, ademas de biblico, admitir que la curacion de las enfermedades,
sean fisicas o mentales, estd plenamente garantizada para un futuro, esto es, cuando
Jesucristo regrese para poner fin al presente estado de cosas. Es, en esa nueva era, y ho
ahora, que nuestra salvacion sera completada de una forma integral; ya no habra muerte,
ni dolor, ni enfermedad de ningun tipo. En el retorno de Jesucristo, nuestros cuerpos
experimentaran una especial transformacién, conforme a la imagen de su cuerpo: «E/ cual
(Jesus) transformara (futuro) el cuerpo de la humillacion nuestra (incluido
enfermedades), para que sea semejante al cuerpo de la gloria suya» (Fil. 3:21). «El que
levanto (Dios) de los muertos a Cristo Jesus vivificara (futuro) también vuestros cuerpos
mortales por su Espiritu que mora en vosotros» (Ro. 8:11). «Esperando (futuro) la
adopcidn, la redencién de nuestro cuerpo» (Ro. 8:23). «Y ya no habra (futuro) muerte, ni
habra mas llanto, ni clamor, ni dolor; porque las primeras cosas pasaron» (Ap. 21:4). Una
vez leido los versiculos, no hay lugar para la confusién acerca de nuestra futura
restauracién fisica. Aunque, no obstante, como venimos recalcando, tampoco se pone en
duda las sanidades que el buen Padre pueda hacer hoy (El es omnipotente) bajo su
providencia divina. Ahora, lo que biblicamente comprendemos, es que Dios obra de forma
directa y solo en casos cuando la curacion forme parte de sus propdsitos concretos para la
persona que la recibe. Es cuestionable la intermediacion humana, puesto que, como
hemos visto en la Escritura, tales practicas sanadoras no se demuestran entre los
cristianos (con la excepcion de los apdstoles).

Por lo demas, debemos aceptar, ante todo, a una iglesia que actua por fe y no por
vista; que humildemente busca a Dios en oracidn, con ruegos, con lagrimas, y sobre todo,
con la confianza absoluta en sus fieles promesas (sin desesperacién).

A juzgar por los acontecimientos que nos rodean, estamos seguros de que si algo
hoy necesita ser sanado, y de manera urgente, son los extremos de las practicas
carismaticas, que no hacen otra cosa que enfermar espiritualmente al pueblo de Dios, vy
corromper la verdadera doctrina revelada una vez y para siempre en su Palabra eterna.

La contradiccion carismatica

Resulta significativo descubrir, que cuando JesuUs sanaba una enfermedad, les
mandaba a sus discipulos «que nadie lo supiese» (Mr. 5:42). En cambio, segun la doctrina
carismatica, cuanta mas gente lo sepa mejor, pues las curaciones milagrosas deben
acompafar a la predicacidon del Evangelio -segun declaran—-, para que de esta forma la
gente obtenga mas fe y asi pueda aceptar el mensaje... Pero, esta afirmacidon parece muy
alejada del espiritu biblico, que se manifiesta de forma contraria: la salvacién es por fe, y
no por vista. Cabe preguntarse, épor qué el apdstol Pablo menciona el don en la carta a
los Corintios? (1 Co. 12:31). Quiza los corintios entendian, en su afan de protagonismo,
que el don de sanidades (todavia vigente entre los apdstoles) era uno de los mas
espectaculares, y por lo tanto, de mejor consideracidn entre los creyentes... En contra de
este pensamiento, dicho don correspondia mas bien al nacimiento y configuracién de la
Iglesia. Y asi es como a partir de Pentecostés, se exhibia solo entre los apdstoles, como
evidencia mesianica de la venida del Reino. De hecho, los prodigios, las sanidades o los
milagros, se relacionaban siempre con las sefales mesidnicas; por lo que en una iglesia
madura ya no son necesarias para la exposicién del Evangelio, como parece indicar la
ausencia de estos dones en las otras listas: véase Romanos 12 y Efesios 4.

¢Cémo explicar, que al igual que el don de lenguas, 1 Corintios sea la Unica carta
donde se menciona este don? Cabria pensar que si estos carismas se hallan en la lista de
1 Corintios 12, entonces todos los cristianos podriamos tener acceso a ellos. En el sentido
opuesto, observamos en el Nuevo Testamento que el don de sanidades no se conoce a
modo de practica efectuada en las iglesias, por parte de ningun pastor o hermano con
dicho carisma. Es comprensible pensar que la iglesia en Corinto, como nifios en Cristo -
segun Pablo-, necesitaba ver y palpar, pues al parecer todavia no habian desarrollado su
discernimiento eclesial lo suficiente.

-45-



Definitivamente, hoy dia la Iglesia no precisa de manifestaciones visibles ni
espectaculares; asi como tampoco los escépticos al mensaje biblico necesitan ver el
«milagro» para creer en el Evangelio. Tanto la salvacién del incrédulo, como la
santificacién del creyente, deben ser aplicados por la fe; pues el llamamiento biblico se
revela asi: «Mas el justo por la fe vivira» (Ro. 1:17).

Finalmente debemos preguntarnos: éPor qué verdaderos hombres de Dios, que han
sido columnas y baluartes en la historia de la Iglesia, y de gran beneficio para el pueblo
de Dios, no hablaron en lenguas, ni hicieron sanidades, y demas practicas adicionales?
¢Acaso debemos dudar de su espiritualidad? ¢Eran creyentes de segunda clase? ¢éTal vez
es que no tenian suficiente fe? ¢Por qué no se producen estos dones y manifestaciones en
cristianos que son sinceros y que pertenecen hoy a denominaciones no carismaticas? ¢E
Sefior reparte los dones por sectores evangélicos? De cualquier forma que lo veamos,
estos fendmenos de los que hablamos ya se producian en tiempos de Jesus; se realizaban
en su nombre, y no eran el resultado de ningun don espiritual, sino que mas bien
constituian una estafa, y el Sefor les calificd de «hacedores de maldad», como se relata
en Mateo 7:21-23.

No parece nada sorprendente el hecho de que a mitad del s. XX comience a
extenderse el movimiento carismatico por todo el mundo. A este respecto, es preciso
entender que el siglo XX inaugura una época donde la explosidén de conocimientos es
masiva; no solo tecnoldgicos, sino de la propia psicologia humana... A partir de este siglo
es cuando las sectas han proliferado con gran fuerza, y se han esparcido movimientos
filosoficos y religiosos que antes no existian. Y no es de extrafiar, como ya ocurrié en la
iglesia de Corinto, que en muchos sectores evangélicos se hayan infiltrado ciertos
elementos pertenecientes a estos ambitos, y como resultado estén corrompiendo la sana
doctrina con sus falsas ensefianzas y practicas extrabiblicas.

EXPLICACION DE ALGUNAS SANIDADES

Consideramos que si las milagrosas curaciones que se realizan en los ambientes
evangélicos extremos, producidas en reuniones o congresos especiales, son realmente de
origen divino, entonces deberemos investigar bien si los procedimientos que se siguen son
acordes con las ensefianzas generales de la Palabra de Dios. De no ser asi, quizas estos
supuestos milagros resulten ser solamente el producto de la sugestion mental; o quiza la
consecuencia de un fraude; o, en los casos mas graves, milagros de origen demoniaco.

El origen divino

Podemos contemplar en los textos de la Escritura, y en periodos historicos
concretos, diversas sanidades realizadas directamente por intervencién divina. Pero, lo
gue efectivamente no encontramos, es el montaje extremista que se produce en ciertos
sectores carismaticos. Visto el panorama, para muchos el milagro de la sanidad no se
plantea como una cuestion de fe, sino mas bien de «suerte». Y no pocas personas acuden
a estos actos con gran inquietud, esperando que la «fortuna» les acompafie. Y si se habla
de Dios, es mas bien como si fuera una especie de amuleto que trae suerte. Es como si
aguardasen que el truco de magia que va a realizar el «milagrero» funcionase con ellos...
Y es mas, se olvidan del pasaje biblico: «Jehova es mi pastor; nada me faltara... Aunque
ande en valle de sombra o de muerte, no temeré mal alguno...» (Sal. 23).

Nos preguntamos, épor qué Dios deberia de sanar en una campafia de milagros, a
una hora especifica, en un lugar establecido, y bajo las formas arbitrarias de un individuo
en particular? ¢No es esto arrogancia y presuncion? Si Dios es nuestro Pastor, no nos
preocupemos tanto, pues El mismo ird en busca de sus ovejas para sanarlas y
confortarlas espiritualmente; y si asi lo decide, también incluira la curacién fisica... Esta, y
no otra, es la verdadera experiencia de fe que todo cristiano debe aceptar en su devenir
cotidiano.

-46-



Una vez mas volvemos a repetir que Dios puede sanar enfermedades, y de hecho lo
hace (segun su propésito), y sin necesidad de espectaculos o por medio de individuos
determinados, que por cierto se llevan la gloria, aunque ellos digan que no o digan igloria
a Dios! Para buena muestra de ello, sirva la siguiente declaracion de una familia: «Cada
noche tenemos nuestra hora familiar. Mis hijos le aman a usted y nunca la olvidaran.
Nunca dejan de hablar de la sefiorita Kuhlman» (Kathryn Kuhlman, Yo Creo en los
Milagros. Ed. CLIE, 1987, 41). Nos resulta altamente llamativa la frase «nunca dejan de
hablar de...». Pese a que muchos «sanadores» afirmen lo contrario, ellos son objeto de
constante gloria por parte de las multitudes que asisten a sus reuniones; y esto,
indudablemente, resta gloria al Dios eterno, que es el Unico merecedor de ella.

Para comprender la sobrenaturalidad de las curaciones, debemos recordar el
concepto de providencia, ya explicado en este capitulo; y entender que si el Sefor realiza
curaciones fisicas hoy, no es para demostrar la venida del Mesias por medio de las
sefiales mesianicas, ni para conferir autoridad apostodlica a nadie. Simplemente Dios sana,
bien sea de forma sobrenatural, o por medio de los procesos naturales, en funcién de sus
determinados decretos para cada individuo.

Como hemos visto, la enfermedad puede ser utilizada en muchas ocasiones y
circunstancias especiales, sobre todo para probar el amor del creyente y su fidelidad a
Dios; como, asimismo, también juega un papel decisivo en su maduracidén espiritual. Y
aunque ahora no comprendamos este necesario proceso, y asi tengamos que sufrir todo
tipo de dolencias, no debemos en ningun caso desesperar; pues estamos seguros y
confiados de la presencia de nuestro buen Pastor, ya que El estd pendiente de todas
nuestras necesidades. Asi lo ensefid Jesucristo en Mateo 6:8.

Curacion aparente

Hemos de advertir, ademas, que existen numerosos casos donde el engafio resulta
evidente; en los cuales se preparan personas (aparentemente enfermas) para que, en
campafias o cruzadas de sanidades, reciban el esperado milagro. Y esto se realiza con la
excusa de que el espectaculo no fracase, dado que la gente tal vez puede perder la fe si
no ve los hechos portentosos que demuestren el poder de Dios. Igualmente, el desespero
con el que algunos acuden en busca del milagro que solucione su problema personal, se
percibe mas bien como un acto de cierto egoismo, que no de confianza en Dios. Y esta
disposicidn frenética, que desea adelantarse a los propdsitos eternos del Creador, lo Unico
que favorece es la puesta en marcha de verdaderas estafas. Asi pues, pretender que «/as
piedras se conviertan en pan (aqui y ahora)» (Mt. 4:3), representa una actitud que resta
fe en el Todopoderoso, y en cualquier caso se desplaza hacia el «ungido sanador»,
creando asi la esperada ocasién para que éste pueda aprovecharse, sin piedad alguna, de
las necesidades del corazoén afligido.

Aparte de la gloria personal y del reconocimiento que estas reuniones conllevan
para el «personaje» en cuestion, también es importante senalar que detras de todos estos
fraudes estd el sefior «dinero», que utiliza la charlataneria siempre dispuesta a engordar
el bolsillo de sus representantes... a costa de empobrecer el bolsillo ajeno, claro esta. Por
ello existe la costumbre de pedir oracion a cambio de una ofrenda, creyendo que la
oraciéon del «milagrero» goza de un poder magico que obra el prodigio, o que Dios
atendera de forma especial al citado sanador porque resulta ser mas santo, o porque al
parecer goza de una conexidon pontifica de parte del Altisimo. No nos engafiemos, solo
Jesucristo es nuestro Sumo Pontifice, esto es, el Unico puente entre Dios y el hombre,
como cita Hechos 4:12.

Siguiendo el hilo de lo hasta aqui expuesto, recuerdo que en cierta ocasién estaba
contemplando un video sobre cierta campafa de milagros y sanidades, realizada por uno
de los carismaticos de referencia en Norteamérica: Benny Himm, el cual ya hemos
nombrado. El suceso al que quiero aludir, ocurri6 cuando un nifio sordo de nacimiento,
por herencia del padre, pudo escuchar con toda claridad a causa de la milagrosa curacién
que se efectué en dicha campafa. Esta familia, por su procedencia, atuendo y aspecto
fisico, parecia ser bastante pobre y con gran necesidad (la situacién de precariedad

-47-



econdmica ofrece una buena oportunidad para comprar las supuestas curaciones de las
personas). Ya me parecia un tanto sospechoso, pero al ver la escena, y observar
meticulosamente todos los detalles, comprendi el mayusculo fraude que se estaba
produciendo. En este caso, si analizamos la dolencia desde el ambito médico,
comprobaremos que es poco frecuente la transmisidn heredada de la mencionada
enfermedad. Pero, lo mas interesante resultd cuando el evangelista-sanador puso sus
manos sobre los oidos del infante... Después de hacer unos aspavientos y dar por
finalizado el milagro (sanidad), se situd detras del nifio y comenzd a dar palmadas en
ambos oidos. El pequefio asentia con la cabeza -con cierta sonrisa- queriendo decir que
oia las palmadas. Seguidamente, lo mas asombroso fue contemplar el rostro del nifio
cuando recibid la aparente curacion, en el cual no habia ninguna expresion de cambio o
alteracion; cosa muy extrafia, pues si realmente hubiera sucedido el milagro, desde el
acto de no oir absolutamente nada -desde el nacimiento-, a pasar a escuchar en un
instante los gritos de jubilo y de igloria a Dios! manifestados tras la sanidad, se hubiera
ocasionado una conmocion psicoldgica tremenda, pues se deduce que el subconsciente del
nifo no reconoce las voces o los sonidos (al no haberlos escuchado nunca), y se habria
producido, como es normal, una légica y significativa reaccidon; con lo que, de alguna
manera, la inocente criatura hubiera reflejado en su cara cierto estado de asombro, de
cambio o de estupefaccidén. Si bien, aceptando que los nifios son basicamente ingenuos,
parece comprensible que el pequeno no tuviera la capacidad para realizar teatro, sino que
actudé con toda naturalidad, siendo prueba de que ese milagro no fue sino un fraude en
toda regla.

Resulta curioso observar que, en todas estas reuniones, las sanidades son
realizadas de una manera escondida, entre bastidores, con muy poca evidencia; y si hay
alguna, nunca mostrada de forma clara y transparente. Los episodios transcurren entre la
verdad y la mentira, entre lo milagroso y lo psicoldgico, lo creible y lo increible; entre las
enfermedades imaginarias y las aparentes sanidades. Y todo ello revestido de duda,
sospecha e incertidumbre. Con razén dice el texto: «Aquel que hace lo malo, aborrece la
luz y no viene a la luz, para que sus obras no sean reprendidas» (In. 3:20).

Es cierto, los sanadores y milagreros del movimiento de Sefales y Prodigios,
realizan sus portentos de una forma muchas veces casi ridicula. Leia en algun articulo:
Billetes de ddlares que se convierten en 20 ddlares; painos milagrosos que son ofrecidos a
cambio de ofrendas; animales muertos que resucitan; lavadoras estropeadas que vuelven
a funcionar... entre otros dudosos prodigios, que en definitiva son absurdos vy dificiles de
creer.

Por otra parte, es preciso resaltar la «Unica esperanza» que estas jornadas
milagreras representan para muchos, que acuden a ellas buscando una urgente solucion a
su problematica personal. Y puede ocurrir, ademds, que si estas promesas
propagandisticas de sanidad quedan incumplidas, el propio acto no solamente sea inutil
para los asistentes, sino que también genere en ellos una gran decepcidon contra Dios, que
en muchas ocasiones resulta irreparable. Y esta contrariedad puede comportar, como es
de esperar, un endurecimiento en lo que respecta al mensaje de la Palabra. Es de suponer
que de no producirse el tan esperado milagro, el consiguiente sentimiento de culpa,
desconsuelo y rebeldia que ello puede conllevar, alcance unas repercusiones
verdaderamente tragicas... En tal caso, la primera ilusion que se ha originado en el
espectador, solo desemboca en desilusion, fracaso y frustracion; y lo mas grave es que a
ello se le puede afiadir un resentimiento amargo contra el mismo Creador.

Sanidad psicolégica

Visto desde una perspectiva médica y psicoldégica, debemos saber que la mente
adquiere un poder extraordinario sobre el cuerpo. Asi, el 100% de las enfermedades
poseen un claro componente psicolégico, y se estima que mas de un 50% de las dolencias
fisicas son causadas por desajustes de origen psiquico. Este particular fendmeno se
conoce con el nombre de «enfermedades psicosomaticas»; muchas de ellas son tratadas
en el ambito médico, y la mayoria se solucionan sin recurrir a ninguna sesién de milagros.

-48-



Se presume que cuando la enfermedad tiene su origen en la «psique» de la
persona, y asi se aplican unos métodos psicoterapéuticos adecuados, la enfermedad del
cuerpo (que solo es una proyeccion del problema psicoldgico) desaparece, y no porque se
haya obrado ningun milagro, sino sencillamente porque se ha resuelto la razén principal
del problema, que estaba radicado en la psique.

También, debemos senalar que toda persona con una enfermedad de causa
psiquica que deposite su confianza en algun método o curandero, y crea firmemente que
va a ser sanada (sea un tele predicador o la virgen de Lourdes), obtendra posibilidades de
conseguir la curacion, debido a la propia fe que ha depositado en ese método o persona. Y
el maravilloso resultado que se produce, no es otra cosa que la consecuencia de aplicar lo
que en términos psicoldgicos se denomina la autosugestion mental. El «efecto placebo»
esta suficientemente probado en el ambito médico experimental. Asi, cuando existe un
problema interno, el cerebro segrega una serie de sustancias especiales que estimulan las
endorfinas naturales de nuestro cuerpo. Estas son sustancias bioquimicas que se
producen por una estimulacion de los neurotransmisores cerebrales. Y tal estimulacion se
puede provocar por alteraciones mentales y otros métodos que consigan modificar el
estado psiquico de la persona. Asi, las llamadas endorfinas gozan de una extraordinaria
capacidad para reestablecer cualquier desequilibrio psico-fisico de nuestro organismo.
Este proceso natural estd demostrado en el ambito de la investigacion cientifica, y desde
luego no se atribuye a ningun milagro, en todo caso al milagro de la vida que Dios ha
implantado en nuestra propia psico-biologia humana.

En lo que se refiere a las sanidades, por desajustes esencialmente fisicos, pudiera
suceder que, en unos momentos de euforia o de éxtasis emocional, el cuerpo obtenga
fuerzas extras (excesivo aumento hormonal), y entonces, debido a que la mente es sobre
estimulada a tal fin, sucede que el que estd paralitico puede andar momentaneamente, el
que estd mudo casi le escuchamos hablar, y el que esta ciego por momentos parece que
ve. Sin embargo, cuando ha pasado el periodo de sobreexcitacion, estas personas vuelven
a su estado anterior, con la confusidn correspondiente...

El origen demoniaco

Abordando el tema desde un planteamiento ocultista, es biblicamente cierto que
existen fuerzas diabdlicas con poderes sobrenaturales para originar toda clase de
prodigiosas curaciones. Y no es sorprendente, porque el mismo Satanas «se disfraza
como angel de luz» (2 Co. 11:14). El es falsificador de la Verdad, y debemos saber que la
mayoria de los milagros que se presentan como si proviniesen de Dios (la Luz), y que se
realizan en el nombre de Jesus, en realidad provienen de las tinieblas mas oscuras:
«Muchos me diran en aquel dia: Sefior, Senor... en tu nombre (en el nombre de Jesus)
hicimos muchos milagros... Y entonces les declararé: Nunca os conoci; apartaos de mi,
hacedores de maldad» (Mt. 7:22,23).

En cierta ocasidon escuché el testimonio de una mujer sobre la curaciéon de su
marido, la cual se produjo en una campafia de milagros. Ella contaba que posteriormente
a la sesién milagrosa, el esposo (que habia sido sanado de unos tumores) se veia
sometido a unos fuertes cambios de caracter. Esta sefiora decia: «Es como si una fuerza
superior se apoderara de él, como si el demonio le poseyera; se vuelve muy agresivo,
hasta tal punto que queda exhausto y tiene que permanecer convaleciente en cama...».
No pensemos que este fue un suceso aislado, pues existen muchos otros casos en los
que, después de haber recibido la sanidad fisica, las consecuencias psicoldgicas han sido
mucho peores que la propia enfermedad. Y bien podemos preguntarnos, éa qué es
debido? Pues a que Satanas es muy astuto, y sus servicios no son gratuitos,
naturalmente; por el contrario, los hace pagar muy caros. En muchas ocasiones, lo que
consigue es trasladar la enfermedad de la parte fisica a la parte espiritual (con lo cual sale
ganando), ya que la esfera espiritual es trascendente, y contiene implicaciones eternas.
En cambio, la esfera fisica, tal y como la poseemos ahora, no alcanza una proyeccion
eterna, segun cita 1 Corintios 6:13.

-49-



Por lo tanto, en las enfermedades y sus curaciones faciles, examinadas desde una
concepcidn psicoldgica, hasta poder llegar a una intervencién satanica, esta en juego la
relacion espiritual del hombre con Dios y sus consecuencias eternas. Satanas ofrece sus
rapidas soluciones, pero con la condicion de encadenar a los incautos que caen en sus
garras, provocando con ello gran dependencia de ciertas practicas y creencias antibiblicas,
gue asimismo roban la confianza en Dios (aumentandola en el sanador), falsifican la
verdadera doctrina biblica (fomentando la apostasia doctrinal), animan a los creyentes a
buscar la experiencia (no la fe), y favorecen la glorificacion del hombre (no de Dios):
«Porque se levantaran falsos cristos y falsos profetas, y haran sefiales y prodigios, para
engahnar...» (Mr. 13:22).

Después de todas estas reflexiones, nos preguntamos: éDe donde provienen los
milagros o extrafias practicas que se producen en estos ambitos? Aun sin ofrecer una
respuesta absoluta a la pregunta, con todo, podemos llegar a una conclusién razonable:
Ante la duda, abstenerse.

No debemos ignorar, pues, las maquinaciones del enemigo, y reconocer que hoy
mas que ayer se producen auténticas sanidades, pero que, no obstante, muchas de ellas
son realizadas bajo el dominio de «las tinieblas» mas profundas: «Inicuo cuyo
advenimiento es por obra de Satanas, con gran poder y sefales y prodigios mentirosos»
(2 Ts. 2:9). No son pocos los que conozco personalmente, dentro del ambito carismatico,
gue han admitido una sanidad, o cierta experiencia trascendental, y a la vez he podido
apreciar con claridad como su esfera psicologica y espiritual han resultado gravemente
afectadas. Unos han quedado desequilibrados psicolégicamente; otros continlian atados a
doctrinas y practicas biblicamente impropias; algunos sufren importantes perturbaciones
mentales o cambios de caracter; y también a muchos de ellos les suceden experiencias
extrafias, y son objeto de fendmenos paranormales, que los mantienen viviendo en
constante temor e intranquilidad.

Estimado lector: confiar en ciertas reuniones, sanadores o métodos extrabiblicos,
es jugar con «lo oculto», y ello puede acarrear consecuencias graves e imprevisibles... Si
usted padece alguna enfermedad, sea prudente y no caiga en la desesperacion. Dios es su
Pastor personal, y todavia prevalece su especial cuidado para con todos sus hijos. El es
fiel, y asi lo promete en su Palabra. Por consiguiente, si nuestro buen Padre asi lo desea,
usted sanara de la enfermedad; y si no es asi, debera seguir confiando en El. Acepte de
buen grado cualquier padecimiento, recibiéndolo como una prueba que al tiempo
fortalecerd su fe y amor hacia el Salvador; siempre contemplada con un propésito de
eternidad. Y no olvide de expresar un sincero agradecimiento, en sus oraciones, por las
buenas cosas que seguramente Dios le ha concedido en su divina providencia.

-50-



SATANAS Y LOS DEMONIOS

Tanto la acérrima incredulidad en la existencia de Satands, como la creencia
obsesiva acerca de su persona y actividad en este mundo, han creado los dos extremos
donde se balancean las opiniones, bien sea en el ambito secular como en el cristiano. Es,
fundamentalmente, en estos polos opuestos donde el diablo logra su incesante actividad.
A unos para mantenerlos en la ignorancia, y a otros para aprisionarlos en el error.

UN ENFASIS DESMESURADO

Satanas es el gran imitador de Dios, y como dice el refran, «sabe mas por viejo que
por diablo», y por ello conoce muy bien las estrategias biblicas mas eficaces para
confundir a los cristianos. No olvidemos que por algo es el segundo mas poderoso,
después del Creador, y por lo tanto no debemos mantener una idea simplista acerca de su
maléfica intervencién. Si consideramos con detalle la operacion de Satanas en este
mundo, huelga decir que su actividad es en todos los casos controlada por Dios. Y aunque
la Biblia ensefia que el diablo se encuentra rugiendo como un «leén>», la verdad es que no
posee ningun derecho sobre los verdaderos cristianos; porque, como ensefa la Biblia,
somos pertenencia del Sefior (1 Co. 6:19,20). Asi, su dominaciéon esta ciertamente
restringida, y solo puede actuar bajo el radio de accién que Dios, el Soberano, le permita,
dado que Satanas no tiene parte en el reino de Cristo. También es verdad que su molesta
intervencion en nuestra vida tendrd la intensidad en la medida que le demos lugar
(voluntariamente). Si la Escritura aconseja a los cristianos: «Ni deis lugar al diablo» (Ef.
4:27), nos preguntamos: éNo es posible darle lugar con todas las practicas extrabiblicas
mencionadas anteriormente? Satands puede rugir en su jaula... pero en ningun modo
debemos nosotros abrirla.

Normalmente cuando se habla mucho de una persona, aunque sea para mal, quien
se lleva la gloria es la propia persona; con lo que se consigue obstaculizar buena parte de
nuestro precioso tiempo, y llevar cautivo todo pensamiento hacia el objeto deseado. Pero,
la Biblia dice que nuestra atenciéon debe estar puesta en Jesus, no en Satanas; ya que
esto es lo que él quiere: que desviemos nuestra mirada hacia el Salvador y hacia sus
fieles ensefianzas.

Ahora bien, Satands esta muy interesado en que se busque la experiencia y se le
reste importancia a la Palabra de Dios. Y una manera de conseguir este fin, con la mayor
efectividad, es que la persona establezca vinculos espirituales con los demonios. Y cuanto
mayor sea la obsesidon, mayores seran también los puentes de pensamiento que se
estableceran con los participantes, y todavia mucho mas fuertes los estrechos lazos que
se crearan entre ambas partes. De esta manera, pues, Satands consigue involucrar a los
interesados en los peligrosos pasatiempos que él tiene preparados.

El fragmento del siguiente relato, nos ofrece una pincelada de las ideas que se
propagan en estos ambientes. Cuenta el autor: «Mary Ann estaba gravemente
demonizada por muchos demonios sexuales asociados con el abuso de que habia sido
victima en su infancia por parte de su abuelo. Un grupo aun mayor de demonios sociales
(ira, rabia, rebeldia, rechazo y resentimiento) eran los mds importantes, con el
resentimiento a la cabeza» (Ed. Murphy, Manual de Guerra Espiritual. Ed. Caribe. 1994,
516). Leido el texto, nos fijamos en el disparate que logra pronunciar este escritor, al

-51-



calificar a la victima de «gravemente demonizada». Segun esta declaracién, si debemos
buscar aqui algun demonio es, sin duda alguna, en el sinverglienza del abuelo, y no en la
pobre mujer, que lo Unico que tenia era una ldgica herida infantil derivada de su propia
experiencia traumatica. ¢Logramos ver como se producen los extremos...? Y claro que se
tendria que haber liberado a la pobre mujer, pero principalmente de la satanica
inmoralidad del abuelo; y ahora, por desgracia, de las secuelas psicolégicas que le
produjo este grave incidente. En este caso, la liberacién no se realizaria por medio de
exorcismos; entre los varios métodos, necesitaria de un procedimiento psicoterapéutico
adecuado, y por descontado, el Evangelio como primer agente sanador. Con este ejemplo
y otros, vemos que Satanas engafia y confunde con sus mentiras supuestamente biblicas,
con el sugerente argumento de la guerra espiritual. Y utilizando las artimanas del error,
consigue desviar a los ingenuos de la Verdad; sobre todo a los que todavia no han
ejercitado el discernimiento biblico... Este suceso nos muestra que, si en nuestras
doctrinas y practicas nos apartamos de los parametros establecidos por Dios en su
Palabra, no nos quepa la menor duda de que le abrimos una puerta grande a Satanas.

Visto el asunto en términos generales, bien podemos pensar que el hambre que
este mundo tiene de nuevas y excitantes experiencias, predispone al incrédulo a creer en
cualquier cosa: en los hordscopos, en las cartas del tarot, y también en otros muchos
oscuros laberintos donde se produzcan el deseo concedido. Al parecer, para muchos el
fendomeno del extremo carismatico solo es una variante mas de esta gama de
posibilidades, aunque al mismo tiempo revestida de cristianismo. Es preciso, por tanto,
reflexionar sobre las extrafias manifestaciones que se producen dentro del extremo
carismatico... ¢De donde proceden?

Llegados hasta aqui, no debemos obviar el tema, ni tampoco afrontarlo con
superficialidad, dado que las implicaciones son demasiado serias. Buena medida seria que
cada cristiano revisara minuciosamente sus creencias, y advirtiera si éstas contienen el
suficiente apoyo biblico como para creerlas y llevarlas a la practica con toda fiabilidad.

MINISTERIO DE LIBERACION

Es cierto que, al igual que en los relatos biblicos, también hoy existen personas
endemoniadas; y por supuesto que necesitan ser liberadas, aunque no por imposicion del
exorcista, como se tiene por costumbre, sino fundamentalmente haciendo uso del
mensaje liberador de la Palabra divina.

A veces, se percibe que las manifestaciones de posesion diabdlica, son muy
distintas de las que se suelen observar normalmente en los extremos carismaticos. De
hecho, podemos hallar individuos poseidos, o directamente influenciados por los
demonios, que son extremadamente inteligentes, y asimismo estan dotados de una
excelente audacia y gran capacidad; y por qué no decirlo, muchos gozan de una salud
impecable. A la verdad que el perfil de estas personas no coincide con las imagenes que
se pueden contrastar en algunos «exorcismos», en las cuales los aparentes endemoniados
caen al suelo en un estado de rigidez, manifestando diversas convulsiones... Antes bien,
estos cuadros clinicos que se producen, lejos de ser expresiones demoniacas, son en
muchos casos simplemente ataques de convulsion histérica, que se ocasionan debido a
una especie de prehipnosis involuntaria, donde el exorcista de turno fuerza elementos del
subconsciente; y como resultado de ello, la persona interior (el inconsciente) se rebela
con brusquedad y manifestaciones corporales descontroladas.

Como siempre Satanads inventa ensefianzas que no se fundamentan en la Biblia, y
que, en todo caso, son recubiertas con versiculos aislados e interpretaciones forzadas y
oscuras... Sin embargo, cuando éstas son analizadas a la luz de todo el contexto biblico,
nos damos cuenta del engafo infernal. Y no parece nada extrafio tal procedimiento, pues
la artimana que Satanas utilizé con Adan y Eva en el huerto del Edén, fue tergiversar la
Santa Escritura. Volvemos a la misma cuestién planteada: nuestra labor no consiste en
realizar exorcismos, puesto que la Biblia no lo recomienda. Lo que si ensefa es que «sj e/
Hijo os libertare, seréis verdaderamente libres» (In. 8:36). Asi que, la verdadera libertad

-52-



se produce por la intervencién directa del Espiritu Santo en el corazén del ser humano. En
el momento que la persona se convierte a Cristo, la liberacion se sucede en forma
instantanea; y aqui no hay intermediarios, ni métodos adicionales. Jesus es la Verdad, y
cuando recibimos su gracia, El nos libera de todo influjo maligno. Y por el conocimiento de
esa misma verdad (su Palabra), también nos libera de las influencias del pecado, de
nuestro yo, y del mundo que nos rodea... Asi lo expresé el mismo Sefior: «Conoceréis la
verdad, y la verdad os haré libres (liberacién)» (Jn. 8:32). Es con la aceptacion del
mensaje redentor de la Palabra, que comienza la intervencidn poderosa del Espiritu de
Dios, produciéndose auténtica liberacion en el corazén de todo aquel que acepta la gracia
salvadora de Cristo.

Reparemos en el peligro, porque con la recepcion de los procedimientos
carismaticos mencionados, se esta yendo en pos de los falsos cristos, y cayendo en las
trampas que, con no poca astucia, el Maligno ha preparado para hacernos tropezar. Y
para no incurrir en errores doctrinales, o practicas insensatas, es necesario conocer bien
la Palabra de Dios, y estar ejercitado en su manejo (la espada del Espiritu). De lo
contrario, cualquiera es presa facil para el diablo, que es lobo vestido de «oveja».

Al igual que hemos hecho constar en las sanidades, el ministerio eclesial de liberar
a las personas de los demonios, no aparece en el Nuevo Testamento. Es decir, no existe
ninguna instruccion biblica para los creyentes, en la que se nos inste a lleva a cabo estas
practicas ciertamente escandalosas.

Sepamos distinguir las doctrinas, ya que si nos desviamos de la verdad biblica, lo
Unico que conseguimos es que Satands se aproveche de todas las artimafias
mencionadas, es decir, de los métodos que no son biblicos en manera alguna. Métodos
que, por otra parte, hacen que cada vez mas personas se introduzcan en este juego
peligroso. Valga una muestra de la erronea conducta plasmada por el autor carismatico,
con la siguiente confesion: «Yo nunca llamo demonio a nada hasta que en realidad haya
hablado con él. Utilizo varios criterios para evaluar si estoy hablando con un demonio...»
(Jhon Wimber, Sanidad poderosa. Ed. Caribe, 1987, 264). En contraste a esta
declaracién, la Escritura no presenta ninguna ensefanza que nos otorgue licencia para
hablar con los demonios, ni tampoco para evaluar nuestra relacién verbal con ellos. La
Unica relacion que promueve la Biblia es con Dios, y no con el diablo. Como veremos a
continuacion, la Palabra advierte que la lucha del cristiano consiste en resistir la tentacién,
y mantenerse firme en obediencia a las directrices biblicas. Lo demas son complicaciones,
que si en algo contribuyen, es a entorpecer nuestra buena relacién con Dios, y a debilitar
gravemente nuestra vida espiritual.

NUESTRA LUCHA CONTRA EL ENEMIGO

La guerra espiritual es un tema que parece hallarse muy de moda hoy dia, y
avalado por una especie de actitud triunfalista en muchos sectores cristianos. Pero, a la
verdad, esta inquietud enfermiza por la guerra espiritual, no se corresponde con el
verdadero llamamiento biblico a la lucha. El creyente, en este sentido, esta llamado a
proclamar la verdad de Dios y no tanto a detectar la mentira de Satanas. Por la via del
contraste, la mentira se descubre de forma espontdnea en la medida que estamos mas
empapados de la Verdad divina. Nuestro combate contra el Reino de las tinieblas debe
hacerse siempre desde el Reino de la luz, y nunca al revés. De la misma forma, el engafio
se logra descubrir cuando se conoce bien la verdad revelada en la Escritura.

Para obtener un criterio acertado sobre la guerra espiritual, es preciso preguntarse:
¢Cudles son las instrucciones que se hallan en la Biblia para ejercer nuestra lucha contra
el diablo y sus huestes de maldad? Con el objeto de responder biblicamente a esta
pregunta, destacaremos algunos textos claves, comenzando por el pasaje en Efesios
6:11-18. En esta porcion de la Escritura, se expone de forma clara, concisa y grafica, la
manera como debe actuar el cristiano frente a las asechanzas del diablo: «Vestios de toda
la armadura de Dios, para que podais estar firmes...» (6:11). Al parecer, el texto indica
que el tipo de lucha que se requiere, no se contempla como una batalla campal o guerra

-53-



encarnizada contra el enemigo. Mas bien lo que se considera es la posicion de estar firmes
(vs. 11 y 14), y después resistir (v.13), para que, desde esa condicién, podamos apagar
los dardos que el maligno lanza sobre los cristianos (v.16).

Las armas que se exponen en este pasaje: la verdad, la coraza de justicia, el
apresto del Evangelio, el escudo de la fe, el yelmo de la Salvaciéon, y la espada (esta era
la espada pequefia que poseia el soldado romano para defenderse) del Espiritu, junto con
la oracidn, son exclusivamente para la «defensa» y no para el «ataque». Y como podemos
observar, no se encuentran los otros métodos que estos sectores utilizan hoy dia para
luchar contra Satanas. No se mencionan, como hace constar Peter Wagner —el promotor
de la Guerra espiritual-, reprensiones, palabras agresivas, imposiciones de manos, soplos,
repeticiones verbales, manifestaciones apotedsicas, ni demas entuertos. Tampoco se
identifica el nombre de los demonios, ni se dialoga con ellos, o se les ataca, como ya
apuntamos en apartados anteriores.

Si pensamos que todos los sintomas que se muestran en el extremo carismatico,
son producto del Espiritu Santo, vamos por camino errado, pues el fruto del Espiritu es
«amor (no egoismo), gozo (contentamiento), paz (no excitacion), paciencia (no
desenfreno), benignidad (caracter afectuoso), bondad (buen hacer), fe (fidelidad a Dios),
mansedumbre (docilidad), templanza (control de si mismo), contra tales cosas no hay
ley» (Ga. 5:22,23). Y como cita Santiago, la sabiduria de lo alto es «pacifica, amable,
benigna, llena de misericordia y de buenos frutos, sin incertidumbre (palabra clave) ni
hipocresia» (Stg. 3:17).

El mismo Santiago, inspirado por el Espiritu Santo, nos recomienda un arma
poderosa para hacer retroceder al diablo: «Someteos, pues, a Dios, resistid al diablo, y
huira de vosotros» (Stg. 4:7). Si observamos bien el texto, la comisidon para toda clase
de liberacién, consiste en «someterse a Dios». Esta prescripcion biblica es bastante
explicita, puesto que exige una forma de vida en obediencia a Aquel que nos ha creado.
La segunda prescripcidn es comprensible: «resistid al diablo». Vemos que dicha
encomienda, ciertamente biblica, no significa en ninglin caso que hayamos de amenazarle
o enfrentarnos con él. Parece tener un sentido completamente opuesto, es decir, evitarlo
a toda costa, no cediendo a la tentacién de involucrarse en los extrafios juegos de
malabarismo extrabiblico. Y como resultado de todo ello (de resistir al enemigo y
someterse a Dios), el diablo no alcanza sus objetivos, y por consiguiente, segun cita el
texto, huira de nosotros.

Como bien habra notado el lector, el tema parece bastante sencillo, y no existen las
otras maniobras complicadas que se suelen presentar. Aqui no se observan imposiciones
de manos madgicas, gritos, reprensiones, enfrentamientos; como tampoco se identifican
nombres demoniacos, ni se reclama autoridad alguna. Lo Unico que estamos apreciando,
hasta ahora, es que la obediencia a Dios, junto con la resistencia a la tentacidn, produce
la adecuada liberacién de toda intervencién diabdlica.

El apdstol Pablo, escribiendo a su discipulo Timoteo, en cuanto a los requisitos
pastorales, prescinde de todos los procedimientos extremos que se han citado. Solamente
recomienda que el anciano, o pastor, no sea un recién convertido, puesto que el
envanecimiento es, basicamente, el arma predilecta que utiliza Satanas: «No un nedfito,
no sea que envaneciéndose caiga en la condenacion del diablo» (1 Timoteo 3:6). De la
misma forma que el hambriento ledn busca el animal mas débil de entre la manada, para
atraparlo con mas seguridad y rapidez, también en la vida cristiana ocurre lo mismo: el
qgue en su orgullo cree ser el mas fuerte, resulta ser el mas débil. éCon qué pensamos que
asocia el apodstol la influencia de Satanas? Pues no con las manifestaciones convulsivas,
propias de una pelicula de terror, sino mas bien con el «orgullo» del hombre. Este es el
horrendo pecado que Satands cometid, y a la verdad, estd muy interesado en fomentarlo,
mayormente entre los circulos cristianos. Y desde luego que va a hacer todo lo posible,
utilizando sus mentiras, para que la arrogancia brote en todo corazén predispuesto; v,
sobre todo, en aquellos que asi mismos se atribuyen el poder de dominar el desconocido y
peligroso mundo de los demonios.

Es cierto, algunos pretenden hacer creer que poseen grandes poderes, pero lo que
ignoran es que su engreimiento, es decir, la jactancia en admitir que pueden dominar a

-54-



Satands, es precisamente lo que les hace mas vulnerables; y, envanecidos por su propio
ardor guerrero, lo Unico que consiguen es enredarse de una forma lamentable en los lazos
del adversario. Contrariamente a lo que ciertos individuos practican, la manera mas
efectiva de combatir con el enemigo, en todas las areas de la vida cristiana, consiste en
aplicar la humildad, puesto que ésta constituye requisito indispensable para recibir la
bendicion de Dios. Por lo cual, si en la vida del llamado siervo de Cristo no se halla
humildad, ¢de dénde provienen todas las aparentes bendiciones?

Por otro lado, la actitud de arrepentimiento es necesaria para adquirir el
conocimiento de la verdad, que es lo que a su vez produce la auténtica liberacion: «Por si
quizas Dios les conceda que se arrepientan para conocer la verdad, y escapen del lazo del
diablo, en que estan cautivos a voluntad de él» (2 Ti. 2:25,26). Un verdadero
arrepentimiento, por tanto, dispone nuestro corazéon hacia una vida de humildad y
mansedumbre, siendo receptores de la constante gracia divina. De hecho, el cristiano en
sus propias fuerzas, se encuentra indefenso, y solamente Dios puede protegerlo de toda
influencia demoniaca. Asi lo hace constar el mismo Sefior en el «Padre nuestro» (Mt.
6:13). La formulacién biblica es del todo precisa: Dios humilla a aquel que a si mismo se
exalta, y en cambio exalta a todo aquel que se humilla. Esta ultima disposicién ofrece la
proteccién divina contra el diablo, y la liberacion del pecado que nos asedia. Pero la
verdad sea puesta a la luz, porque la humildad y la mansedumbre brillan por su ausencia
en la «actuacion» de buena parte de los lideres ultra carismaticos. Y por lo que cita el
texto, aquellos que en su arrogancia pretenden liberar a los demas del diablo, son los que
se hallan mas esclavos: «Cautivos a voluntad de él (de Satanas)» (2 Ti. 2:26).

Siguiendo con los textos biblicos, examinemos 1 Pedro 5:6-10. El primer paso en
el procedimiento que debe aplicar, es paralelo al anterior: «Humillaos, pues, bajo la mano
poderosa de Dios» (1 P. 5:6). Observemos que el texto no dice exaltaos contra el diablo,
sino: humillaos ante Dios. iVen ustedes la diferencia! Entonces, adoptar una actitud de
humildad, es el principal requisito para un ministerio eficaz en la obra de Dios.

El segundo paso consiste en mantener la confianza plena en el cuidado y la
proteccién del Padre celestial: «Echando toda vuestra ansiedad sobre él, porque él tiene
cuidado de vosotros». Nuestra fe en el Dios todopoderoso es la que vence al mundo,
segun cita 1 Juan 5:4.

Seguidamente el texto de 1 Pedro, en el verso 8, nos invita a conservar la
serenidad, la cual se consigue con el dominio propio (sobriedad): «Sed sobrios», que es lo
contrario al descontrol mental o corporal. Y a continuacién, el consejo no se presta a
confusién alguna, y asi recomienda: «velad», es decir, estad atentos, vigilantes,
despiertos y no aturdidos; para que, desde esta condicidn, podais distinguir con nitidez
todo engaino del enemigo:

Por ultimo, solo nos queda resistir sin ceder a la tentacion: «Resistid firmes en la
fe» (vs. 9). Con esta actitud de resistencia habremos de perseverar en toda paciencia, y
asi mantenernos firmes, con la plena conviccion de que Dios, nuestro Protector, nos
guarda de todo mal. La Escritura se vuelve a confirmar una vez mas: no son necesarios
los ataques, las provocaciones, los embates pendencieros, las agresiones verbales... La
ensefianza se subraya en los textos con gran reiteracidon: ser humildes, resistid, velad,
estad firmes, someteos a Dios. Estas herramientas de lucha nos estan disenadas para
combatir en el campo del enemigo, sino mantenernos fuertes en nuestro propio campo.

He aqui el resultado final de este proceso de lucha: «E/ mismo os perfecciones,
afirme, fortalezca y establezca» (vs. 10). Hemos de entender que todas estas facultades
espirituales: perfeccidon, firmeza, fortaleza, estabilidad, no son en ningun caso el producto
del esfuerzo humano, sino que lo hace el mismo Dios de gracia cuando disponemos
nuestra voluntad para cumplir con la suya: «El mismo os perfeccione...».

Como hemos observado con suficiente claridad en el pasaje biblico leido y
comentado de 12 de Pedro, estas indicaciones constituyen el armamento de la
espiritualidad efectiva, y contribuye gratamente a nuestra madurez personal. Luego, solo
a través del cumplimiento de estos preceptos, estaremos capacitados para, lejos de
procedimientos extremos, mantener intacta nuestra estabilidad espiritual frente a los
ataques del adversario.

-55-



Consideraciones varias

Después de haber considerado los pasajes biblicos, es necesario preguntarse donde
se encuentran en la Biblia, expresado de forma clara y concisa, todos los demas métodos
carismaticos: exorcismos, didlogos con el diablo, reprensiones, retos, insultos,
enfrentamientos, y demas sinrazones... Lo que realmente hemos visto hasta ahora sobre
las instrucciones biblicas, acerca del armamento para la guerra espiritual, es:
conocimiento de las Escrituras, practica de la oracién, someterse a Dios, ser humildes,
resistir al diablo, estar firmes, ser sobrios y velad... Todo lo demas, se puede considerar
definitivamente antibiblico.

Por lo general, debemos admitir que en cierta medida Satanas influird en nuestras
vidas y circunstancias... pero siempre y cuando Dios se lo permita. Y todas sus
maniobras, ataques o tentaciones, mantendran siempre una finalidad provechosa para
aquel que ama a Dios, pues la promesa no se tarda: «A los que aman a Dios, todas las
cosas les ayudan a bien» (Ro. 8:28). De tal forma, el resultado positivo estd asegurado
para el creyente fiel, por muy duras que sean las tentaciones.

Ajustando nuestra mirada hacia el modelo biblico, apreciamos que solo Jesucristo y
los que recibieron su autoridad, ejercieron su poder sobre los demonios: «Habiendo
reunido a sus doce discipulos, les dio autoridad sobre todos los demonios, y para sanar
enfermedades» (Lc. 9:1). El Unico caso veridico de expulsidon de demonios, es el de Felipe
el evangelista (Hecho 8:7), donde se nos dice que echaba fuera demonios (a Felipe se le
confirid la autoridad apostdlica) y no hay mas ejemplos de cristianos que ejerzan esta
autoridad en el Nuevo Testamento. Por lo demas, en tiempos de Jesus también algunos
profetizaban y echaban demonios, y Jesus les advirtid que en el dia final «/es declararé:
Nunca os conoci; apartaos de mi, hacedores de maldad» (Mt 7:23).

Vista la ensefianza, épor qué, entonces, queremos asignar a todos los cristianos
esta autoridad, si el Sefor se la confirid solo a ellos? De todas formas, el Nuevo
Testamento no parece indicar otra cosa: «Llamando a sus doce (no mas) discipulos les dio
autoridad» (Mt. 10:1). «Y establecié a doce, para que estuviesen con él, y para enviarlos
a predicar, y que tuviesen autoridad para sanar enfermedades y para echar fuera
demonios» (Mr. 3:14,15). Como podemos comprobar, los versiculos biblicos limitan la
practica de estos hechos a los que recibieron la autoridad a apostélica, y circunscrita solo
para aquel periodo de preludio mesianico, antes del establecimiento y consolidacién de la
iglesia de Jesucristo. Consideramos que ni siquiera el arcangel Miguel, siendo el principe
de los angeles, como su propio titulo indica, se atrevid a reprender a Satanas, segun hace
constar Judas 9.

Una vez mas debemos recoger el ejemplo de nuestro Maestro, y ver que cuando
JesuUs se enfrentd con Satanas en el desierto, no adoptd una postura de superhéroe.
Tampoco se produjeron gritos, palabras repetitivas, reprensiones, alborotos; y en ningin
caso utilizd expresiones verbales agresivas. La conducta de Jesus contra los ataques de
Satands fue tranquila, serena y pacifica; incorporando una posicién defensiva, que
consisti®é basicamente en mantenerse firme, apelando siempre a la verdad biblica:
«Escrito estda» (Mt. 4:4). Y si en la vida del Maestro no se contempldé estas formas
extrafias de proceder, équién es el hombre para inventarlas hoy?

Apreciado lector: haria bien en no arriesgar su espiritualidad, no vaya a ser que,
aun pensando que se halla en la verdadera luz, se vea atrapado por las tinieblas. Segun lo
examinado hasta aqui, la postura mas correcta, ademas de biblica, consiste en acudir al
Padre de las luces y pedir cada dia su proteccion celestial. Por nuestra parte solamente
nos corresponde tomar la armadura de Dios, de la cual hemos hablado, y asumir por la fe
el programa que el Sefior haya previsto segin sus designios para nuestra vida en
particular.

En fin, ni en el Antiguo Testamento, ni en los evangelios, ni en el libro de Hechos,
ni en las cartas a las iglesias, encontramos que los escritores establecieran esta doctrina:
ni para sanar enfermedades, ni para echar fuera demonios. Y si la Biblia no arroja
suficiente luz para apoyar estas practicas impropias, éa qué conclusién podemos llegar? Si
todo ello no posee fundamento biblico, ¢de donde proviene entonces...? Después de estas
breves sugerencias, podemos concluir diciendo que: a Satands no se le vence con el
poder, sino con la verdad.

_56_



LA APOSTASIA

«Porque no vendra sin que antes venga la apostasia» (2 Ts. 2:3). El término
apostasia aparece tres veces en el Nuevo Testamento: Hechos 21:21, 2 Tesalonicenses
2:3 y 1 Timoteo 4:1). Segun el pensamiento biblico, el término «apostasia» expresa un
distanciamiento, doctrinal y practico, de la verdadera fe y de la correcta doctrina biblica.
En primer lugar, juzgamos importante saber que la apostasia es un movimiento formado
dentro de nuestra Cristiandad, pero que a la vez se desvia de la autenticidad cristiana. Es,
por decirlo asi, una corriente espiritual que se aparta de la fe genuina para incorporar una
fe errdnea; se aleja de la correcta doctrina cristiana, para ir en pos de una imitacién falsa.
Sus ensefanzas y practicas se consideran biblicas, pero en verdad no lo son. Y lo que es
mas preocupante, dicho movimiento se genera y desarrolla en el marco histérico de la
iglesia de Jesucristo... Es, por tanto, un cristianismo en apariencia, pero sin serlo en la
realidad.

Podemos advertir que la apostasia es cristiana en su definicién, pero no en su
esencia; presume de actividad externa, pero carece de vida espiritual interna; surge
desde el seno de la Iglesia histérico-cristiana, pero no es iglesia verdadera: «Salieron de
nosotros (la iglesia), pero no eran de nosotros» (1 Jn. 2:19). A este poderoso movimiento
bien podriamos denominarlo el sistema «cristiano» del anticristo, el cual funciona de
manera escondida, cambiando de forma a lo largo de la historia de la Iglesia... También,
cémo no, fue identificado en ciertos momentos histéricos por la propia Iglesia, y a la luz
de las Escrituras (como fue el caso de la Reforma del s. XVI). Por este motivo, ha tenido
gue ir adquiriendo nuevas estrategias de camuflaje para seguir engafiando al mundo,
incluyendo a los propios creyentes: «Aun a los escogidos» (Mr. 13:22). Asi, pues, la
apostasia no revela formas de maldad visible a los demas, sino que posee diversas
expresiones de pecado oculto, que es camuflado por un ropaje religioso de renovacién
espiritual: «Vestidos de ovejas» (Mt. 7:15).

IDENTIFICANDO LA APOSTASIA

Muchos falsos maestros proclaman hoy un avivamiento mundial, cuando la
Escritura contempla mas bien lo contrario. La Biblia presenta claramente una apostasia,
gue conjuntamente camina de la mano del verdadero cristianismo. Hoy dia existe una
tendencia espiritual bastante definida, que aunque no sea exclusiva de los extremos
carismaticos, muestra visiblemente los rasgos caracteristicos de la apostasia mundial.
Tales expresiones se encuentran reconocidas en la deformacién de los tres grandes pilares
de la vida cristiana: la doctrina, el amor vy la fe.

La verdadera doctrina es corrompida

Siguiendo esta misma direccion de falsedad, observamos que una de las sefales
claves de la apostasia, consiste en que la doctrina biblica serd corrompida. Es cierto que
la Historia siempre ha tenido sus detractores en materia de doctrina cristiana, sobre todo
en lo que se refiere a la Salvacién. Pese a esta injerencia permanente, cabe pensar que
en el periodo final de la Historia serd mas dificil poder detectar el engafo. Es verdad que
a través de los siglos la configuracién biblica ha ido perfildndose, hasta confluir en lo que

-57-



lamamos hoy doctrina conservadora. No obstante, en la actualidad existe una forma de
error mucho mas sutil, que dificulta en gran manera la identificacién del error doctrinal.
La creencia de algunos circulos cristianos, incluyendo ciertos sectores Ilamados
«evangélicos», se revela haciendo uso de sus falsas ensefianzas, donde el creyente se
pierde en medio de la confusidn, provocando asi la quiebra espiritual de muchos cristianos
que se adhieren a estos movimientos ajenos a la verdad biblica: «Porque vendra tiempo
cuando no sufriran la sana doctrina» (2 Ti. 4:3).

Hoy el mensaje biblico es corrompido por la teologia liberal, la doctrina carismatica,
y por otras nuevas y extraflas formas de entender la Palabra de Dios. Y lo Unico que
consiguen es complicar el Evangelio, ademas de enturbiar el sencillo y verdadero
significado de la voluntad de Dios. Por tal motivo, debemos seguir el consejo que la
misma Escritura nos brinda: «Tu habla lo que esta de acuerdo con la sana doctrina» (Tit.
2:1). Segln se nos recomienda, todos los creyentes en Cristo somos llamados a
conservar la sana doctrina, la cual estamos obligados a conocer en profundidad, para asi
defender el precioso legado que el Creador nos ha dejado, en su infinita misericordia.

Indiscutiblemente, la doctrina cristiana parece sufrir hoy de una grave corrupcion.
Pero, no debemos alarmarnos, pues la Biblia recoge la advertencia en clave profética,
asegurando que «muchos seguiran su disolucion» (2 P. 2:2).

El amor se enfria

«Y por haberse multiplicado la maldad, el amor de muchos se enfriara» (Mt.
24:12). Una de las contradicciones mas difundidas de la llamada apostasia, reside en
dejar a un lado lo que identifica al cristianismo verdadero: la practica del amor.
Ciertamente algunos conocen muy bien la teoria biblica, y se llenan los labios hablando
acerca del amor de Cristo, pero muy poco o nada ponen en practica lo que predican. Asi
es como la actitud de hipocresia, en sus formas de expresion cristiana, hace posible
compatibilizar las bonitas palabras con las manifestaciones carentes de amor practico. En
el sentido correcto, debe ser el amor llevado a la experiencia lo que demuestre que somos
cristianos, y no solo nuestra doctrina (para los mas ortodoxos); y mucho menos los
espectaculos, las expresiones sensacionalistas, o las manifestaciones extraordinarias;
cuando, a la verdad, todo esto carece de significado alguno para el ser humano.

Desde luego, pueden hallarse milagros y revelaciones sobrenaturales, pero por lo
general muy poco se evidencia el amor de Cristo, ni en los circulos conservadores, ni en
los mas renovadores. Es una apostasia generalizada la que estamos viviendo hoy dia, por
la que cada vez estamos mas convencidos de que el Espiritu Santo ha dejado de habitar
en muchas de nuestras iglesias. Y el proceso es tan sencillo como entender que «Dios es
amor» (1 In. 4:8). Y si no hay amor expreso, la formula es bien precisa: Dios no esta, o
por lo menos no se manifiesta.

En este escenario de engafio mundial, el individualismo vy la indiferencia de los unos
por los otros, son sintomas visibles de la creciente apostasia, la cual se hace presente en
No pocas congregaciones cristianas.

En fin, la vida cristiana nos es vida, ni mucho menos es cristiana, si no consigue
expresar hacia el préjimo, de una forma clara y evidente, el verdadero amor de Dios.

La fe se extingue

«Pero cuando venga el Hijo del Hombre, ¢hallard fe en la tierra?» (Lc. 18:8). Uno
de los elementos mas significativos de la apostasia, radica en apartarse de la fe. De tal
forma que gran parte del cristianismo apdstata, basa su teologia en las sefiales, los
milagros, las sanidades, y en la experiencia subjetiva de las sensaciones, pero muy poco
en la fe. Otros, en el extremo opuesto, apoyan toda realizacion espiritual en la propia
intelectualidad de sus fuerzas racionales, y en la defensa de un naturalismo teoldgico que
hace de Dios un ser impersonal, lejano, y aislado en su morada celestial...

-58-



Asi es, en la medida que nos acercamos al fin de los tiempos, el abandono de la fe
biblica va a ser (y ya es) una de las senales mas claras de la iglesia apdstata. Pese a todo,
la Escritura sigue sosteniendo la misma idea de siempre: «Mas el justo por la fe vivira»
(Ro. 1:17).

Efectivamente, la apostasia nace y se desarrolla dentro de la Iglesia institucién,
pero con el tiempo se «aparta» definitivamente de la auténtica fe (la fe que salva), yendo
en pos de una fe enganosa que condena, esto es, la fe en los milagros, la fe en la fe, la
extrafia super-fe, la fe del superhombre, y otras formas y expresiones de fe que no
parecen ser biblicamente legitimas.

Por un lado, el racionalismo teoldgico, que parece excluir la fe de sus
argumentaciones humanistas, y por el otro, la busqueda de la evidencia milagrosa y
sobrenatural, conforman los extremos de la apostasia, e invaden sin piedad la fe sencilla
que debe contemplarse en el creyente fiel.

Ademas, parece evidente que todos los extremos carismaticos, como venimos
insistiendo, no asientan su fundamento doctrinal en la fe, sino basicamente en los
sentimientos; y éstos vienen a confluir, normalmente, en las experiencias prodigiosas vy
los fendmenos de tipo imaginarios. En tales casos, se llega al punto en el que la fe se
pone al servicio del pueblo, y se utiliza como «idolo» para conseguir los fines que el
hombre egoista desea. Es una fe que se vende al mejor postor.

En esta misma linea, también podriamos analizar la nefasta mentalidad
materialista de la sociedad aburguesada de nuestro Occidente, y su negativa influencia en
la Iglesia, en detrimento de la fe. Dicho esto, deberiamos examinar nuestra fe, vy
confirmar si verdaderamente es genuina; si se halla depositada solo en el Salvador y en
sus fieles promesas, y si al tiempo ésta surge de la lectura y meditacion de la Sagrada
Escritura, como hace notar Romanos 10:17, o en cambio resulta ser producto de
ensefianzas extraflas que no se avienen a los principios mas fundamentales de la Santa
Palabra de Dios.

LOS FOCOS MAS IMPORTANTES DE LA APOSTASIA HISTORICA
El Catolicismo Romano

Es cierto que ya en tiempos del Nuevo Testamento existian movimientos de
caracter apdstata: como los cristianos judaizantes; el llamado gnosticismo; grupos
sectarios identificados, como los nicolaitas; algunos sectores animistas, y demas
influencias religiosas grecorromanas, que se encontraban para influir de modo perjudicial
en la Iglesia antigua, a fin de extraviar a los creyentes de la enseifanza apostélica que
debian seguir.

Ahora bien, entendemos que la apostasia no se mantiene estdtica, sino que va
cambiando y adquiriendo nuevas formas de error, cada vez mas camuflado; pero siempre
intentando no desprenderse de la verdadera Iglesia, para engafiar «aun a los escogidos»
(Mt. 24:24); pues solo desde la verdad auténtica, es donde se puede falsear casi
auténticamente la verdad. La cizafia y el trigo crecen juntos. éArrancamos la cizafa?
Respondid JesuUs: «No, no sea que al arrancar la cizafa, arranquéis también con ella el
trigo. Dejad crecer juntamente lo uno y lo otro hasta la siega» (Mt. 13:29,30).

Por ello, se deduce que a través de los siglos pasados, la apostasia (como
movimiento histdrico) por antonomasia, fue la desviacidon de la Iglesia Catdlica, que se
aparté de la verdadera fe y de la doctrina apostdlica, creando el llamado Catolicismo
Romano, contemplado como el movimiento histérico cristiano apdstata mas importante de
todos los siglos. A partir de ahi, fueron surgiendo ciertos focos de apostasia, pero que no
le hicieron sombra a la «madre» (por asi llamarla).

Y asi llegamos a la gloriosa época de la Reforma, que desenmascard al gran
«monstruo», y reinterpretd la doctrina evangélica en sus principios apostdlicos. Esto
marcod una segunda etapa histdrica para nuestra Cristiandad, que definid con bastante
precision la Iglesia verdadera, quedando identificada en la propia Historia. Por esta razén
entendemos que la apostasia (que no es ingenua) ha tenido que adquirir nuevas tacticas
de adaptacion a la nueva situacidon contemporanea.

-59-



La Iglesia Protestante

La Iglesia Protestante, con toda seguridad, representé un gran logro para el
cristianismo... No obstante, y como era de esperar, la historia volvié a repetirse. El
movimiento protestante, convertido en un organismo oficial, fue degenerando hasta llegar
a la plena decadencia. De tal forma, podemos contemplar en la actualidad la extrema
formalidad eclesiastica en la que subsisten muchas de estas iglesias en nuestra Europa
protestante, asi como la estéril religiosidad que manifiestan, extendida ampliamente a
otras regiones de nuestro vasto mundo.

El estancamiento y la frialdad de la iglesia posmoderna, que se ha alejado del
espiritu de la Reforma, y por ende de los principios de la propia Escritura, se ha
convertido, en mano de los poderosos, en una institucion eclesiastica; pasando de
organismo confesante, a ser una organizacion profesante; no siendo otra cosa que las
viejas vestiduras del Catolicismo Romano, pero con nuevas formas de «reforma». No
parece nada extrafio pensar que muchas de sus representaciones evangélicas, en
términos generales, sigan el mismo camino: un camino sin retorno hacia el precipicio.

Hoy dia podemos decir que lo que identifica a la Iglesia verdadera es su «doctrina».
Sin embargo, el relativismo teoldgico, el intelectualismo desbordante, el indefinido
humanismo, la teologia liberal, y demas componentes, han desconectado al Dios personal
de la realidad biblica, creando una imagen lejana e impersonal del Dios creador, y no poco
distorsionada de la Revelacién que El mismo nos ha dejado. También debemos empezar a
dudar si podemos hablar de Iglesia evangélica como iglesia verdadera. Pues debido a su
gran extension y ramificacion, se esta diluyendo cada vez mas en una especie de
sincretismo religioso y espiritual, donde todo lo llamado «evangélico» parece ser valido y
aceptado sin discusién alguna por la mayoria; sin que apenas nadie se detenga por un
momento a contrastar todas las innovaciones supuestamente cristianas, con la verdad
biblica.

El Secularismo eclesial

A medida que el cristianismo se adapta a los valores de este mundo, y
paralelamente el mundo mas se cristianiza, resulta mas facil, como es ldgico, que la
apostasia se propague con mayor rapidez. Es cierto, las influencias de la sociedad son
cada vez mas poderosas; y por desgracia, éstas se introducen en las congregaciones de
una manera casi natural, donde los valores contrarios a la Palabra son adaptados a la
Iglesia, creando asi una religién secularizada, que con sus renovadoras y consentidas
formas, corrompen el verdadero y original mensaje del Evangelio: «Ellos son del mundo;
por eso hablan del mundo...» (1 In. 4:5).

Reflexionando en nuestra época actual, encontramos a una Iglesia conformada vy
deformada, pero no transformada conforme a la imagen de Cristo; en todo caso
adornada. Buena parte de la Iglesia va renovando y cambiando sus formas, pero con ellas
alteran también los valores inalterables del Evangelio. Y aquellas iglesias que se oponian a
la renovacion, aferrandose a la tradicién, han quedado envejecidas en su membresia e
interiormente vacias de contenido espiritual.

Con toda seguridad, el mensaje que en buena medida la Iglesia ofrece hoy, no
presenta una alternativa valida para el creyente que asiste a la congregacion, e
igualmente ha conseguido perder el interés para nuestra sociedad. A lo sumo, se exponen
los temas de caracter ético social, que por otra parte son los mismos por los cuales la
sociedad esta preocupada: la globalizacion; la iglesia y el estado; los manifiestos contra la
guerra; la tolerancia religiosa; el aborto; la eutanasia; la clonacién; entre otros
compromisos éticos del cristiano con la sociedad civil, que no dejan de ser importantes y
con serias implicaciones en la vida cristiana. Pero, aun siendo todo ello necesario, también
existe el grave peligro de fomentar una especie de «humanismo religioso», el cual
distorsiona el significado de la Salvacién, descuidando asi los aspectos mas fundamentales
del Reino celestial, como pueden ser: el pecado, el arrepentimiento, la perdicion eterna, la
gracia, la salvacién, la santificacion, la adoracién a Dios, etc. Y he aqui el peligro: un
cristianismo que se funde cada vez mas con los principios de una sociedad que no tiene

-60-



en cuenta a Dios... Siendo consciente del tema, el apdstol Pablo escribe a la comunidad
de Roma: «No os conforméis a este siglo, sino transformaos por medio de la renovacion
de vuestro entendimiento, para que comprobéis cual sea la buena voluntad de Dios,
agradable y perfecta» (Ro. 12:2). Este versiculo biblico mantiene su constante actualidad,
exhortando a los cristianos a no adaptarse a los valores de una sociedad corrompida, y a
renovar constantemente el entendimiento segun los principios de la Palabra; y todo ello
con el objeto de crecer progresivamente en el conocimiento divino, y asi comprobar en la
vida practica del dia a dia cual sea la buena, agradable, y perfecta voluntad de Dios.

Se prevé que buena parte de los cristianos en el mundo descuidan en su vida diaria
la lectura de la Biblia y la practica de la oracién. Solo hay que prestar atencién a las
conversaciones (en caso de que las haya) que se producen entre los creyentes al terminar
el culto. Estas giran en torno al fatbol, la moda, el empleo, la musica secular, y demas
entretenimientos terrenales, pero muy poco o nada se tienen presentes las cuestiones de
orden espiritual. Asi, la apostasia ha motivado la introduccién en la iglesia de la
mentalidad materialista, individualista y autosuficiente, que apropia una especie de
conciliacion armoénica: el mundo (apartado de Dios), con lo santo (apartado del mundo).
En este asunto, la Revelacion biblica es suficientemente precisa: «Si alguno ama al
mundo, el amor del Padre no esta en él» (1 In. 4:15).

El movimiento carismatico

Y por ultimo, y teniendo en cuenta la guia y aportacion que nos ofrecen los datos
biblicos, el movimiento apdstata mas influyente en nuestro cristianismo, en estos
momentos, se encuentra sin duda alguna en el ambiente carismatico.

Con la gran expansion del extremo carismatico, y la confusién doctrinal que ello ha
comportado, se puede afirmar que esta apostasia es la mas peligrosa de todas; siendo
muy atractiva para el corazon inquieto y descontento, el cual reacciona extremadamente
a la secularizacion y enfriamiento que en nuestros dias esta experimentando la Iglesia. Y
Satanas lo sabe, por lo que no va a desaprovechar la ocasidn. Para ello ha creado todo un
sistema, que como hemos contemplado, se camufla con ropajes cristianos de
espiritualismo sensacionalista. De manera que, el extremo carismatico constituye una de
las apostasias religiosas que existen en la actualidad. Y aunque el fendmeno no se
desarrolla exclusivamente en el entorno evangélico, es precisamente en éste donde ha
encontrado el terreno mas abonado para plantar su semilla y hacerla crecer.

En definitiva, esta corriente se une a la verdadera Iglesia para arrastrar a muchos
en sus doctrinas y practicas; y es la forma de apostasia que, con mayor determinacion,
precedera a la Segunda Venida de nuestro Sefor Jesucristo.

TEXTOS BIBLICOS SOBRE LA APOSTASIA

Existen varios textos en la Biblia que son dignos de reflexion, y que de alguna
manera nos muestran la naturaleza de la apostasia y sus efectos nocivos para la Iglesia.
Para su mejor aprovechamiento, ruego al lector que lea los textos biblicos muy
detenidamente, con el objeto de observar bien las frases de los versiculos y los detalles
de las palabras; realizando, a la vez, una comparacidon con el extremo de la doctrina
carismatica, y advirtiendo la relacion tan estrecha que existe entre la informacién biblica,
y aquellas doctrinas y practicas extrabiblicas que ya hemos presentado a lo largo de los
capitulos anteriores.

De las citas o pasajes biblicos que vamos a sefalar -divididos por bloques-
destacaremos algunas frases, expresiones, o términos, que son clarificadores por si
mismos; y, que segun veremos, arrojan suficiente luz para poder distinguir con claridad
las distintas formas de apostasia. En esto, es preciso reconocer que al regreso de
Jesucristo le precederd, no un avivamiento (segun algunos predicen), sino mas bien una
apostasia. Asi que, prestemos una atencion especial, porque en los siguientes textos
biblicos encontraremos llaves magistrales que nos permitirdn abrir las puertas para ver
los cimientos donde se construye todo este «gran movimiento», creado por la llamada
apostasia.

-61-



La apostasia viene (2 Tesalonicenses 2:1,3,4,9,11,12)

Antes de entrar a considerar el pasaje, cabe mencionar que éste es susceptible de
diversas interpretaciones. Unos piensas que corresponde a un solo acontecimiento en el
periodo del fin. Otros creen que este evento ya se produjo en un momento histoérico del
cristianismo... Con independencia del momento, pienso que el espiritu de la profecia tiene
aplicacion en nuestros dias, pues la Palabra de Dios es siempre util, y en este caso muy
aplicable.

«Nadie os engafhe en ninguna manera». En primer lugar, observamos que esta
advertencia no fue dirigida al incrédulo, sino al pueblo de Dios. A saber, las
manifestaciones del anticristo son cada vez mas fraudulentas, es decir, cada vez se
parecen mas a la verdad de Dios, con el fin Ultimo de apartar a los hombres de la Verdad.
Y por supuesto, no hay mejor manera de que la apostasia engafie a los cristianos, que
aparentando ser iglesia verdadera.

«Porque no vendra sin que antes venga la apostasia, y se manifieste el hombre de
pecado, el hijo de perdicion». Pese a las diferentes interpretaciones, podemos asegurar
gue antes de fin de los tiempos, se nos informa sobre la venida de un movimiento (el del
anticristo) que antecedera a ese periodo final, y que se producira en el contexto del
propio cristianismo; presidido y dirigido por el llamado «hijo de perdicién».

«El cual se opone y se levanta contra todo lo que se llama Dios o es objeto de
culto». Esta es su finalidad: ir contra... oponerse a Dios. Pero, éde qué manera lo hace? El
versiculo siguiente responde de forma categorica.

«Tanto que se sienta en el templo de Dios haciéndose pasar por Dios». El fraude
consiste en que se pone en el lugar de Dios (de la Verdad absoluta). Aunque, no nos
engafemos, Satandas no lo hace por la via de la oposicidén, sino de la imitacidn; y no de
una forma abierta, para no ser detectado, claro esta. El error maléfico se lleva a cabo a
través de doctrinas extrabiblicas y practicas espirituales ya mencionadas; donde, para no
ser descubierto, se trama una falsificacion muy bien elaborada, para engafiar a todos
aquellos que deseen recibir estas nuevas experiencias.

«Cuyo advenimiento (el de la apostasia) es por obra de Satanas». Segun la profecia
leida, esta apostasia tiene que venir (y ya estd en su forma presente) representada,
supervisada y promovida, por el mismo Satanas (atencion al texto biblico que sigue).

«Con gran poder y sefales y prodigios mentirosos, y con todo engafo de
iniquidad». Si es cierto que estos versiculos biblicos son aplicables a nuestra época,
entonces tendremos, sin mas remedio, que atrevernos a identificar el sector dentro de
nuestro ambito evangélico, que se hace pasar por cristiano, y que realiza grandes sefales
y prodigios; pero que, al mismo tiempo, estos seran (y ya son) hechos con todo engafio
de iniquidad, y por obra del mismo Satands, como bien refleja el texto leido.

«Por esto Dios les envia un poder engafioso, para que crean la mentira». Por
cuanto muchos llamados cristianos no quieren aceptar la verdad, Dios consiente que se
levante un movimiento con caracter de renovada espiritualidad, cuyas vestiduras
eclesiasticas, doctrinales y practicas, se unen como obra de arte creada dentro de la
Iglesia histérica por las personas que estan, pero que no son... Y el parecido es tal, que
constituye el «poder engafioso».

«A fin de que sean condenados todos los que no creyeron a la verdad, sino que se
complacieron en la injusticia». Aqui se destacan los términos: condenacion, creer, la
verdad, como muestra de que la salvacién es el bien existencial mas combatido por
Satands, pues de ello depende la eternidad del hombre. Fue la gran herida que sufrid la
bestia catdlico romana en la Reforma: La justificacion por la fe (Ro. 5:1). Esto, por otra
parte, Dios lo permite a modo de juicio para aquellas personas que aceptan una religién
egoista, que no esta dispuesta a defender la justicia del Reino de Cristo («se complacieron
en la injusticia», hemos leido); desechando, en consecuencia, el precioso Evangelio de
Cristo para poder ser salvos.

-62-



Milagros en el nombre de JesUs (Mateo 7:22-23; 24:24)

«Muchos me dirén en aquel dia: SefAor, Sefor». Aqui vemos una manifestaciéon
correctamente doctrinal de los lideres del movimiento carismatico: el reconocimiento de
Jesus como Senor. Pero, igualmente, este reconocimiento constituye una gran falsedad,
pues mas adelante el mismo Sefior les llamard «hacedores de maldad». Si Jesus dijo que
su nombre estaria en labios de aquellos que conformarian la apostasia, es porque entre la
primera y la segunda Venida se han de dar estos sintomas; y con mayor intensidad en la
medida que se acerca el retorno de Jesucristo.

«¢No profetizamos en tu nombre?». En esta frase se desenmascara la relacion que
existe entre profetizar y la apostasia. Debemos, entonces, preguntarnos: éQuiénes
pretenden tener revelaciones proféticas de supuesta veracidad biblica, en el nombre de
Jesus?

«Y en tu nombre». Esta manera de redundar, sobre mencionar el nombre de Jesus,
es una costumbre explotada hasta la saciedad, y utilizada como pretexto para llevar a
cabo la apostasia final.

«Echamos fuera demonios». He aqui una pista interesante: la demonologia se
convierte en demonopraxia, y ello a pesar de no poseer ningln apoyo biblico para tales
practicas. Es necesario preguntarse: équé movimiento cristiano pretende echar fuera
demonios en el nombre de Jesus?

«Y en tu nombre». Como observamos en el texto, las repeticiones del nombre de
JesUs son destacables. Asi es como la apostasia utiliza en vano el nombre de Jesus, como
una férmula magica para conseguir cosas, la cual es utilizada de una forma superficial y
repetitiva.

«Hicimos muchos milagros». Seguimos con la pregunta: ¢Qué sector del
cristianismo pretende hacer «muchos» milagros en el nombre de Jesus?

«Y entonces les declararé: Nunca os conoci; apartaos de mi, hacedores de
maldad». La contundencia en la declaracion de Cristo parece mas que concluyente. No
cabe la menor duda de que hay personas que realizan «milagros» (o eso es lo que
pretenden), que mencionan incansablemente el nombre de JesUs, que se proclaman
profetas, y que con sus falsas ensefianzas confunden a muchos. Pero, la verdad biblica es
una: no han conocido a Cristo, y su calificativo no es otro que el pronunciado por el Sefior
Jesus: «hacedores de maldad».

«Porque se levantaran falsos cristos, y falsos profetas». Aplicando este elemento
profético a nuestros dias, nos preguntamos, ¢donde identificar dentro del ambito cristiano
la «doctrina errénea», que a la vez se acompana de falsas profecias? Cierto es que el
falso cristo no se manifiesta como el Cristo verdadero, pues en tal caso seria muy
evidente su error. El texto mas bien significa que estos lideres se apropian de la autoridad
mesidnica, con sus pertinentes senales y milagros, que como ya apuntamos, solo le
correspondid por derecho a Jesucristo y a sus discipulos en aquella época.

«Y hardn grandes sehales y prodigios». Este prondstico biblico parece estar
cumpliéndose, de manera literal, en los circulos extremos ya mencionados. Debemos ser
sinceros sobre el tema, y responder adecuadamente: éQuiénes, en el nombre de Jesus,
basan su teologia y praxis cristiana en las senales y los prodigios?

«De tal manera que engafaran». El método con el que enganan contiene una forma
muy especial: «De tal manera», por la cual no seran pocas las personas arrastradas por
estos movimientos aparentemente cristianos, cuya sefal de identidad parece
fundamentarse, como bien estamos contemplando, en los milagros, las sefiales, y demas
sucesos sobrenaturales.

«Si fuere posible, aun a los escogidos (cristianos verdaderos)». La realidad biblica
es mas que reveladora: iCuantos creyentes estan siendo enganados por la apostasia! Son
muchos, desgraciadamente, los cristianos que se dejan conducir ingenuamente por toda
clase de artificios ya mencionados.

-63-



La apostasia y la doctrina de demonios (1 Timoteo 4:1)

«Pero el Espiritu dice claramente». Las predicciones futuras que se descubren por
revelacion del mismo Espiritu de Dios, y que asimismo quedan impresas en su Palabra, no
poseen sombra de oscuridad. Y no hacemos bien si ponemos en duda el elemento
profético, puesto que es Dios (el Espiritu Santo) quien lo esta revelando.

«Que en los postreros tiempos». Aunque el texto es aplicable para los tiempos en
los que vivia Pablo, el elemento profético apunta, con mayor rigor, a los tiempos mas
cercanos del fin.

«Algunos apostataran de la fe». El prondstico de futuro es bastante significativo.
Aqui, por el contexto, se entiende «la apostasia de la fe» en relacién con la doctrina
verdadera, es decir, que la naturaleza de la apostasia se vincula estrechamente a la
desviacion de la correcta ensefanza biblica.

«Escuchando a espiritus engafadores y a doctrinas de demonios». El texto viene a
confirmar lo dicho. La apostasia se asocia doctrinalmente a verdades de apariencia
cristiana, pero que ciertamente pertenecen a espiritus engafadores. Luego, observamos
que los lideres de este movimiento se dedican a exponer doctrinas falsas, e igualmente
sus integrantes a escucharlas.

Si es cierto que este versiculo biblico es aplicable a nuestra época, entonces
tendremos, sin mas remedio, que atrevernos a identificar el sector apdstata dentro de
nuestro ambito evangélico, que se identifica como cristiano, pero que en realidad
pertenece a espiritus engafadores, que no hacen otra cosa que ensefiar doctrina de
demonios, como bien refleja el texto leido.

Caracteristicas de los apostatas 2 Timoteo 3:1,2,4,5,10

«También debes saber esto». Es necesario hacer caso al texto biblico, y conocer
bien las indicaciones que nos presenta la Escritura a este respecto; sobre todo para no
pecar de ignorancia.

«Que en los postreros dias vendran tiempos peligrosos». Ya en nuestros dias, el
engafo es de tal magnitud, que a lo mejor no vemos el constante peligro que se cierne
sobre la Iglesia; y ello nos hace permanecer impasibles, mientras el adversario se ceba
con las almas indecisas.

«Porque habra hombres amadores de si mismos». Afadimos a la lista otra pista
interesante: la motivacion de tales extremos es bdasicamente egocéntrica. Asi,
contemplamos el gran auto ensalzamiento que se produce en el ministerio de muchos de
estos dirigentes, cuyas predicaciones se revelan llenas de soberbia y gloria personal. Se
ha cambiado la iglesia de Jesucristo, por la iglesia del pastor... Y por otro lado, como ya
hemos visto, no estdn exentos de culpabilidad muchos miembros que acuden a estos
«shows», cuyo Unico fin es encontrar, aparte del oportuno entretenimiento, algun
beneficio personal; pasando asi por alto la Palabra divina, y la determinada voluntad de
Dios para sus vidas.

«Avaros, vanagloriosos... soberbios... impetuosos». Aqui no hace falta mucho
comentario. El perfil moral, especialmente por parte de los lideres, esta bien definido en la
Escritura.

«Amadores de los deleites mas que de Dios». Es evidente que si por algo se
caracterizan los grandes representantes de estos circulos mencionados es, precisamente,
por vivir en la opulencia. Y no podemos eludir la gran contradiccién de que ellos naden en
la abundancia, mientras otros se ahogan en su pobreza.

«Que tendran apariencia de piedad». El texto, clarificador donde los haya, viene a
reafirmar lo que venimos diciendo: que engafaran a mas de uno. De manera que la
apostasia contiene en forma visible una piadosa espiritualidad. Sin embargo, el fondo de
su motivacion se encuentra lleno de maldad.

«A éstos evita». La recomendacion es sabia, ademas de prudente.

«Pero tu has seguido mi doctrina». Seguir la doctrina apostdélica (no los hechos
milagrosos), es en cualquier caso una buena medida para protegernos del engafio.

-64-



Falsos maestros y profetas (2 Pedro 2:1,2,3,10,12,13,14,15,18,19)

«Pero hubo también falsos profetas entre el pueblo, como habra entre vosotros».
«Hubo... como habrd», lleva el sentido presente y futuro de la apostasia doctrinal,
siempre apegada al seno materno del pueblo de Dios, como bien cita el texto: «entre el
pueblo... entre vosotros».

«Falsos maestros, que introduciran». El significado profético de entonces, halla su
fiel cumplimiento en la actualidad: introducir falsedad doctrinal dentro de la Iglesia. Y de
qué manera lo hace? El siguiente parrafo es aclaratorio.

«Encubiertamente (de forma escondida) herejias destructoras». Hoy dia la doctrina
biblica sufre de una herejia fraudulenta (a veces casi imperceptible), que destruye el
correcto sentido espiritual de la misma Escritura, creando el gran movimiento de la
apostasia doctrinal.

«Y aun negaran al Sefior que los rescatdé». La apostasia, en la practica, constituye
una negacion de la verdadera doctrina biblica, como venimos apuntando. De tal forma
gue este movimiento rechaza al Dios que le dio la oportunidad, pues sus falsos maestros
fueron posicionados en el camino del cristianismo verdadero (histéricamente hablando),
pero sus corazones no fueron realmente liberados (no fueron nunca salvos). Y esto se
demuestra, desde la experiencia, en que niegan (aunque de manera solapada y
escondida) la verdad de la Palabra, lo que es igual que negar al mismo Dios.

«Y muchos seguiran sus disoluciones». He aqui la clara advertencia profética del
apostol Pedro, anunciando que este movimiento de falsos profetas (hoy abundan, y sus
ensefianzas se extienden apresuradamente) arrastraran no a pocos, sino a muchos.

«Por causa de los cuales el camino de la verdad sera blasfemado». El «camino de la
verdad» es el camino por el que transcurre la auténtica Iglesia (el verdadero
cristianismo). No obstante, este camino sigue el curso de la Historia afectado
internamente de una grave corrupcion, debido al desviacion doctrinal y espiritual que se
vislumbra en estos entornos llamados cristianos.

«Por avaricia haran mercaderia de vosotros con palabras fingidas». Asi es, la
motivacion principal de los cabecillas de estos movimientos es beneficiarse (hacer
mercaderia), utilizando palabras fingidas, las cuales actian como agente comercial de su
avaricia e interés econémico.

«Atrevidos y contumaces». Estas son, por definicién, las caracteristicas de los
predicadores ultracarismaticos, en el orden mundial. Han perdido la verglenza y se
atreven con todo. Y no contentos con ello, tratan con gran frivolidad los aspectos relativos
a la buena y necesaria ensefianza biblica, que es la que ofrece la luz suficiente para poder
detectar cualquier engaio; y por este motivo relegan la Palabra de Dios a un lugar infimo,
cuando no inexistente.

«No temen decir mal de las potestades superiores». Es el mismo ejemplo de los
textos anteriores. La apostasia se caracterizara por desafiar, retar, y asimismo decir mal
de los demonios. Con este espiritu de impetuosidad, una de las manifestaciones en ciertos
sectores evangélicos, es decir mal (mal-decir) de las autoridades superiores (entiéndase
angeles malignos —comp. con Judas 1:8,9-). Al parecer Judas toma como referencia la
carta de 2 Pedro, y amplia su contenido sobre dicho tema.

«Mientras que los angeles (los no caidos), que son mayores en fuerza y en
potencia, no pronuncian juicio de maldiciéon contra ellas (angeles caidos) delante del
Sefor». Bien, es el mismo problema que tenia que afrontar el apdstol Pedro en su carta.
Esta enseflanza nos presenta la malsana costumbre que conservan algunos lideres, en
cuanto a dirigirse a los demonios con agresiones verbales... La pregunta surge sola: éQué
movimiento «cristiano» hoy dia realiza este tipo de practicas? Esta claro que la Escritura
no contiene ningun apoyo biblico para defender esta forma de actuar. El ejemplo que
pone el apdstol es comparativo, y la misma ensefianza biblica desautoriza el mal habito
de enfrentarse con los demonios.

-65-



«Pero éstos, hablando mal de cosas que no entienden, como animales
irracionales». Al fin y al cabo, la necedad se hace manifiesta, porque estas doctrinas
extremas no logran comprenderlas ni aquellos que las defienden. Ademas, como cita el
texto, su «hablar mal» equivale a blasfemar (en la traduccién griega). Seguramente las
jerigonzas, que al escucharlas nadie las entiende, son blasfemias puestas al servicio de la
irracionalidad. éTendra algo que ver con el llamado y mal practicado don de lenguas?

«Quienes aun mientras comen con vosotros». El apdstol vuelve a redundar sobre
las relaciones eclesiales, por si acaso no ha quedado suficientemente claro. Los falsos
profetas forman parte del entramado eclesial a nivel global, y la apostasia nace y crece en
el seno histérico de la misma iglesia: «con vosotros».

«Se recrean en sus errores». Uno de los sintomas que exhiben los falsos profetas,
resulta ser la jactancia: en sus visiones, supuestos milagros, predicciones proféticas, vy
demas «virtudes»... La falta de humildad, la arrogancia de sus postulados extrabiblicos, y
la reafirmacion de sus practicas seudocristianas, son, en definitiva, sefiales de la
apostasia doctrinal.

«Seducen a las almas inconstantes». Segun la indicacién del texto, los mecanismos
psicoldgicos para engafiar son: la seduccidn, la sugestién y la manipulacion. Todo ello con
el objeto de cautivar las conciencias de las personas mas susceptibles, que a la vez no
estan bien arraigadas doctrinalmente; las cuales se dejan llevar por cualquier halo de
emocionalismo superfluo (por eso dice el texto: «inconstantes»).

«Han dejado el camino recto y se han extraviado». Esta es una de las definiciones
mas exactas que nos ofrece la Escritura acerca de aquellos que manejan los hilos de la
apostasia.

«Hablando palabras infladas y vanas». Como bien se hace notar en muchos lideres
carismaticos, los sermones son barnizados con expresiones altisonantes y palabras
espiritualizadas revestidas de supuesto poder. Pero, a saber, en el fondo lo Unico que hay
es una trampa escondida preparada para hacer caer a los incautos.

«Seducen con». Otra vez se repite el término «seducir». Muchas de las técnicas de
seduccion que se utilizan en las predicaciones, forman parte del unglento antibiblico
propio de la apostasia doctrinal. No son pocos, justamente, los falsos profetas que ofrecen
sus espectaculos para fascinar, atraer, y engatusar suavemente el corazén de los que
voluntariamente se mantienen en la ingenuidad.

«Les prometen libertad». Finalmente, las promesas de liberacion de enfermedades,
demonios, y otros problemas varios, son propuestas seductoras para impulsar
sobradamente un ministerio de «liberacién», donde las promesas ilusorias parecen
abundar; creando asi falsas esperanzas en el corazéon de los desesperados, que en vez de
poner su confianza en el Salvador, aceptan el ofrecimiento de la apostasia como el mejor
método para solucionar, en este mundo, todo problema o dificultad personal.

Judas 4,8,10,11,12,16,19

«Han entrado (dentro de la Iglesia) encubiertamente». Vemos que el fraude se
produce dentro de la Iglesia histérica, y no de una forma abierta y evidente; pues en su
proceder hay una cubierta que tapa la falsedad, con el fin de entorpecer su identificacién.

«Estos sofadores». La representacion biblica «sofiadores» constituye el
denominador comun de tales personajes: las visiones, los suefios, las ilusiones, las
fantasias... Todos estos elementos sensacionalistas constituyen, en términos generales, el
ropaje espiritual del ambito carismatico.

«Rechazan la autoridad». He aqui otra caracteristica muy comun entre los lideres
carismaticos, quienes no aceptan otra autoridad que no sean ellos mismos; pretendiendo
poseer el derecho del propio Cristo, sin haberlo ni siquiera conocido.

«Y blasfeman de las potestades superiores». Por el contexto se entiende los
angeles caidos, es decir, que dentro de la iglesia surgiran personas que, adquiriendo una
falsa autoridad, se creeran con poder suficiente incluso para ensafiarse con los demonios.
¢No es esta una practica bastante aceptada dentro de la mayoria de sectores
carismaticos...?

-66-



«Se corrompen como animales irracionales». Es verdad, ciertos cultos extremos
son presididos por la llamada irracionalidad. Tanto lideres como seguidores, colmados de
inconsciencia y falta de sentido comun, llevan a cabo sus vivencias cristianas por
«instinto», sin alcanzar a distinguir lo que realmente creen y practican, como dice el
texto: animales llevados por su impulso irracional.

«Y se lanzaron por lucro». iY es que no hacen mas que pedir dinero, cual dios
suculento!

«Estos son manchas en vuestros agapes». Esta declaracidén biblica, refleja que
dicha corrupcidn cristiana ensucia de forma deplorable el testimonio evangélico en nuestro
mundo no cristiano.

«Que comiendo impudicamente con vosotros». La expresion «con vosotros» no hay
que pasarla por alto en nuestras conclusiones. La imagen de la apostasia es altamente
descriptiva: lo falso, se presenta como participante juntamente con lo verdadero.

«Cuya boca habla cosas infladas». La pompa de la palabreria, como expresién
visible, constituye un rasgo caracteristico de la apostasia en muchos sermones. Y estos
sermones, llenos de superficialidad doctrinal, logran su objetivo: impresionar y mantener
al publico dentro de un circulo de emocionalismo redundante.

«Los sensuales, que no tienen al Espiritu». El sobrenombre que utiliza la Escritura
es iluminador, y encaja perfectamente con el lider ultracarismatico: «los sensuales», esto
es, todos aquellos que, sin tener al Espiritu, afirman sus doctrinas y practicas en los
superfluos e inestables sentimientos.

Como bien hemos podido observar, los textos que han sido expuestos son
reveladores por si mismos, y muestran de forma explicita las sefales que conforman
actualmente el movimiento de la apostasia. Con estas indicaciones biblicas, podremos
obtener una visidn mas precisa sobre los elementos proféticos que ya estaban registrados
en la Escritura desde la Antigliedad (no hay nada nuevo), y que fueron preludio de todo el
espectaculo mundial que, desde no hace mucho tiempo, estamos observando en nuestro
corrompido mundo cristianizado.

Pese a todo espectaculo grotesco que se pudiera ofrecer en estos ambientes,
muchos cristianos duermen, mientras tanto la apostasia avanza tranquilamente, sin
apenas oposicién por parte de la Iglesia verdadera, que logra sobrevivir por la gran
misericordia de Dios.

Lobos vestidos de ovejas

Tengamos a bien recibir la advertencia de nuestro Sefior, cuando dijo: «Vienen a
vosotros con vestidos de ovejas, pero por dentro son lobos rapaces» (Mt. 7:15). El Sefor
Jesus, con su afirmacién, estd descubriendo a los falsos lideres del pueblo de Dios. La
figura del «lobo» es, por tanto, una ilustracion metaférica que representa a los dirigentes
religiosos de aquel momento; muchos de ellos incrédulos: escribas y fariseos hipdcritas,
los cuales limpiaban lo de fuera del «vaso» y del «plato», pero por dentro estaban llenos
de robo y suciedad espiritual.

El aviso de Jesus se refiere a los falsos lideres, y no tanto a los seguidores (las
ovejas), que son meras victimas del engano. Lamentablemente, muchas de esas victimas
siguen estas corrientes a sabiendas de los errores, seguramente llevado por promesas
ilusorias acordes con sus propios intereses personales.

El texto leido anteriormente expresa una realidad que ya se daba en los tiempos de
Jesus, y que prosiguid en el trascurso de la era cristiana. Y podemos pensar, sin temor a
equivocarnos, que en nuestros tiempos este fendmeno sigue su curso de crecimiento y
expansion; aunque con mayor sutileza, si cabe, pues cada vez se hace mas dificil detectar
el «<lobo» que hay dentro de las aparentes «ovejas».

Ciertamente, existen personas con puestos de responsabilidad en las iglesias, y
muchos de ellos son personajes de referencia, que representan a grandes movimientos
aparentemente cristianos. Debemos admitir que el tema presentado es de marcada
importancia para los creyentes de hoy dia, pues el cristianismo falso se extiende a pasos
agigantados, y por ello el campo estd mas abierto a la intervencién de «lobos rapaces».

-67-



No obstante, se destaca una diferencia entre la «cizafia» y el «lobo», que si bien los
dos pueden habitar en nuestros circulos cristianos, el trato que se les debe dispensar es
del todo diferente. Al «lobo» hay que detectarlo, para poder luchar contra él y evitar que
corrompan a las ovejas. Y como discipulos de Cristo, nuestra responsabilidad es
denunciarlos, combatiendo su intervencién a través de los recursos biblicos que
poseemos, con el fin de impedir la expansién de su labor dentro de la Iglesia; porque su
objetivo es destruir el rebano. Sin embargo, a la «cizafa» hay que tolerarla, pues al
parecer es inocua y no afecta decisivamente en la calidad de la cosecha, y ademas puede
ser confundida facilmente con el trigo.

Finalmente, todos nuestros esfuerzos deben ser desplegados para poder descubrir
el peligro, y evitar las consecuencias que se derivan del fraude, de la burda imitacién
cristiana, cuyo efecto destructor es simulado por personas que, aprendiendo bien la
leccidn, se infiltran en nuestros circulos cristianos, siendo verdaderos embajadores de
Satands, que solo pretenden obstaculizar la buena marcha de la obra de Dios... Esta
realidad fue advertida por el apdstol Pablo a los lideres de la Iglesia primitiva, diciendo:
«Porque yo sé (la conviccion del apdstol) que después de mi partida entraran en medio de
vosotros lobos rapaces, que no perdonaran al rebafio» (Hch. 20:29). Con esta prediccion
apostolica, debemos advertir que en nuestro amplio y extendido cristianismo actual, se
hallan personas que parecen cristianos, pero que en realidad son lobos vestidos de
ovejas.

-68-



CONCLUSION

Llegando a una conclusion adecuada, podemos afirmar que la expansién del
fendmeno carismatico en buena parte de nuestro mundo llamado cristiano, ha sido
alimentada por personas descontentas con el cristianismo liturgico y la formal ortodoxia
que se produce en medio de la Iglesia fria y aburguesada de nuestro siglo. Por otra parte,
se afade una gran coleccion de seguidores que son impulsados, sobre todo, por el
libertinaje espiritual, el cual se deriva de congregaciones que carecen por completo de
una conveniente formacion biblica y teoldgica. A la vez, se adhieren a este grupo
aparentes convertidos, que fascinados por lo sobrenatural, acuden en masa a rellenar el
grueso de este movimiento seudo cristiano... Todos ellos abren sus puertas, con gran
entusiasmo, para recibir las nuevas y atrayentes corrientes de espiritualizaciéon; aunque,
por desgracia, sin discernir con claridad las raices e influencias que se esconden detras de
todo el entramado doctrinal de dichas tendencias supuestamente biblicas.

Es menester aclarar que no podemos encasillar a todas las congregaciones
carismaticas dentro de una misma linea de actuacion. Las manifestaciones del movimiento
carismatico mundial se hallan muy diferenciadas, existiendo muchos y distintos extremos
dentro de él, desde los mas suaves, hasta las herejias mas destructoras.

Tal y como observamos a través de todos los datos biblicos que hemos recogido,
considerado y comparado con el cristianismo histérico, resulta innegable identificar
algunas formas graves de apostasia. Y como también se ha sefalado a lo largo de los
versiculos expuestos, un falso cristianismo marcara con fuerza la época precedente al
retorno de Cristo, al tiempo que se desarrollard una corriente doctrinal seudocristiana que
se extenderd con rapidez, cuyas sefales seran cada vez mas fraudulentas y enganosas.
Bien les advirtid JesUs a sus discipulos: «Mirad que nadie os engane» (Mt. 24:4).

En relacion con la advertencia de Jesus, debemos adoptar suma prudencia, pues el
extremo carismatico esta buscando la unidad por la sola experiencia, no por la Palabra de
Dios. Tanto es asi, que cada vez son mas numerosos los movimientos sectarios
carismaticos peligrosos, los cuales introducen doctrinas erréneas en la iglesia, llenando los
corazones de falsas esperanzas, y lucrandose con el dinero de sus ingenuos seguidores.

Igualmente podemos apreciar, que muchos de estos circulos carismaticos mezclan
influencias y practicas de las religiones paganas, con elementos filoséficos y psicoldgicos
que no se contemplan como doctrina en la Escritura; pudiendo llegar hasta el propio
espiritismo. Y todo ello, normalmente, se recubre con versiculos biblicos aislados, y una
buena dosis de falsa espiritualidad cristiana.

Recordemos la profecia, porque vendran en el nombre de Jesus, y en aquel dia
engafiardan a muchos, segun cita Mateo 24:11. Hoy mdas que nunca necesitamos con
urgencia volver a las fuentes de la Sola Escritura, pues alli es donde se ha revelado toda
la verdad que necesitamos saber, y en ninguna manera debemos aceptar doctrinas
dudosas y oscuras, que solo crean desorientacidn a las personas que en tal caso las creen
y las profesan. Muy al contrario, la Biblia nos hace un llamamiento a los cristianos para
gue alcancemos a distinguir, con verdadero atino, toda clase de ensenanzas o practicas
que no se avengan a los principios claros de la Palabra que ha sido inspirada por Dios.

-69-



Es preciso mantener firmes en nuestra mente y corazén los textos biblicos, ya que
«el Espiritu dice claramente que en los postreros tiempos algunos apostataran de la fe,
escuchando a espiritus engafadores y a doctrinas de demonios» (1 Ti. 4:1). Satanas es
padre de mentira, pero Dios es misericordioso, y por ello ofrece la verdad a sus hijos
sinceros, que le buscan de corazoén. Y pudiera ser, querido lector, que con la lectura del
presente libro, nuestro buen Padre le esté ofreciendo hoy la oportunidad que le permita
salir de la confusidon. Ademas, quiza sea esta la ocasion para darse cuenta del error de las
ensefianzas doctrinales del movimiento carismatico, y comenzar a investigar la Escritura
en su correcto enfoque hermenéutico.

Concluyendo aqui, recojamos con solicitud los sabios consejos del apdstol Pedro:
«Asi que vosotros, oh amados, sabiéndolo de antemano, guardaos, no sea que
arrastrados por el error de los inicuos, caigadis de vuestra firmeza. Antes bien, creced en la
gracia y el conocimiento de nuestro Sehor y Salvador Jesucristo» (2 P. 3:17,18).
Atendamos, pues, con toda diligencia, a las recomendaciones biblicas que hasta aqui
hemos podido considerar, y estemos preparados para lo que se avecina...

«Y esto lo digo para que nadie os engafe con palabras persuasivas» (Colosenses
2:4)

José M@ Recuero
Bachelor en Teologia

© Copyright 2008 Estrictamente prohibida
su reproduccion para la venta.

-70-



