
 

 

 

 

 

MINISTERIO CRISTIANO 
«Portavoces de Vida» 

 

 

 

 

 

 

 

LOS EXTREMOS DE  

LA DOCTRINA CARISMÁTICA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

J. M. RECUERO 

 

 

 

 

 

 



 

 
CONTENIDO 

 
INTRODUCCIÓN  
 

UNA CUESTIÓN DE HERMENÉUTICA.............................................................página 5  

-HACIA LA INTERPRETACIÓN CORRECTA  
-EL CONTINENTE BÍBLICO  
-LA ANALOGÍA BÍBLICA  
-UNA VISIÓN GLOBAL DEL CONTINENTE BÍBLICO  
-LAS COSTUMBRES ERRÓNEAS  
 

EL EXTREMADO ÉNFASIS EMOCIONAL...............................................................p. 15  

IMPRESIONES DE UNA REUNIÓN CARISMÁTICA  
 

EL BAUTISMO Y LA ACCIÓN DEL ESPÍRITU SANTO.........................................p. 21  

-LA EFECTIVIDAD BAUTISMAL  
-SOLO EXISTE UN BAUTISMO  
-LA IMPOSICIÓN DE MANOS 
-LA GRAN CONFUSIÓN  
-LA ACCIÓN DEL ESPÍRITU SANTO 
-EL ESPÍRITU SANTO Y LAS EMOCIONES 
 

EL DON DE LENGUAS..................................................................................................p. 29  

-EL DON Y LA CIUDAD DE CORINTO  
-EL DON DE LENGUAS Y LA HISTORIA  
-EL DON DE LENGUAS EN LA BIBLIA  
-UNA EXPLICACIÓN DE ESTE FENÓMENO  
 

MILAGROS Y SANIDADES..........................................................................................p. 37  

-EL ORIGEN DE LAS ENFERMEDADES  
-UNA SOLUCIÓN FÁCIL Y RÁPIDA  
-LAS SEÑALES APOSTÓLICAS  
-TEXTOS BÍBLICOS SOBRE LAS SANIDADES  
-EJEMPLOS QUE INVALIDAN ESTA DOCTRINA  
-EXPLICACIÓN DE ALGUNAS SANIDADES  
 

SATANÁS Y LOS DEMONIOS....................................................................................p. 51  

-UN ÉNFASIS DESMESURADO  
-MINISTERIO DE LIBERACIÓN  
-NUESTRA LUCHA CONTRA EL ENEMIGO  
 

LA APOSTASÍA...............................................................................................................p. 57  

-IDENTIFICANDO LA APOSTASÍA 
-LOS FOCOS MÁS IMPORTANTES DE LA APOSTASÍA HISTÓRICA  
-TEXTOS BÍBLICOS SOBRE LA APOSTASÍA 
 

CONCLUSIÓN 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

INTRODUCCIÓN 

Teniendo en cuenta la fidelidad del pensamiento bíblico, no podemos negar que 

existe un cierto abismo doctrinal entre los extremos del movimiento llamado carismático y 
el cristianismo evangélico tradicional. Tanto es así, que debido a la gran expansión de 

este fenómeno en el mundo cristiano, y en medio de la evidente controversia mostrada 

entre los movimientos carismáticos y la doctrina evangélica más conservadora, muchos 

creyentes viven inmersos en un gran dilema; confundidos y desorientados, no encuentran 
una base bíblica, sólida y razonable, donde apoyar firmemente su espiritualidad cristiana.  

Ciertamente es difícil definir la doctrina carismática, y consideramos que ni siquiera 

se le puede llamar «doctrina», debido principalmente a su falta de definición y a sus 
múltiples variantes. Por este motivo, procuramos no incluir en las conclusiones a todos los 

llamados carismáticos. Como se sabe las manifestaciones carismáticas no son exclusivas 

del cristianismo evangélico, y las tales se encuentran muy diversificadas en sus 
expresiones religiosas. 

También es preciso aclarar que el presente trabajo no se muestra a modo de crítica 

destructiva hacia ninguna persona, dentro de ningún sector cristiano en especial. Más 

bien constituye una advertencia en contra de algunas doctrinas y prácticas extremas que 
no se presentan de forma clara en la Sagrada Escritura. No se pretende, pues, ofender a 

ningún hermano en la fe, ni establecer veredictos judiciales con las objeciones a ciertas 

enseñanzas extrabíblicas que se suelen observar en algunos círculos carismáticos. 
Aunque, no obstante, entendemos que perderíamos la integridad si con nuestro silencio 

permaneciésemos cómplices con los errores promovidos por la extrema doctrina del 

citado movimiento. 

Tal vez alguien pueda pensar que con esta propuesta se procura crear la división, o 
romper la unidad cristiana. En esto, debemos admitir que la comunión de las iglesias, o 

sectores evangélicos, no viene marcada por la aceptación incondicional de «cualquier 

viento de doctrina», como bien cita Efesios 4:4. No concibamos mal la unidad cristiana. El 
creyente que rompe la unidad y comunión evangélica, es precisamente aquel que se aleja 

de la doctrina correcta, expresada de una vez por todas en la Revelación de Dios. Porque, 

si examinaos bien la siguiente norma bíblica: «Ninguna profecía de la Escritura es de 
interpretación privada» (2 P. 1:20), deberemos de aceptar que no puede haber varias 

interpretaciones de la Biblia. Luego, creemos, vivimos y predicamos la única y exclusiva 

verdad de Dios, o por el contrario estamos creyendo, viviendo, y en consecuencia 

predicando una mentira. 
Con esta convicción, cualquier cristiano comprometido con su Señor está llamado a 

contender ardientemente por la doctrina que ha sido otorgada una sola vez a los 

creyentes, según se nos exhorta en la carta de Judas (v.3). Por lo cual, mostrando cierta 
prudencia y humildad, pero sin perder la entereza y la valentía, habremos de hacer frente 

a todas aquellas enseñanzas o prácticas que se presentan como «doctrina verdadera», 

pero que por su débil y oscura argumentación bíblica, carecen de solidez y fundamento 
para ser reconocidas como tal. 

Por otra parte, huelga decir que el propósito de esta obra no es confeccionar un 

estudio amplio y exhaustivo, sino mostrar un análisis razonable de lo que está ocurriendo 

en este sector, a la luz de las Sagradas Escrituras, que por algo son las que poseen la 
última palabra en materia de doctrina, sobre todo para la vida del cristiano que quiera ser  

 

-3- 
 

 



 

consecuente con su fe. Y con esta aspiración, debemos examinar las prácticas 
carismáticas, investigando los motivos que las originan, así como los efectos negativos 

que se producen en nuestro cristianismo contemporáneo, a causa de sus extremos 

doctrinales. 
En definitiva, solamente se pretende mostrar ciertas reflexiones, con el objeto de 

avivar el deseo de investigación bíblica entre los cristianos, para que averigüen, cada uno 

de forma personal, la verdad revelada en la Palabra de Dios; y, cómo no, también las 
mentiras que Satanás pretende introducir por medio de sus artimañas doctrinales, 

resultando en unas excesivas prácticas que, a la verdad, carecen por completo de 

fundamento bíblico. 

Estimado lector, si usted es un cristiano sincero, y desea hacer la voluntad del Dios 
que le ha salvado, entonces pídale en oración y con sinceridad de corazón, que le ayude a 

descubrir la verdadera doctrina; pues de ello depende no solo su correcta orientación 

espiritual aquí en la tierra, sino que también constituye su completa preparación para vivir 
en la eternidad, en plena comunión con Dios y su eterna Palabra. 

Por lo demás, hacemos bien en seguir las instrucciones de nuestro Señor, 

transmitidas a través del apóstol Pablo: «Pero tú habla lo que está de acuerdo con la sana 

doctrina» (Tit. 2:1). 
 

«El Espíritu dice claramente que en los postreros tiempos algunos apostatarán de la 

fe, escuchando a espíritus engañadores y a doctrinas de demonios» (1 Timoteo 4:1). 
 

 

 
 

 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

-4- 

 
 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
UNA CUESTIÓN DE HERMENÉUTICA 

 
HACIA LA INTERPRETACIÓN CORRECTA 

 
Meditando sobre el tema que nos ocupa en este primer apartado, la recomendación 

bíblica se dirige hacia el problema de fondo: «Que usa bien la palabra de Verdad» (2 Ti. 

2:15). Según este versículo, la consecuencia que se deriva es la siguiente: Si no se 

interpreta correctamente la Palabra de Dios, tampoco se podrá hacer un buen uso de ella. 
En tal caso, lo único que se ocasionará son doctrinas y prácticas, que a la postre se 

desviarán de la correcta enseñanza bíblica. Por ello afirmamos, y sin temor a 

equivocarnos, que los extremos producidos en el entorno de nuestro «ámbito evangélico» 
(por desgracia el calificativo «evangélico» se encuentra muy desfigurado de su significado 

original) se deben fundamentalmente a una interpretación errónea de las Sagradas 

Escrituras; precedida, dicha interpretación, por un desconocimiento de los principios más 

básicos pertenecientes a la llamada Hermenéutica bíblica. 
Ya en tiempos del Nuevo Testamento se hallaban movimientos infiltrados dentro de 

la verdadera Iglesia, y éstos fueron denunciados por los mismos apóstoles, debido 

principalmente a las doctrinas erróneas que pretendían introducir en las comunidades. No 
resulta impropio pensar, por tanto, que aquellas advertencias hayan quedado registradas 

en la Biblia, para que también los creyentes de hoy recojamos el ejemplo. Así reza el 

texto bíblico: «Porque vendrá (futuro) tiempo cuando no sufrirán (soportarán) la sana 
doctrina (elemento clave), sino que teniendo comezón de oír, se amontonarán (son 

muchos) maestros conforme a sus propias concupiscencias (motivaciones egoístas)» (2 

Ti. 4:3). 

En primer lugar, es del todo imprescindible aceptar la enseñanza de que solamente 
existe una interpretación de la Biblia, no varias. Si bien es verdad que los textos pueden 

comprender incontables aplicaciones para nuestra vida personal, la justa interpretación de 

los escritos bíblicos la determina la Hermenéutica Bíblica (el conjunto de normas que 
establecen la correcta interpretación de los textos sagrados). A este respecto, la misma 

Escritura nos ofrece innumerables normas de interpretación (buena parte de la 

Hermenéutica se encuentra en la propia Biblia), como veremos a continuación; y 
supeditadas estas normas al cumplimiento de las reglas más básicas: la dependencia de 

Dios y la iluminación de su Santo Espíritu, que se corresponden asimismo con un sincero 

deseo de obediencia al Señor, y con la subordinación a los métodos que Él mismo ha 

estipulado en su Palabra para poder interpretarla. 
Es cierto que el Espíritu Santo habrá de iluminar nuestra mente para conocer el 

sentido espiritual y práctico de la Escritura Sagrada. Pero, no es menos cierto que la 

Palabra, la Revelación de Dios, se ha transmitido en el escenario de la historia de la 
Humanidad; y por consiguiente, es nuestra responsabilidad conocer los factores de ese 

escenario, donde la Palabra asume la configuración final determinada por Dios, a la vez 

que adquiere un significado concreto para el ser humano. 
Así que, todo aquel que desee llegar a una comprensión adecuada de la sana 

doctrina, necesitará conocer, en buena medida, las indicaciones que nos ofrece la 

Hermenéutica Bíblica. 

Teniendo en cuenta lo dicho, no parece sensato aplicar una exégesis bíblica sobre la 
base de nuestras propias emociones, impresiones personales, o experiencias subjetivas, y  

 

-5- 
 



 

a continuación insertar versículos bíblicos aislados y desprotegidos de su contexto, para 
crear cualquier doctrina sin importar las normas establecidas. Y esta es, verdaderamente, 

la base interpretativa de la mayoría de círculos carismáticos extremos, desde donde se 

confeccionan y desarrollan el conjunto de enseñanzas y prácticas extrabíblicas… Con esta 
indiferencia hacia la hermenéutica, de ninguna manera se podrá entender correctamente 

las Sagradas Escrituras. 

Por esta razón planteada, y debido al gran desconocimiento que se ha podido 
constatar, no tan solo en el ámbito carismático, sino en buena parte de nuestro 

desarrollado mundo cristiano, consideraremos oportuno mencionar algunas sencillas 

reglas de interpretación bíblica, las cuales se habrán de tener presente a la hora de 

estudiar la Palabra de Dios. 
Como ya señalamos, estas recomendaciones no se escriben con la intención de 

refutar todos los errores que se puedan producir en el extremo carismático. Lo que se 

procura es ofrecer ciertas claves de interpretación bíblica, las cuales se revelarán a lo 
largo de los comentarios –previa mención de algunas normas en este apartado–, con el 

propósito de que sea el mismo lector quien examine sus propios presupuestos doctrinales. 

Con este espíritu de investigación, presentaremos seguidamente algunas pautas 

que se estiman de interés general, para que podamos analizar, con buenos criterios 
exegéticos, todos los extremos doctrinales que se puedan plantear. 

Antes de entrar en el tema, consideremos la norma de hermenéutica que se debe 

aplicar en todos los casos. Es la siguiente: Todo se ha de interpretar literalmente (tal y 
como se lee) salvo en dos casos: Cuando el sentido del texto se contradice con otros, o 

cuando constituye un absurdo. Por ejemplo, cuando Jesús dijo: «Yo soy la puerta» (Juan 

10:9), resulta muy evidente que es absurdo. La puerta sirve para entrar, y denota la 
entrada a la salvación… Y cuando se menciona que Dios «se arrepintió de haber hecho 

hombre en la tierra (Génesis 6:6), se contradice con el texto en el que cita que Dios: «no 

es hijo de hombre para que se arrepienta» (Números 23:19); por lo tanto, en el primer 

caso el arrepentimiento no se puede interpretar literalmente, pues lleva sentido 
antropomórfico de pena, tristeza o pesar. 

 

EL CONTINENTE BÍBLICO 
 

Por lo general, los cristianos creemos que Dios ha comunicado al ser humano su 

propia voluntad, descubriéndola por medio de la Palabra escrita. A esta manifestación 
divina la vamos a denominar el «contenido bíblico». Sin embargo, para que podamos 

comprender mejor su Revelación, Dios la ha transmitido en diferentes periodos y lugares 

de la Historia, y a través de diversos autores humanos. A estos medios de comunicación 

los llamaremos el «continente bíblico». Querer, por lo tanto, conocer solo el «contenido», 
esto es, la Revelación de Dios que incluye la doctrina bíblica, sin conocer también el 

«continente», es decir, el proceso de comunicación que se extiende a través de los varios 

libros de la Biblia (circunstancias personales, sociales, culturales, políticas, geográficas…), 
así como el desarrollo lógico de la teología bíblica en el tiempo, entre otros factores, es no 

aceptar la manera y las condiciones especiales por las cuales Dios ha hablado. Es, en 

definitiva, rechazar los propios métodos que el Espíritu Santo ha utilizado para 
concedernos su Revelación escrita. 

 

Factores del continente bíblico 

 
Para confirmar una doctrina bíblica, primero corresponde al creyente examinar el 

texto cuidadosamente, haciéndolo siempre desde su fondo «histórico» y su condición 

«gramatical». Como ya hemos indicado, el contexto va a determinar, en gran manera, la 
interpretación del propio texto. Por ello es interesante descubrir, si así lo permite el 

pasaje bíblico, todos los datos internos que éste nos pueda aportar; y a partir de ahí, 

deberemos involucrarnos lo máximo posible en el escenario del escrito, añadiendo los 

datos que la propia historia nos proporcione.  
Destacando lo mencionado, habremos de examinar bien el escenario en su 

contexto, como por ejemplo pueden ser las costumbres del lugar (en el templo judío, o en  

 
-6- 

 



 

la sinagoga), las circunstancias especiales del autor (los encarcelamientos de Pablo), los 
componentes del ambiente político (el imperio Romano en el NT), social (la repercusión de 

la invasiones y deportaciones de Israel), religioso (influencia del judaísmo, gnosticismo, o 

religiones paganas en las epístolas), y demás pormenores.   
Continuando con este enfoque, también es conveniente entender la motivación 

principal de los escritores (causas de la redacción), que a veces se relacionará con 

doctrinas o prácticas erróneas, o conflictos dentro de la iglesia, etc. Ejemplo: Gálatas 
(introducción del judaísmo en la iglesia); Romanos (conflictos entre judíos y gentiles); 

Filemón (el robo de Onésimo a su amo); Corintios (disputas, embriagueces, fornicación…). 

De igual manera ocurrirá con los destinatarios del libro o carta que estemos leyendo; 

puesto que deberemos, en su caso, averiguar el significado que el mensaje tenía para 
ellos (los primeros oyentes o lectores del texto bíblico). Con esta orientación, es preciso 

saber que, como norma, siempre deberá existir una «conexión» entre el significado 

original y la enseñanza doctrinal que podamos extraer del texto. Un ejemplo de ello lo 
encontramos en el siguiente versículo: «Por cuanto todos pecaron» (Romanos 3:23). Es 

cierto que todos hemos transgredido la ley de Dios. Pero la palabra «pecado», en su 

significado original, significa fallar, errar el blanco, o no dar exactamente en la diana. Es 

decir, el énfasis recae en que todos nos hallamos extraviados del camino, desviados de la 
voluntad de Dios, y por mucho que lo intentemos, no alcanzamos a cumplir con la 

perfecta Ley divina.  

Al mismo tiempo, es recomendable familiarizarse con el esquema del libro y su 
estructuración básica: observando la composición, sus diferentes secciones, el orden y la 

importancia de las expresiones; además de reconocer el estilo literario del documento 

(poético, histórico, apocalíptico, legal, profético…), e identificar las figuras retóricas del 
lenguaje (metáfora, símbolo, personificación, hipérbole...)  

También resulta indispensable percatarse del pensamiento o enseñanza central que 

el autor intenta expresar a través de los distintos pasajes, y reconocer las palabras claves 

que se repiten a lo largo del libro, carta o porción bíblica. Ejemplo: la palabra amor se 
repite mucho en 1 Juan; o el gozo, en Filipenses. 

Con el objeto de obtener una adecuada comprensión, es de gran utilidad descubrir 

el significado que originalmente tuvieron las palabras o expresiones escritas, así como los 
tiempos verbales y demás aspectos gramaticales. Para ello resulta de enorme valor 

reconocer las diferentes traducciones en griego o hebreo, el uso de los términos en 

aquella época y sus diferentes acepciones (para aquel que tenga acceso a la información, 
claro está). Pongamos un ejemplo: El término fe, dependiendo del contexto bíblico, puede 

significar: confianza (Hebreos 11:1), fidelidad (gálatas 5:22), o doctrina (Judas 3). 

Ahora bien, en ningún modo debemos olvidar que la Biblia es inspirada por Dios, y 

por lo tanto habremos de aceptar que en ella se encuentre un significado espiritual 
implícito (no histórico) subyacente al mismo texto. Siendo verdad lo dicho, cuando se 

trata de doctrina para la iglesia, se hace obligatorio que cualquier enseñanza goce de una 

concordancia lógica con el significado histórico-gramatical, así como con todos los 
principios teológicos análogos a los demás textos bíblicos, que de manera conjunta 

guardarán la unidad de la Escritura; como más adelante tendremos la oportunidad de ver.  

Dicho todo esto, advertimos que lo señalado hasta aquí se ignora con bastante 
ligereza cuando se valora una doctrina. Por lo general, la estrategia hermenéutica que se 

aplica en el «extremo carismático», es tan simple como escoger algunos versículos 

aislados para apoyar las consecuentes experiencias emocionales, que son, hoy por hoy, 

las que preceden y también determinan toda interpretación. El texto bíblico, en este caso, 
es sacado sin miramiento alguno del contexto en el que se sitúa, formulando así doctrinas 

y prácticas que, como iremos contemplando a lo largo de las páginas de este libro, muy 

poco tienen que ver con el auténtico mensaje bíblico. 
 

 

 

 
 

 

-7- 
 

 



 

LA ANALOGÍA BÍBLICA 
 

Una manera fácil de comenzar a distinguir si una doctrina carece de fundamento 

bíblico, es realizando un examen comparativo de los textos, desde la propia coherencia 
bíblica. Así pues, cuando intuyamos que una doctrina es de carácter dudosa, se hará 

conveniente recurrir a lo que en términos teológicos se conoce como «analogía bíblica». 

Para aplicar esta disciplina, deberemos comparar las enseñanzas que puedan ser 
oscuras, con todo el cuerpo doctrinal que existe en el conjunto de la Escritura, y que 

habla acerca del tema en cuestión. Es en esta forma, cuando empezaremos a reconocer si 

los otros pasajes bíblicos apoyan la doctrina, o bien se contradice con la enseñanza 

general de la Palabra, a la luz de sus verdades más fundamentales. Con este ejercicio, 
comprobaremos si dicha doctrina guarda unidad con todo el pensamiento global de la 

Biblia, conforme a los principios universales de la Revelación escrita que Dios nos ha 

dejado. Ejemplo de esta comparativa, lo hallamos en la doctrina del bautismo, que 
veremos con detalle más adelante. 

Si estamos de acuerdo con que la Biblia se interpreta a sí misma, podemos 

entonces aplicar unas normas sencillas, practicando los pasos siguientes desde la propia 

lectura que hagamos de un texto bíblico. Con este método podremos saber si cualquier 
enseñanza está lo suficiente argumentada como para poder otorgarle el crédito necesario, 

y obtener así la seguridad de que estamos bien encaminados:  

 
1º Debemos afianzar toda enseñanza doctrinal en su propio contexto inmediato 

(versículos anteriores y posteriores). 

 
2º Contemplar esta doctrina en su amplio contexto (tener en cuenta todo el pasaje o 

porción bíblica). 

 

3º Investigar la doctrina a la luz de la idea central del autor –enmarcada en el pasaje o 
bloque de contenido–, el cual define el principio y el fin del tema tratado. 

 

4º Examinar la doctrina según todo el pensamiento general del libro o carta que estemos 
leyendo. 

 

5º Descubrir la doctrina a la luz del propio testamento (AT o NT) en el que sitúa. 
 

6º Reconocer la doctrina teniendo presente los principios generales (en materia de 

doctrina) de toda la Biblia, con los cuales deberá guardar una relación coherente. 

 
7º Finalmente, aseguraremos la doctrina sobre la base de todos los pasajes paralelos y 

enseñanzas que mantengan una correspondencia entre sí. 

 
8º Si hasta aquí no hemos concluido con suficiente claridad, examinando lo oscuro a la luz 

de lo claro, no tendremos más remedio que desechar toda enseñanza cristiana, que así se 

exponga como doctrina o norma de fe para la iglesia. 
 

UNA VISIÓN GLOBAL DEL CONTINENTE BÍBLICO 

 

El Antiguo Testamento 
 

Antes de nada, resulta indispensable entender, con la máxima amplitud mental, 

que el Antiguo Testamento comprende el escenario profético donde se desarrollaron los 
acontecimientos históricos que apuntaban a la obra del Nuevo Testamento; teniendo 

como personaje central la persona y obra de Jesucristo. Entonces, para realizar una 

exégesis correcta de los antiguos documentos bíblicos, se hace necesario discernir con 

toda precisión esta representación mesiánica, cuyo amplio desarrollo podemos descubrir a 
lo largo de toda la Biblia. 

 

 
-8- 

 



 

Efectivamente, el Antiguo Testamento constituye la Revelación de Dios concedida al 
pueblo de Israel. Pero, sin embargo, tengamos en mente que hubo una finalidad histórica 

muy especial, claramente expresada en el Nuevo Testamento: que se cumpliese el plan 

de la Salvación provisto por Dios desde la eternidad en Cristo Jesús. Con este fin, la 
constancia de Dios en cuanto a la preservación del pueblo de Israel fue primordial, 

guardándolo y utilizándolo para tal propósito. Y muchas de las promesas son concedidas a 

Israel, así como mandamientos y estatutos, con el propósito de llevar a cabo, física e 
históricamente, la gran obra de Cristo en la cruz del Calvario, haciendo así posible la 

salvación de la propia Humanidad perdida. Y cuando este objetivo, predicho a lo largo de 

toda la Antigua Alianza, se cumplió en Jesucristo, también quedaron anulados los 

aspectos antiguos de la Ley, como pueden ser las normas de conducta dadas al pueblo, 
las leyes cívicas y rituales, o algunas promesas que fueron específicas para el pueblo de 

Israel como nación. 

Una vez admitida esta ilustración, tampoco nos obligamos en ningún caso a 
eliminar el Antiguo Pacto, ya que estaríamos haciendo agresión a la recomendación 

bíblica: «Porque las cosas que se escribieron antes, para nuestra enseñanza se 

escribieron» (Ro. 15:4). Es verdad, con la lectura y meditación de los antiguos Escritos, 

podemos recoger abundantes enseñanzas y ejemplos prácticos para nuestra vida 
cristiana, así como principios esenciales del carácter de Dios, considerando –por 

comparación– la manera como Él sigue obrando hoy en la vida y en las circunstancias de 

muchas personas. Con todo, y aun siendo esto cierto, resulta completamente erróneo 
establecer doctrinas o prácticas para el cristiano de nuestro siglo sobre pasajes del 

Antiguo Testamento, máxime si no encuentran su amplio apoyo en el Nuevo Testamento. 

Muchas de las dificultades o aparentes contradicciones que encontramos y que no 
entendemos, respecto de la intervención de Dios en la Antigüedad, como podría ser su 

estricta justicia o su gran permisividad, son fácilmente comprensibles (o por lo menos 

aceptables) cuando reconocemos que por encima de todas las cosas, la finalidad última de 

Dios fue la «salvación eterna» de la propia Humanidad; y ésta solamente podía hacerse 
efectiva en la persona de Jesucristo (en su muerte y resurrección), a través de la historia 

de un pueblo llamado Israel. Por tal motivo, la presentación genealógica era tan relevante 

para un judío. La descendencia pura, en la preservación de las familias, garantizaba el 
cumplimiento profético sobre la venida del Mesías (descendiente de Abraham; de la 

nación de Israel; de la tribu de Judá; de la casa de David…). De otra manera, la Salvación 

no se hubiera llevado a cabo con la fiabilidad histórica requerida por Dios desde la 
Antigüedad. Y con este sentir, podemos afirmar que la «perspectiva mesiánica» es de 

crucial importancia, tanto para interpretar el Antiguo Testamento, como para construir 

una visión correcta de la doctrina bíblica aplicable a la Iglesia en nuestra era 

contemporánea. Ahora bien, la obra ya se completó, y lo que no podemos hacer, en 
ninguna manera, es volver otra vez al escenario, al cuadro preparatorio, para asentar 

dogmáticamente cualquier postura teológica que no sea apoyada por el Nuevo 

Testamento. 
A la hora de establecer una doctrina, haremos bien en considerar los diferentes 

momentos del panorama histórico: antes de la Ley; los distintos periodos proféticos; los 

dos grandes cautiverios del pueblo dividido (Asiria y Babilonia); la restauración de la 
nación posterior a la deportación babilónica; entre otros momentos relatados en cada 

libro. De esta manera habremos de contemplar los sucesos históricos, y descubrir si las 

enseñanzas o promesas bíblicas fueron solo temporales, o bien permanecen invariables 

hasta nuestros tiempos. 
 

Los cuatro evangelios 

 
Quienes escribieron los evangelios que aparecen en la Biblia, no pretendieron 

ofrecer la doctrina sistemática que la iglesia de Jesucristo tendría que practicar a lo largo 

de la Historia. Este no fue el propósito principal de los autores que redactaron los 

documentos evangélicos. 
Los evangelistas, con sus escritos, quisieron darnos a conocer –guiados por el 

Espíritu Santo– una buena noticia (evangelio), y el desarrollo de esa noticia en la vida,  

 
-9- 

 



 

muerte y resurrección de Jesucristo; pero no una información doctrinal estática y 
permanente para la Iglesia. Ellos presentaron a la persona gloriosa de Jesús como el 

Señor y Salvador de la Humanidad; y a su perfecta obra, como el cumplimiento de las 

promesas comprendidas en el Antiguo Testamento. Y la motivación principal fue, sin duda 
alguna, la de expandir el Evangelio de Jesucristo, dando a conocer el mensaje de la 

Salvación, y presentando la ética del Reino de los cielos. Y a más de ello, también con sus 

escritos expresaron un deseo implícito de confirmación en la fe y de consolidación 
evangélica para las iglesias existentes, desde luego. Pero, visto con toda lógica, no 

podemos admitir que ellos trataron de ofrecer un compendio doctrinal y fundamental 

sobre eclesiología, y mayormente cuando lo que rondaba por sus mentes era la imagen de 

un inminente regreso de Jesucristo. 
Si podemos aprender algo de los evangelios, a buen seguro, son pautas morales y 

espirituales; enseñanzas universales presentadas por el gran Maestro, que tienen que ver 

esencialmente con la salvación, la condenación, la esperanza, la fe, el amor, y lo que se 
deviene de todo ello: nuestra buena relación con Dios, y también con nuestro prójimo. 

Lo que en ningún modo presentan los evangelios, son las formas doctrinales que 

hoy debe practicar la Iglesia. El Señor Jesús no nos dejó un manual escrito de liturgia 

eclesial. En todo caso, si queremos cumplir con la «doctrina» que se revela en los 
evangelios, ésta comprende abundantes enseñanzas y principios éticos comunicados por 

Maestro Jesucristo; pero en ningún caso el ministerio mesiánico, con los milagros y las 

señales que le correspondieron solamente a Él, y a los que Él estableció de acuerdo con 
su soberanía (como veremos más adelante). 

Fueron, a este efecto, los apóstoles y discípulos, los que recogieron todas las 

enseñanzas de Jesús y las transmitieron a los cristianos del primer siglo; primero de 
forma oral, y seguidamente por medio de los escritos que encontramos en las epístolas. Y 

aunque los evangelios fueron redactados más tarde que muchas cartas del Nuevo 

Testamento, ello no significa que muestren una doctrina más desarrollada; es un 

problema de fecha en la redacción, y no de evolución en la enseñanza o doctrina. 
 

Hechos de los Apóstoles 

 
Como su propio título indica, el libro no intenta definir la doctrina apostólica, sino 

los hechos (los actos) que los propios apóstoles realizaron, como cofundadores de la 

Iglesia de Jesucristo. Y es de suma importancia reconocer, con toda transparencia, que en 
ningún lugar del Nuevo Testamento se nos insta a que repitamos todos los hechos que en 

aquel tiempo efectuaron los apóstoles. 

El libro de Los Hechos de los Apóstoles, según v.1, es la narración escrita a una 

persona: Teófilo (posiblemente un cristiano). Pero Lucas, el autor, en ningún momento 
trató con sus escritos de instruir doctrinalmente a la Iglesia. «Los Hechos», en su 

concepción original, es la narración histórica del nacimiento, crecimiento, expansión y 

consolidación de la Iglesia de Jesucristo, y no un libro de doctrina. 
Este documento bíblico recoge el periodo de transición que hubo entre el judaísmo 

y el cristianismo, el cual ya se había establecido y se encontraba en proceso de 

crecimiento, perfeccionamiento y consolidación. De tal forma, el libro de Hechos no 
permanece estático, pues mantiene todo un «desarrollo» en donde observamos que la 

Iglesia experimenta modificaciones en su contenido doctrinal.  

Es cierto que este libro no expone una doctrina fija para la Iglesia. Pero al igual que 

en los evangelios, también podemos extraer enseñanzas aplicables para nuestros días. En 
esto, es preciso comprender que Hechos no posee una finalidad doctrinal, aun cuando 

estén presentes, claro está, los principales aspectos doctrinales que tienen que ver con la 

Salvación, en su concepto más amplio. En esta dirección, notamos que los hechos de los 
apóstoles (sus milagros, prodigios, señales…) fueron realizados como demostración 

palpable de que ellos (y no otros) fueron los enviados directos de Jesús, esto es, los que 

iban a conformar la doctrina cristiana para la Iglesia y, por ende, los únicos que habían 

 
 

-10- 

 
 

 



 

adquirido una autoridad especial de parte del Señor. Y esta autoridad delegada, fue en 
esos momentos demostrada por los hechos portentosos, los cuales ratificaron el 

advenimiento del Salvador. 

Estas señales mesiánicas, pues, identificaron a los apóstoles como representantes 
del Mesías; y desde esta representación, se preparó el terreno, como convenía, para que 

posteriormente se consolidara la doctrina apostólica, por la cual debe conducirse hoy la 

Iglesia de Jesucristo. 
Comprendamos que la Iglesia no está fundada en los hechos que realizaron los 

apóstoles, sino en su doctrina, que es la que Jesucristo les comunicó. Por esta causa, y en 

medio de la evidente confusión doctrinal del momento, el asentimiento hermenéutico del 

apóstol al joven Timoteo fue suficientemente claro y preciso: «Pero tú has seguido mi 
doctrina (no los milagros, sino la doctrina apostólica)» (2 Ti. 3:10). Como bien podemos 

observar a lo largo del libro, las experiencias transitorias de la joven Iglesia fueron 

evolucionando, por lo que no podemos pretender repetirlas hoy, y mucho menos si éstas 
no mantienen su apoyo seguro en el Nuevo Testamento. 

En definitiva, estos hechos confirieron a los apóstoles la necesaria acreditación que 

les certificó (en aquel tiempo) como portadores del mensaje de Jesús, el Mesías, 

corroborando así el comienzo de una nueva era: el nacimiento de la Iglesia de Jesucristo, 
que irrumpe en la Humanidad como la renovada y definitiva comunidad del Reino de Dios. 

 

Las cartas apostólicas 
 

El objetivo de las cartas apostólicas fue, en términos generales, el de transmitir la 

doctrina bíblica para los cristianos de aquellas primeras iglesias establecidas, proveyendo 
así de las instrucciones prácticas que éstos debían seguir; y a la vez, suministrando las 

directrices necesarias para su correcto funcionamiento eclesial. 

Las cartas, además, son el cumplimiento del mandamiento dado por Jesús a sus 

apóstoles, cuando dijo: «Id, y haced discípulos a todas las naciones… enseñándoles (lo 
enseñaron oralmente y por escrito) que guarden todas las cosas que yo os he mandado» 

(Mt. 28:19,20). Entonces, debemos preguntarnos: ¿Qué cosas les mandó Jesús a sus 

discípulos para que nosotros las guardásemos? Pues no son otras que las enseñanzas de 
Cristo explicadas y detalladas en las cartas apostólicas. 

Igualmente, las epístolas del Nuevo Testamento, aparte de presentarnos la 

enseñanza apostólica, también intentaron corregir muchos de los errores que ya existían 
en aquellas primeras comunidades cristianas. Parece evidente, pues, que las enseñanzas 

generales proporcionadas por el Señor Jesús a sus discípulos, recogidas en los evangelios, 

se convirtieron en instrucciones específicas para nosotros en las cartas del Nuevo 

Testamento. 
Es preciso saber que en el Nuevo Testamento existe un proceso que se ha 

procurado en llamar la «revelación progresiva», donde la doctrina se va desarrollando de 

forma creciente y gradual. De ahí que las cartas más tempranas del apóstol Pablo, como 
Gálatas, Tesalonicenses o Corintios, expresen una iglesia que se está constituyendo 

doctrinalmente. Y, las cartas más tardías, como pueden ser las pastorales (1 y 2 Timoteo, 

y Tito), exponen una doctrina de iglesia más formada y estable. Por ello, el contenido de 
las cartas que se redactaron más tarde, posee un mayor peso teológico y doctrinal, que 

aquellas que son de fecha más temprana. 

Por lo visto, los documentos escritos a modo de cartas apostólicas, son de un valor 

incalculable para confirmar cualquier doctrina. En esta configuración bíblica, la verdadera 
Iglesia de Jesucristo adquiere su fundamento inamovible en la doctrina (no en los hechos) 

de los apóstoles (oficio) y profetas (función), tal como hace constar Efesios 2:20. 

Ya se ha mencionado que la enseñanza bíblica se va desarrollando y transmitiendo 
con carácter progresivo (va creciendo, cambiando, madurando), aunque, como se suele 

afirmar, Dios siga siendo el mismo. Es cierto que Dios no cambia (es inmutable), pero no 

obstante su programa en este mundo comprende un desarrollo que en cualquier caso 

puede ser variable. En cada periodo de tiempo determinado, el Soberano administra, de 
forma igual o distinta, los medios que considere oportunos; aun cuando Él siga siendo el 

mismo (la diversidad en las acciones no implica variabilidad en la persona). Es evidente  

 
-11- 

 



 

que Jesús actuó de una manera con los fariseos, y de otra manera muy diferente con la 
mujer samaritana; y Él no cambia. La actuación de Dios con su pueblo Israel –como 

nación–, en muchos aspectos no es la misma que con la Iglesia neotestamentaria (y Dios 

no cambia); y así podríamos añadir más ejemplos expresados en la multiforme gracia de 
Dios. 

 

LAS COSTUMBRES ERRÓNEAS 
 

Para concluir con este capítulo, se estima conveniente resaltar algunos hábitos 

erróneos que se suelen aplicar a la hora de leer la Biblia. Y estas insanas costumbres son 

las que deberemos evitar, en la medida de lo posible, si es que deseamos interpretar 
correctamente las Escrituras (en sus enseñanzas generales), para así poder hacer la 

voluntad de Dios correctamente: 

 
No tener prejuicios 

 

Es cierto que cuando una persona se convierte a Dios dentro de un círculo cristiano 

establecido, por lo general suele recibir la influencia de una línea doctrinal ya 
determinada. Y resulta muy fácil, debido a la lógica inmadurez espiritual, que por los 

menos en sus primeros periodos quede aferrada a ella como si se tratase de la «única 

verdad». 
Toda instrucción bíblica inicial, sea correcta o incorrecta, suele permanecer 

arraigada en nuestra mente. Y así se corre el peligro –aun de forma inconsciente– de 

plasmar en nuestro pensamiento conclusiones de antemano respecto a la doctrina bíblica. 
O lo que también es peor, nos provee de una línea específica de interpretación por la que, 

posteriormente, filtraremos todos los datos bíblicos que recibamos. 

Esta predisposición de la que hablamos, nos condiciona a la hora de comprender el 

texto bíblico, y no en pocas ocasiones distorsiona el mensaje natural que se desprende de 
la Sola Escritura. Como bien se sabe, y mejor se experimenta, resulta muy difícil 

despojarse de todos los prejuicios contraídos. Sin embargo, es necesario que cuando 

acudamos a la Biblia, lo hagamos sin dictámenes preconcebidos. Es preferible que primero 
ella nos hable directamente, y a continuación realizar nuestra humilde valoración, sin 

incurrir en actitudes dogmáticas. 

Reconozcamos, pues, que muchas de las verdades divinas trascienden a nuestra 
estropeada y no menos limitada comprensión humana: «¡Oh profundidad de las riquezas 

de la sabiduría y de la ciencia de Dios! ¡Cuán insondables son sus juicios, e inescrutables 

sus caminos!» (Ro. 11:33). 

 
No adoptar una actitud dogmática 

 

Para comprender de forma adecuada el mensaje bíblico, corresponde hacerlo como 
si realmente no supiéramos nada; manteniendo así nuestra mente abierta a cambiar 

aquellas cosas que, por su amplio y difícil contenido, son susceptibles de modificación o, 

en su caso, de ampliación informativa. 
Aceptemos de buen grado, como hemos leído en el texto sagrado, que la sabiduría 

de Dios es inescrutable. Esta declaración es definitiva, y por ello debemos admitir la 

imposibilidad de alcanzar el conocimiento de la verdad absoluta en todas las disciplinas 

bíblicas.  
Son muchas las ocasiones en las que deberemos abrir las puertas de nuestra mente 

y los cerrojos de nuestro corazón, para recibir las muchas enseñanzas que seguro 

desconocemos, y que Dios quiera mostrarnos; pues por más que sepamos, siempre 
podremos estar equivocados, en algo o en mucho (nuestra naturaleza humana sigue 

estando caída). 

 

 
 

-12- 

 
 

 



 

En este asunto, no son pocos los cristianos que mantienen por largo tiempo su 
mente en un estado de hermetismo absoluto, creyendo poseer la verdad en todo lo 

concerniente a la enseñanza bíblica. Y lo más grave es que la gran mayoría no ha 

investigado, con rigor bíblico y enseñanza contrastada, ni siquiera sus propias 
afirmaciones doctrinales. 

Por otro lado, también es cierto que a veces los conocimientos bíblicos son mal 

comprendidos y así transmitidos a los demás, impidiendo el avance en la correcta 
comprensión de la doctrina cristiana, y provocando con ello una deformación en la vida 

espiritual de la iglesia. 

Asimismo, se reivindican muchas cuestiones doctrinales que son de orden 

secundario, y en ningún caso vitales para la vida cristiana. Y por desgracia, nos son pocos 
los que otorgan demasiado valor a la «tradición», y descuidan lo realmente importante; 

incurriendo, en ocasiones, en una postura dogmática farisaica, la cual provoca una 

invalidación del mensaje de la Palabra divina, según la advertencia del mismo Señor Jesús 
recogida en Marcos 7:13. 

De conformidad con lo dicho, estamos seguros de que una de las condiciones que 

se requiere para, por lo menos, obtener una percepción clara de la voluntad de Dios, es la 

humildad. Por ello, haríamos bien en tener presente la siguiente recomendación 
bíblica: «Si alguno se imagina que sabe algo, aún no sabe nada como debe saberlo» (1 

Co. 8:2). 

 
No dar rienda suelta a la imaginación 

 

Haciendo uso de la imaginación, se alcanza a manipular la Biblia de tal manera que 
podemos obtener enseñanzas donde en realidad no las hay (es como sacar agua del 

desierto). Si así dejamos volar nuestra mente, podremos confeccionar fácilmente 

cualquier doctrina o práctica extraña a la verdad bíblica. Solo resta insertar a la original 

creación, los varios versículos que aparentemente apoyen nuestra particular enseñanza. 
Es cierto que en algunos ámbitos cristianos el sentido común (creado por Dios) es 

un bien poco utilizado, y un tanto descuidado cuando leemos las Escrituras. No son pocas 

las personas que, en vez de aplicar el sentido lógico del texto, lo que hacen es dejarse 
llevar por sus propias fantasías, cuando en el fondo carecen de razonamiento alguno; esto 

no debería sorprendernos, pues ya lo advertía el predicador: «Donde abundan los sueños, 

también abundan las vanidades y las muchas palabras» (Ec. 5:7). 
No olvidemos la importante revelación del profeta Jeremías: «Engañoso es el 

corazón más que todas las cosas, y perverso; ¿quién lo conocerá?» (Jer. 17:9). Si 

atendemos al texto leído, podemos afirmar que la doctrina bíblica no se debe basar en la 

experiencia del corazón, sino exclusivamente en la Palabra de Dios. Así, pues, no 
hacemos mal en desechar toda enseñanza que se extravíe del marco bíblico, pese a lo 

certera que sea la experiencia. 

Resulta curioso escuchar las historias rocambolescas de algunos cristianos 
extremistas, que navegan con su imaginación hasta límites insospechados. Razonemos 

con inteligencia, porque si interpretamos la Biblia bajo la «experiencia», seguramente 

habrá muchas interpretaciones, pues muchas son las experiencias. Y dependiendo de la 
intensidad y del cariz que éstas posean, así se concebirán las «gafas» de observación 

bíblica a través de las cuales se contemplará cualquier doctrina. 

Para llegar a vencer esta malograda inclinación, no hay nada mejor que tomar 

ejemplo de nuestro Maestro, el Señor Jesús, el cual se enfrentó con la tentación utilizando 
como escudo la frase: «Escrito está» (Mt. 4:4). Y todavía podemos seguir manteniendo la 

normativa bíblica, puesto que, si no «está escrito», entonces deberemos cuestionar 

seriamente toda propuesta bíblica presentada. 
En conclusión, no parece prudente salirse del marco determinado por la Palabra de 

Dios, y de los límites que ella misma ha establecido. 

 

 
 

-13- 

 
 

 



 

No decir lo que el texto no dice 
 

A veces encontramos que las posturas doctrinales que defendemos tan 

ardientemente, no se hallan realmente en el texto bíblico. Simplemente son conclusiones 
que nos han transmitido, que hemos deducido, o tal vez malinterpretado. 

En otras ocasiones, y examinada la enseñanza desde el extremo carismático, la 

ausencia de instrucción bíblica es tan clara que el error cae por su propio peso. Sirvan las 
siguientes preguntas como ejemplo: ¿Dónde enseña la Biblia que debemos enfrentarnos 

directamente con Satanás? ¿Qué texto recomienda a los creyentes que realicen 

exorcismos? ¿Hay algún pasaje donde, de forma clara, enseñe que todos los cristianos 

deben hablar en lenguas? ¿En qué lugar se nos garantiza a todos los creyentes la sanidad 
física, en esta vida terrenal? 

Como veremos en los capítulos posteriores, numerosas enseñanzas y prácticas 

carismáticas hallan su fundamento en el «vacío bíblico». Y no son pocas las doctrinas que 
se intentan camuflar en textos aislados, debido a que en la mayoría de las ocasiones no 

guardan ninguna relación con el contexto o pasaje bíblico en las que se sitúan. Además, 

las expresiones: ¡parece que lo dice! ¡lo da a entender! ¡se supone! o ¡se deduce! son 

muy imprecisas a la hora de establecer una doctrina. Si bien es cierto que el sistema 
alegórico puede tener su encuentro en este tipo de interpretación, la experiencia histórica 

nos demuestra que no es recomendable como método hermenéutico. 

Lo mismo ocurre con el «literalismo» (tal y como se lee), el cual arranca las 
palabras textuales de su trasfondo histórico y gramatical; y con ello ocasiona no pocas 

contradicciones. 

A tenor de lo ya mencionado, no es recomendable dejarse llevar por la primera 
impresión, o por las conclusiones doctrinales que se presupone ya conocemos. En esto, es 

aconsejable mantener un espíritu crítico que nos impulse a realizar toda clase de 

preguntas, a fin de descubrir el verdadero sentido del texto bíblico. 

En resumidas cuentas, es conveniente cerciorarse bien de que nuestras 
afirmaciones sean demostradas de una forma clara y transparente sobre la base firme de 

los textos bíblicos. Para ello, es imprescindible fijarse muy bien en «lo que dice el texto» y 

también en «lo que no dice» (aunque los demás lo digan). 
La indicación del apóstol Pablo a los confundidos corintios, contiene el reglamento 

de toda hermenéutica bíblica: «Para que en nosotros (la doctrina apostólica) aprendáis a 

no pensar más de lo que está escrito (anotación importante)» (1 Co. 4:6). 
 

 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

-14- 

 
 

 



 

 
 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

EL ESTREMADO ÉNFASIS EMOCIONAL 
 
Una vez expuestas algunas recomendaciones hermenéuticas, vamos a considerar lo 

que podríamos llamar el «terreno» donde se planta, crece y reproduce el extremo 

carismático. O por decirlo de otra forma, vamos a ver cuáles son los cimientos donde, 
posteriormente, se fue construyendo todo el edificio doctrinal de dicho movimiento. 

Partimos de una premisa cierta: Las emociones no son malas, naturalmente, pues 

son creación de Dios. Lo nefasto, en cualquier caso, está en el uso y abuso que se hacen 
de los sentimientos, y los extremos que se crean en torno a ellos. Queda claro que los 

sentimientos, o cualquier alteración de tipo emocional, no garantizan ni la conversión del 

pecador, ni tampoco la edificación del creyente; y mucho menos es muestra de santidad o 

madurez cristiana. Por el contrario, la Biblia nos enseña que nuestra relación con Dios no 
se rige por los sentimientos (algo ambiguo e inestable), sino por la fe. Según manifiesta la 

Escritura, la fe no es un sentimiento: es básicamente «convicción» y «certeza», como cita 

Hebreos 11:1. 
Sobre este pensamiento, observamos que la doctrina carismática extrema halla su 

seguridad en los sentimientos, en la experiencia, y en los fenómenos de tipo 

extraordinario; pero muy poco en la Biblia. Y, cuando el extremo carismático utiliza algún 

texto bíblico, lo hace casi siempre de una forma aislada, aunque luego se intente hacer 
coincidir el texto –de manera forzada– con la doctrina o práctica en cuestión. 

Debe tenerse en cuenta, que existen personas que no van a los cultos evangélicos 

a aprender de la Palabra de Dios, sino más bien a buscar experiencias animistas y 
trascendentales. Tanto es así, que en numerosas iglesias la enseñanza bíblica es elemento 

de último orden, o ni siquiera es apreciada. Así, la Biblia es reemplazada por experiencias 

de tipo sentimental, quedand relegada en el olvido. Y, esta discordancia cristiana, es 
muestra inequívoca de la gran contradicción espiritual en la que viven inmersos muchos 

creyentes.  

Al fin y al cabo, podemos afirmar que la mayoría de los que difunden tales 

extremos, dirigen su objetivo hacia la búsqueda del placer y el bienestar personal; podría 
bien ser un derivado del llamado «hedonismo». Por ejemplo, la llamada Teología de la 

Prosperidad, que inunda de falsa esperanza el corazón del cándido asistente (además de 

quedarse con su dinero), es una evidencia palpable de esta propuesta cristiana. Y es 
cierto que la Teología de la Prosperidad funciona… en especial para los dirigentes, que 

llenan sus arcas hasta rebosar, aprovechándose del desconocimiento bíblico de algunos 

ingenuos; y lo que es aún más grave, también de su precariedad económica. Como se 
puede prever, el tema de la prosperidad en cuestión requiere un apartado especial. No 

obstante, para evitar demasiado comentario, solamente huelga destacar que la única 

verdad bíblica que está confirmada, en obediencia al Señor, es la prosperidad espiritual; 

no así la prosperidad económica, que, por supuesto, será aplicada en función de la 
providencia divina para cada creyente en particular. 

 

 
 

 

 
-15- 

 

 

 



 

IMPRESIONES DE UNA REUNION CARISMÁTICA 
 

Voy a compartir, a modo de comentario, la impresión que recibí acerca de una 

reunión carismática a la que tuve la oportunidad de asistir –entre otras varias– con el fin 
de anotar todo lo que ocurriría en su transcurso, y de esta manera obtener un criterio 

más experimental sobre tales prácticas. 

La campaña evangelística que se anunciaba, prosiguió de la siguiente manera: 
1º La reunión se inició con un elevado volumen de emotivos cánticos que, 

articulados bajo una gran instrumentación musical, imprimían un ritmo altamente 

pegadizo. 

–Este preámbulo formaba parte de la preparación, y parecía tener un objetivo 
claro: empezar a remover las emociones del auditorio allí presente (servidor incluido). En 

estas reuniones no es inusual observar cómo la gente acude con gran predisposición, 

impresionada por el acontecimiento, la música, y la presencia del esperado «pastor» 
evangelista; abiertos plenamente a recibir toda clase de influencias extrañas. 

2º Estos cánticos eran aderezados con un sinfín de aplausos, voceríos, y 

repeticiones constantes de palabras espiritualizadas. Entre las onomatopeyas 

desordenadas, se utilizaba el nombre de Jesús hasta la saciedad, el «amén» como una 
coletilla, y el «aleluya» para demostrar la súper espiritualidad del espectáculo. Así, notaba 

cómo las palabras intermitentes, repetidas machaconamente, y unidas a la música 

estridente, parecían provocar un efecto de pre-hipnosis en los participantes. Entre tanto, 
en medio de toda la algarabía, el nombre de Jesús resonaba de forma constante y 

repetitiva… 

–Visto el asunto en su aspecto bíblico, desde la antigüedad la Escritura nos 
ordena: «No tomarás el nombre de Jehová tu Dios en vano» (Ex. 20:7). Comprendamos 

que Jesús no es una palabra que se puede utilizar a nuestro capricho; es un nombre, el de 

nuestro Señor y Salvador, y por tanto requiere del máximo respeto. Él mismo ya nos 

advirtió: «No uséis vanas repeticiones» (Mt. 6:7). 
3º A continuación, se pasó la ofrenda (esto que no falte), para recoger dinero del 

auditorio. Esta costumbre parece ser requisito indispensable para la posterior bendición 

espiritual que el ofrendante recibirá por parte del ministrador, como respuesta a su 
generosidad. La condición establecía que cuanto más se ofrende, mayor sería la bendición 

de Dios. 

–Aplicando el sentido de la ética, entendemos que en un «acto evangelístico» (ya 
sea en reuniones, maratones radiales o televisivos) no se debe pedir dinero, pues los 

visitantes (como yo) pueden pensar, y con toda razón, que esto no es otra cosa que un 

«sacadineros» (suelta el rollo y recoge el dinero); y en la Biblia no se observa, ni a Jesús 

ni a los apóstoles, ni a los primeros cristianos, pidiendo dinero en sus actos 
evangelísticos. En sentido opuesto, el apóstol Pablo, cuando tuvo la ocasión, trabajó para 

cubrir sus necesidades básicas, y a la vez compartir con las necesidades ajenas (véase 

Hch. 20:34, 1 Ts. 2:9, 2 Ts. 3:8). Y, cuando recogió las ofrendas para la obra del Señor, 
lo hizo «en las iglesias», con el objeto de llevarlas a otras necesitadas, como se observa 

en Romanos 15:31. En contraste con esta clara enseñanza, se puede advertir que la 

práctica de pedir dinero públicamente, por desgracia está muy arraigada en algunos 
sectores cristianos. 

Y con esta vocación monetaria exhibida en público, se concluye en que el propio 

acto quedó descalificado por sí mismo. Sepamos que la bendición de Dios no se puede en 

ningún modo comprar. En este caso, la conclusión de Pedro a Simón el mago resulta 
bastante definitiva: «Tu dinero perezca contigo» (Hch. 8:20). 

4º Posteriormente se invitó a los jóvenes a recibir la bendición del Espíritu Santo, 

que al parecer se impartiría por medio del presunto pastor que estaba ministrando. Y tras 
insistir éste concienzudamente con gritos, voceríos y extravagancias varias, imponía las 

manos en las frentes de los asistentes ordenando al Espíritu Santo obsesivamente que 

toque, toque y toque… El ochenta por ciento aproximadamente de los que salieron al 

estrado cayeron derrumbados al suelo, como si de soldaditos de plomo se tratara. 
 

 

-16- 
 

 



 

–Francamente, la sensación que recibí es la de estar en un espectáculo infantil 
donde las «marionetas» son manejadas a voluntad del «titiritero». Me causa cierta 

perplejidad ver a las personas derribadas por el suelo y privadas de su sano juicio 

(borrachos en el Espíritu –como suelen decir–), sin tener en cuenta el decoro cristiano, y 
ofreciendo una imagen desvirtuada del cristianismo, cuando no patética. Resulta obvio 

que las Escrituras no presentan recomendaciones para hacer este tipo de prácticas 

desordenadas e irrespetuosas, que por otra parte no tienen sentido alguno, ni tampoco 
son para la edificación del creyente. Y si sirven para algo, en todo caso, es para confundir 

aún más a los presentes… ¡Y menos mal que no le dio por arrojar la chaqueta y 

derrumbar así al personal, como si estuviera jugando a «los bolos» (aunque pienso que 

para el «pastor» debe resultar más divertido)! 
5º El pastor evangelista proseguía con su gran espectáculo, y ordenaba a todo el 

auditorio que hablara en lenguas. Y a las ordenanzas del líder, en obediencia absoluta, 

comenzaba la algarabía. Así fue como todos, o la mayoría de ellos, empezaron a exclamar 
con palabras ininteligibles y sonidos estrepitosos… Estas manifestaciones se produjeron en 

medio de un clima de confusión y desorden que, a mi juicio, lo único que ocasionó fue una 

absurda sensación de extrañeza y ridiculez; la propia que, con cierto sentido común, 

recibe toda persona ajena a estos círculos. 
–Tanto en el caso anterior (imposición de manos), como en el de hablar en lenguas, 

se llevó a cabo de una forma alborotada y bastante desorganizada. Y como bien podemos 

comprobar, el tumulto, el griterío y la excitación, contrastan en gran manera con la paz, 
la mansedumbre y serenidad, que Dios imparte en el corazón de sus hijos, cuando existe 

verdadera comunión con Él. 

6º Después el supuesto pastor, con la autoridad de un «emperador», incitó a los 
convocantes para que reprendieran a Satanás y le ordenaran que se vaya. 

–Volvemos a la misma cuestión. No existe esta malsana práctica entre los cristianos 

del primer siglo, ni se halla en la Biblia instrucciones explícitas para las iglesias (lo 

veremos en el capítulo 6, en la sección: Nuestra lucha contra el enemigo). 
7º Tras una pausa musical, se daba comienzo a la correspondiente predicación del 

Evangelio; ciertamente esperada, al ser un acto evangelístico. Esta, para no privarla del 

ambiente deseado, se efectuó junto a una suculenta música de fondo, haciendo así la 
predicación más emotiva y trascendente. 

–No era para menos, porque el contenido del mensaje carecía de sustancia alguna. 

El sermón, por llamarlo de alguna forma, consistió en un compuesto de palabras infladas 
que solo hacían énfasis en Satanás, enfermedades y liberación; adosadas con gestos 

extravagantes más propios de un guardia de tráfico, que de un pacífico cristiano. Qué 

podemos decir… que no hubo predicación del Evangelio alguna. 

8º Seguidamente realizó la generosa invitación para «aceptar a Jesús» (sin haber 
predicado el Evangelio). Como respuesta, la cuarta parte del auditorio, aproximadamente, 

salió al estrado para mostrar su decisión de «aceptar a Jesús». 

–¡Eso sí que es eficacia!, pensarían algunos. Está claro que la mayoría, por no decir 
todos los que acudieron a la plataforma, pertenecían al «grupo». Parece ser buena 

costumbre el responder a la invitación evangelística; por un lado, para motivar al 

inconverso en su decisión por Cristo –dicen–, y por el otro, porque muchos piensan que la 
salvación se pierde; entonces, cuantas más veces repitan la «función», más seguridad 

tendrán de su salvación. 

9º A continuación el pastor comenzó a orar, y a hablar en «lenguas». Al mismo 

tiempo, un servidor apreciaba cómo sus facciones emitían un alto grado de 
empecinamiento. Al parecer, los allí congregados iban a recibir en breve el don del 

Espíritu Santo a través de él. 

–El cuadro que se dibujaba, en todo el proceso, no podía ser más ilustrativo. 
10º Finalmente el acto terminaba con una invitación generosa para todo el que 

quisiera recibir la unción del Espíritu o segundo bautismo. A la llamada salían más 

personas con el ávido deseo de calentarse en el ambiente de euforia emocional. El pastor 

volvió otra vez a hablar en lenguas y a repetir palabras, dando gritos y ordenando al 
Espíritu que toque, toque y toque, y ahora, ahora, ahora… Como si el Espíritu estuviera 

sordo, y para más infamia, bajo el sometimiento del autoritativo «pastor». 

 
-17- 

 



 

–Con esta escena tan dantesca, se recibe la triste impresión de que el Dios 
todopoderoso se ha convertido en un simple siervo, quedando a merced de las órdenes 

humanas. Sinceramente, resulta chocante observar a ciertos señores intentando 

manipular al Espíritu Santo, cuando en la práctica es el Espíritu quien debería mantener el 
control sobre todo aquel que se llame pastor o líder cristiano; y en este caso bien 

podemos dudarlo, porque «¡A la ley y al testimonio! Si no dijeren conforme a esto, es 

porque no les ha amanecido». (Is. 8:20). 
 

Algunas consideraciones sobre el acto 

 

Como bien pude contemplar, la reunión fue dirigida por un superfluo 
emocionalismo, a modo de distracción; motivado por la música alta, el escándalo, los 

sonidos extraños y el ímpetu irracional. Así que, el culto fue bastante completo, en cuanto 

a variedades carismáticas extremas se refiere. 
Analizando este paisaje tan desdibujado, debemos hacer una comparación con los 

efectos que se producen en algunos grupos seculares. Y nos daremos cuenta de que estos 

actos se asemejan, en su esencia, a los festivales de Heavy Metal, a las danzas africanas, 

o a algunas sectas, cuyos ritmos y métodos provocan un gran estado de excitación. No es 
nada sorprendente que con estos procedimientos, todas las personas que ya vienen 

predispuestas, sean vulnerables a cualquier clase de manipulación e influencia extraña. 

Igualmente ocurre que, la melodía, el tono y el ritmo de la música, unido a las 
repeticiones constantes de palabras, inducen a la persona hacia una especie de alienación 

mental: la filosofía oriental lo denomina el efecto «mantra». Estas resultan ser técnicas 

comunes de preparación muy apropiadas para persuadir y manipular las conciencias de 
los confiados asistentes. 

Siguiendo el hilo de esta idea, se sabe que ciertos métodos aplicados alteran en 

gran manera el estado emocional de las personas. Y una vez se obtiene la conmoción, 

éstas quedan sin defensas, debido al cansancio físico y mental que se consigue ocasionar. 
Con este proceder se ejerce una mayor influencia sobre los presentes, y se alcanza a 

seducir la parte inconsciente de una manera más fácil y rápida. Posteriormente, y como 

consecuencia de todo ello, el grupo entero se integra en una especie de hipnosis colectiva. 
Es razonable pensar, por tanto, que muchos queden atrapados en una mentalidad 

fuertemente sectaria, y abiertos a toda clase de influencias doctrinales ajenas a la 

Palabra.  
En dirección contraria a estos hábitos, encontramos que el apóstol Pablo rechazó 

ciertos métodos meramente humanos, por más que él mismo supiera cómo llevarlos a 

cabo: «Ni mi palabra ni mi predicación fue con palabras persuasivas de humana 

sabiduría» (1 Co. 2:4). Visto desde una perspectiva humana, Pablo nunca intentó 
persuadir, convencer, conmover, cautivar, atraer o seducir, con sus formas de 

predicar: «Porque esta sabiduría no es la que desciende de lo alto, sino terrenal, animal, 

diabólica», afirmaba Santiago en sus escritos (Stg. 3:15). 
Como se distingue en la Escritura, el Espíritu Santo no edifica de manera 

fantasmagórica a través de fórmulas de seducción, sino que utiliza principalmente la 

exposición de su Palabra, pues para ello ha sido inspirada por Él. Y todos estos 
procedimientos son desechables (según los datos bíblicos) para la edificación del 

creyente, y todavía con mayor razón si hablamos de la evangelización del incrédulo. 

La verdad sea dicha, porque la impresión personal que recibí del líder no fue muy 

grata, que digamos. Sus gestos se hallaban impregnados de cierta soberbia, y la 
expresión de su rostro desprendía un evidente sentimiento de superioridad. También, su 

discurso me pareció más propio de un agente comercial ofuscado, que lo único que 

pretendía era vender artículos sospechosos a buen precio. Y, según mi observación, he 
podido apreciar que buena parte de líderes carismáticos poseen este mismo perfil, que en 

verdad muy poco se aviene al carácter manso y humilde que debe mostrar el verdadero 

siervo de Dios. 

 
 

-18- 

 
 

 



 

Indudablemente que la disposición de todo aquel que ha sido transformado por el 
Espíritu de Dios, es básicamente de insuficiencia personal, y no de prepotencia. Bajo esta 

condición el Espíritu Santo puede trabajar, y no de otra manera, ya que de lo contrario se 

le ponen barreras que Él no desea franquear; porque su deseo es que el hombre colabore 
voluntariamente en la extensión del Reino de Dios, pero haciéndolo con respeto, con 

sensatez, con serenidad, y lo más importante, con humildad. 

Tampoco se puede admitir, a juzgar por la enseñanza bíblica, que alguien pueda 
recibir la bendición del Espíritu, o la llamada «unción», a capricho de un individuo que se 

atribuye poderes especiales (que en la mayoría de los casos es un personaje distante y 

desconocido para los fieles que asisten al evento o congregación donde concurren). Esta 

práctica, en suma, constituye una falta de respeto a la tercera persona de la Trinidad. 
Recuerdo que escuché el testimonio de dos mujeres que –según su declaración– 

dijeron: –Hemos sentido el gozo del Espíritu Santo, comenzamos a reír, cayéndonos al 

suelo, y empezamos a hablar en lenguas. Fue una experiencia muy bonita, estamos muy 
contentas… Probablemente estas señoras eran fieles carismáticas que ya estaban 

familiarizadas con el ambiente. La verdad sea dicha, porque si el Espíritu hubiera tocado a 

estas cándidas mujeres (como pretendía el pastor), en vez de provocarles cosquilleos en 

los pies, y causarles risas convulsivas y descontrol emocional, más bien les hubiera 
producido cierta vergüenza, al no contemplar la vida espiritual con la devoción y seriedad 

que se requiere. 

Una vez terminado el acto, la sensación que había en el ambiente es la que se 
produce cuando finaliza una obra de teatro. La gente volvía a la normalidad (del estado de 

excitación), como si desfilaran por la salida de un cine tras realizar el pase de película. 

Desde luego que durante la reunión no ocurrió nada que pudiese resultar de beneficio 
espiritual, así como tampoco enseñanzas provechosas. Además, la completa ausencia de 

instrucción bíblica fue de lo más notorio. Ahora, eso sí, el nombre de Jesús fue repetido 

hasta el exceso. Al parecer, la costumbre de mencionar el nombre de Jesús de forma 

repetitiva, para que se produzca el milagro, es muy usual dentro de la doctrina 
carismática extrema. Como ejemplo citamos al siguiente autor: «Mas hay poder en el 

nombre de Jesús, hay autoridad en el nombre de Jesús. Al usar el nombre de Jesús en la 

batalla tienes que saber que Dios le ha dado autoridad sobre todo nombre. El nombre de 
Jesús nos abre las puertas del ámbito espiritual» (Héctor Torres, Derribemos fortalezas. 

Ed. Betania, 1993, 213). 

Algunos pueden pensar que este culto fue bastante excepcional, si lo comparamos 
con otras reuniones en el terreno carismático. Sin embargo, por lo que he podido 

constatar en diferentes países, gran parte de estos elementos se encuentran presentes en 

la mayoría de eventos relacionados con el movimiento mencionado. Y puede parecer 

exagerado, pero este es el cuadro que se pinta, por lo general, en muchas congregaciones 
carismáticas de nuestro mundo llamado cristiano. En lo que se refiere al extremo 

emocional, recogemos las palabras de la Dra. Rebecca Browm; que aunque 

personalmente no mantengo afinidad doctrinal con esta autora, reconozco que no va muy 
desencaminada en el dictamen que realiza: «Demasiados cristianos cometen el fatal error 

de pensar que el Espíritu Santo vendrá y “tomará el control de ellos” de modo que no 

sepan lo que hacen o que no se controlen a sí mismos. Únicamente los demonios hacen 
tal cosa. El Espíritu Santo siempre exige nuestra colaboración activa y consciente con su 

voluntad. Cada vez que rindamos el control de nosotros mismos, les habremos abierto la 

puerta a los demonios para que entren a dominarnos» (Rebecca Browm, Vasija para 

Honra.. Whitaker House, 1993, 120). En cuanto a esta declaración, y vista desde una 
postura psicológica, se entiende que muchas de las prácticas realizadas en este ámbito 

pueden ser simples técnicas de manipulación psicológica (para sus líderes desconocidas, 

profesionalmente hablando), y en principio resulten inocuas. Ahora bien, no podemos 
negar que si jugamos con aquello que reside en «lo oculto», y nos rendimos a ciertas 

experiencias espirituales carentes de base bíblica, estaremos de alguna forma abriendo la 

puerta de nuestra vida a los demonios, que harán lo posible por atrapar y encadenar a 

todo aquel que se disponga a practicar cualquier método extrabíblico. 
 

 

-19- 
 

 



 

Resumiendo lo dicho, podemos afirmar que estos episodios carismáticos no los 
recoge la Biblia por ninguna parte que los busquemos. Solo hay que darse un paseo 

«tranquilo» por el Nuevo Testamento, principalmente, y analizar cómo predicó Jesús, los 

apóstoles, los primeros cristianos, y cuáles son los procedimientos reflejados en la 
Escritura. Y, si tenemos que aprender de los métodos de evangelización, estos son los que 

el gran Maestro Jesucristo nos enseñó, quien primeramente respetó a sus seguidores, y 

en ningún caso intentó dominar la voluntad de ninguno de ellos: «Si alguno quiere (acto 
voluntario) venir en pos de mí» (Lc. 9:23). 

Nuestro Señor predicó el Evangelio (en sus campañas y a modo individual) de 

forma serena, tranquila, pacífica y discreta. Y la gente se maravillaba, no por los 

espectáculos, sino por la propia predicación, que iba acompañada de su sabiduría, 
inteligencia, humildad, bondad, y por encima de todo y lo más importante, del gran amor 

que mostraba por las almas. 

Con el mismo espíritu analítico debemos investigar el modelo de predicación 
apostólica; y no veremos otra cosa que no sea una exposición serena y razonable de las 

Escrituras, hecha con claridad, sencillez, respeto, tranquilidad, comprensión, y con lo más 

elemental: un verdadero amor hacia las personas; y teniendo como centro de su 

predicación a Jesucristo, no al Espíritu Santo. No se observan aquí los otros elementos 
aparentemente evangelísticos. Y si la Biblia no los enseña claramente, la verdad es que no 

tenemos más opción que descartarlos. 

Todavía podemos añadir el ejemplo de aquellos primeros discípulos de Jesús, como 
paradigma de un cristianismo equilibrado; y sin duda alguna notaremos la ausencia de 

todos estos elementos extremos: superficialidad, emocionalismo, euforia irracional… Lo 

que sí encontramos es una verdadera praxis cristiana, esto es, una manera de vivir que 
refleje el carácter de Jesús, y ponga en práctica sus enseñanzas. 

Las palabras del predicador C.H. Spurgeon resumen, con suficiente precisión 

poética, lo hasta aquí expuesto: «No me agrada una religión que necesita o engendra 

personas exaltadas. Dadme una piedad que florezca sobre el Monte Calvario, y no sobre 
el volcán Vesubio». 

 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

-20- 

 
 

 



 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 

 

EL BAUTISMO Y LA ACCIÓN DEL ESPÍRITU SANTO 
 

 
LA EFECTIVIDAD BAUTISMAL  

 

El bautismo del Espíritu Santo es una doctrina bíblica que parece hallarse bastante 

clara y definida, y no se entiende muy bien los esfuerzos que realizan algunos para 
complicarla. Cuando una persona cree en el mensaje de la Salvación, y entrega su vida a 

Dios, arrepintiéndose de sus pecados y recibiendo a Jesucristo como su Salvador y Señor, 

es entonces cuando el Espíritu Santo viene a morar dentro de su corazón. Y a esto se le 
denomina «ser bautizado con el Espíritu», según reza la enseñanza expresada en la Santa 

Biblia: «El que cree en mí (Jesucristo), como dice la Escritura, de su interior correrán ríos 

de agua viva. Esto dijo del Espíritu que habían de recibir los que creyesen en él» (Jn. 

7:38,39). He aquí encontramos las dos únicas condiciones para recibir el Espíritu Santo: 
1º Depositar fe en la persona y obra de Jesucristo (no en una experiencia extática). 2º 

Confiar en las promesas de la Palabra de Dios (no en la imposición de manos de ningún 

seudo pastor). El resultado es: «ríos de agua viva». Y esta metáfora se concibe, en la 
práctica, como un estado inherente de satisfacción plena, juntamente con la vida 

espiritual que se ha recibido.  

Bien se puede afirmar que, con la recepción del Espíritu, el corazón del creyente ha 
sido colmado de bienestar, y a la vez capacitado para comenzar a vivir la vida cristiana 

con auténtica energía espiritual. Para el verdadero cristiano ya no hay más «sed»; el 

vacío existencial de su corazón se ha llenado, y la sequedad de su alma ha sido inundada 

por la frescura del Espíritu de Dios. Y al igual que el río es fuente de vida que logra 
impulsar la existencia animal y vegetal, también toda vida espiritual debe ser impulsada 

por el poder del Espíritu Santo.  

Así, en el bautismo, el Espíritu de Dios se sumerge (grg. baptizo) en el interior del 
cristiano: «¿O ignoráis que vuestro cuerpo es templo del Espíritu Santo, el cual está en 

vosotros?» (1 Co. 6:19). En esta infusión bautismal, el creyente en Cristo pasa a formar 

parte de la morada de Dios, siendo un templo santo: «Porque vosotros sois el templo del 
Dios viviente» (2 Co. 6:16). La declaración del apóstol Pablo es dirigida a todos los 

cristianos sin excepción, ya que todos los verdaderos convertidos a Cristo, son a la vez 

sumergidos en un solo Cuerpo, que es la Iglesia de Jesucristo.  

Como veremos a continuación, solo existe un solo bautismo con el Espíritu Santo, 
no dos. En ese único bautismo espiritual, somos bautizados en la muerte y resurrección 

de Jesús, y al mismo tiempo bautizados en la iglesia, como el Cuerpo universal de Cristo.  

Con todo, ser templo del Espíritu no significa que el bautismo confiera a la 
capacidad humana alguna especialidad. No es el poder del hombre, sino el del Espíritu, el 

que potencia las virtudes y asimismo santifica los defectos de todo creyente en Cristo. De 

forma paralela, el Espíritu Santo va encauzando el proceso de crecimiento espiritual, y 
dirigiendo todo servicio y ministerio cristiano, que es desde donde se proyectan los dones 

y sus diferentes manifestaciones a la iglesia.  

 

 
-21- 

 

 
 

 



 

SOLO EXISTE UN BAUTISMO  
 

Según la doctrina carismática extrema, aunque la persona haya recibido el Espíritu 

Santo al convertirse, ésta no se encuentra completa, y por lo tanto necesita una segunda 
experiencia espiritual. Con este sentir, la mayor parte del sector carismático cree que el 

cristiano debe recibir un segundo bautismo del Espíritu, que le facultará para el servicio, 

dotándole, por este medio, de un poder especial. Y de forma simultánea, se supone que 
deberá emerger el don de lenguas y otras manifestaciones carismáticas. La presente 

doctrina enseña que aquel que no ha recibido esta experiencia bautismal, con la evidencia 

del don de lenguas, o no es un verdadero convertido, o no ha sido investido del poder de 

Dios para el servicio cristiano.  
En el parecer carismático, solo a través de este segundo bautismo se obtienen los 

dones espirituales, por lo que en caso de no haberlo recibido, sería a lo sumo un creyente 

de segunda clase, o dicho de otra manera, de inferior categoría espiritual. En honor a la 
verdad, hay que decir que la doctrina del segundo bautismo, como una segunda 

experiencia extra, no posee sustento bíblico alguno. En la Escritura solamente se 

encuentra un bautismo en o con el Espíritu Santo: «Seréis bautizados con...» (Hch. 1:5), 

dijo el Señor, y nunca aparece la partícula «del» referida al Espíritu, pues en este caso 
hasta el mismo nombre «segundo bautismo del Espíritu», permanece ausente en el 

panorama bíblico.  

Seamos en todo precavidos, porque la Biblia expresa, con determinación, la única 
realidad bautismal efectuada en el cristiano por el Espíritu de Dios. Y no se sugiere, ni en 

este texto ni en otro alguno, la posibilidad de ser bautizados otra vez. De esta manera, el 

mismo apóstol Pablo, escribiendo a los cristianos de Éfeso, les hace saber cuántos 
bautismos hay, o si deben practicar otra experiencia adicional a la que recibieron cuando 

fueron salvos, y por tanto «sellados con el Espíritu Santo» (Ef. 1:13). Les expone muy 

claramente: «Un Señor, una fe, un (no dos) bautismo» (Ef. 4:5).  

Juan el Bautista, en el sentido análogo, se dirige a los judíos indicándoles: «Él 
(Jesús) os bautizará con (no del) Espíritu Santo» (Mr. 1:8). Aquí tampoco se menciona un 

segundo e imaginario bautismo de poder. Incluso la partícula «el» no aparece en la 

mayoría de versiones griegas, con lo cual identifica muy estrechamente el bautismo con el 
mismo Espíritu. En esto, comprendamos que el bautismo con el Espíritu Santo y la 

recepción del Espíritu en nuestra vida, es exactamente lo mismo, y se produce en el 

momento que obtenemos la Salvación por Cristo Jesús: «Porque por un solo Espíritu 
fuimos todos bautizados en un solo cuerpo» (1 Co. 12:13).  

El Espíritu nos bautiza con su presencia en nuestros corazones; nos bautiza en la 

muerte y resurrección de Jesucristo; y nos bautiza en un Cuerpo: la Iglesia. Estos tres 

aspectos del bautismo se producen en el mismo instante de la conversión a Cristo. Y todo 
se lleva a cabo en un único bautismo, provocado por la recepción del mismo Espíritu 

Santo en el momento de la conversión.  

Hechas estas aclaraciones, reparemos en el peligro: Si un solo Espíritu (el Santo de 
Dios) ya nos ha bautizado, cabría preguntarse, ¿qué otro «espíritu» pretende bautizarnos 

de nuevo, si dice la Escritura que el cristiano ya ha sido bautizado? En fin, la enseñanza 

carismática de que debe haber dos experiencias, una en la conversión, cuando se recibe 
el Espíritu, y otra adicional, que se ha de buscar por medio de un pastor o reunión 

carismática: para recibir las lenguas, el poder, los dones, y demás sinrazones, no gozan 

en absoluto de base bíblica. Ni Jesucristo, ni los apóstoles, enseñaron que se haya de 

realizar este experimento, así como tampoco está expresado en la Palabra de Dios. Si 
consideramos el tema con seriedad, y queremos ser fieles a la Escritura, hacemos bien en 

descartar la doctrina del «segundo bautismo» de una vez por todas.  

 
 

 

 

 
-22- 

 

 
 

 



 

LA IMPOSICIÓN DE MANOS  
 

La práctica del segundo bautismo se realiza habitualmente por medio de la 

«imposición de manos», llevada a cabo por un determinado personaje (pastor, líder...), 
que en este caso intenta transmitir, en el interior de la persona, ciertas influencias 

extraordinarias provenientes del Espíritu, que según parece, son inyectadas a través de 

sus manos.  
Acerca de la imposición de manos y la recepción del Espíritu, solo los apóstoles 

poseyeron esta autoridad, que por otra parte mantenía un carácter doctrinal y transitorio. 

Debemos entender que en aquel tiempo la Iglesia debía sujetarse a la autoridad 

apostólica. Por este motivo, tal práctica comprendía una forma gráfica y gestual de 
identificación con la doctrina apostólica, la cual representaba el fundamento kerigmático 

de la Iglesia. Sin embargo, esta experiencia puntual no se menciona más en el Nuevo 

Testamento, ni es practicada por los cristianos del primer siglo, ni tampoco los apóstoles 
dan instrucciones al respecto. Por lo demás, hoy se concibe más bien como una práctica 

errónea, y que al mismo tiempo puede acarrear riesgos peligrosos en el terreno espiritual.  

Insistimos en la restricción de esta enseñanza, pues notamos que los casos de 

«imposición de manos» son muy limitados, señalados en la Biblia muy contadamente, y 
practicados solo por los apóstoles. Por ejemplo, en Hechos 8:18 se encuentra el relato 

acerca del bautismo con el Espíritu Santo que recibieron los samaritanos. También en 

Hechos 19:6 vemos que los discípulos de Juan el Bautista, en la ciudad de Éfeso, 
recibieron el Espíritu como única experiencia bautismal. Asimismo, estas escenas precisas 

se sucedieron durante la transición judeo-cristiana (ya hemos hecho alusión en el 

apartado de Hermenéutica), siendo por entonces necesario que aquellos movimientos pre-
cristianos quedaran plenamente identificados –por medio de la imposición de manos– con 

el cristianismo apostólico, es decir, con el mensaje de Jesucristo predicado a través de los 

apóstoles. Y este fue el motivo de aquella excepcional práctica, que expresó la vinculación 

de los convertidos del Antiguo Pacto con una nueva era: el cristianismo y la nueva vida en 
Cristo. De hecho, en la carta a la iglesia de Éfeso (ciudad donde se produjo la secuencia), 

Pablo no hace ninguna mención acerca de esta práctica transitoria.  

Si alguien está pensando en la carta de Santiago para defender la imposición de 
manos, volvemos al mismo ambiente. El autor está escribiendo en el marco de una 

sinagoga judía, y por ello todavía existían prácticas que eran propias de la evolución 

judeocristiana; y se entiende que el autor no hace referencia al segundo bautismo. La 
imposición de manos, reiterando lo dicho, se encuentra en la Escritura en casos 

determinados, y aluden siempre a un acto de identificación. Pero, de ningún modo es 

aplicable hoy día, ni mucho menos se contempla como un suceso milagroso en el que se 

transfiera el Espíritu, así como tampoco capacidades o experiencias sobrenaturales. No 
olvidemos, también, que este procedimiento constituye un método muy extendido entre 

círculos no cristianos, y muchos de ellos de marcada tendencia espiritista...  

 
LA GRAN CONFUSIÓN  

 

Seguramente el ámbito carismático extremo confunde lo que denomina segundo 
bautismo, con el «ser llenos del Espíritu». La plenitud del Espíritu (ser llenos del Espíritu), 

mencionada en la Escritura, es el acto por el cual el Espíritu Santo mantiene un control 

especial sobre el cristiano, capacitándole de esta forma para poder servir a Dios con 

eficacia.  
El ser «lleno del Espíritu», es ocasionado cuando el amor al Señor, a través de la 

entrega y la obediencia, es de primer orden en la vida del creyente. Y esta experiencia se 

produce, con la mayor expresión de poder, en ciertas situaciones de la vida cristiana, 
especialmente ministeriales. Por el contrario, es desconcertado pensar que la llenura del 

Espíritu sea producto de una experiencia mística, provocada por un acto determinado de 

culto, o transmitida por un individuo que a sí mismo se atribuye poderes especiales.  

 
 

 

-23- 
 

 



 

Esta doctrina equivocada tiene su base, como de costumbre, en algunos textos 
aislados del libro de Hechos de los Apóstoles. Y como ya hemos citado anteriormente, 

Hechos es un libro de transición sobre la doctrina cristiana, que avanza para la formación 

y consolidación de la Iglesia. Y de ahí no podemos extraer prácticas que se dieron en una 
Iglesia recién nacida, y querer imitarlas sin más, cuando los apóstoles no enseñaron que 

se haya de recibir una experiencia extra posterior a la conversión y recepción del Espíritu 

Santo. Esto no se encuentra ni en el propio libro de Hechos, ni en ninguna carta del 
Nuevo Testamento a las iglesias.  

En cuanto a la plenitud del Espíritu, las siguientes porciones bíblicas parecen lo 

sobradamente explícitas como para despejar toda duda: «Y fueron todos llenos del 

Espíritu Santo» (Hch. 2:4). Aquí, el pasaje no señala que este acontecimiento resultó de 
una segunda experiencia bautismal. Al parecer, por el contexto, aquellos ciento veinte 

judíos acababan de recibir el único bautismo del Espíritu, el cual vino a morar de forma 

permanente en sus corazones, según la promesa que Jesús les había hecho. Y este suceso 
tan especial, identificó a los creyentes judíos como la verdadera Iglesia de Jesucristo. 

Aunque, si bien, posteriormente fue adquiriendo un cariz de tipo universal, y no tan 

solamente nacional.  

Veamos algunos textos bíblicos concluyentes:  
«Pero Esteban, lleno del Espíritu Santo…» (Hch. 7:55). Leamos con sentido, porque 

el pasaje no revela que anteriormente Esteban haya recibido alguna unción especial o 

segunda experiencia trascendental. Lo que sí nos da a entender el contexto bíblico, es que 
Esteban era un hombre consagrado, obediente a Dios, y lleno de su Palabra; nada más. 

Por consiguiente, interpretamos que estar «lleno», es estar bajo el «control» del Espíritu, 

al igual que cuando una persona está llena de alcohol, se encuentra en consecuencia bajo 
su influencia y control.  

«Porque era varón bueno (Bernabé), y lleno del Espíritu Santo y de fe» (Hch. 

11:24). Tampoco aquí hay mención de una previa experiencia bautismal de poder 

sobrenatural. El texto dice que Bernabé era bueno (no poderoso), y lleno de fe (no de 
lenguas). No resulta nada extraordinario, pues, que con tan buena disposición el Espíritu 

Santo tuviera un control especial sobre él.  

«Antes bien sed llenos del Espíritu» (Ef. 5:18). El apóstol Pablo no recomienda 
ningún procedimiento especial para ser llenos; sino que en el pasaje (véase el contexto) 

está hablando de una forma de vida agradable a Dios, y de un sometimiento voluntario a 

Él y a su Palabra. Las otras cuestiones no aparecen en ninguna de las epístolas del Nuevo 
Testamento. Por lo tanto, debemos pensar que si la imposición de manos fuera requisito 

necesario para servir a Dios, con toda seguridad los autores bíblicos, que escribieron 

inspirados por el mismo Espíritu, lo hubieran mencionado en sus cartas.  

Definitivamente, el «ser lleno del Espíritu» se produce cuando el cristiano, en 
actitud sincera, realiza una entrega completa de su vida a Dios, cediéndole las riendas de 

su voluntad, para que pueda ser controlado y dirigido por Él. En ese preciso momento, el 

Espíritu, sin haber dejado de morar en el creyente, toma el pleno control de su vida. A 
partir de ese instante comienza a producirse el crecimiento espiritual, el cual impregnará 

la vida del discípulo en la medida de su consagración y obediencia al Señor. Desde esta 

experiencia vital, se manifestará la plenitud espiritual, o el ser llenos del Espíritu, en 
múltiples ocasiones de la vida, y en particular en el ministerio cristiano.  

 

LA ACCIÓN DEL ESPÍRITU SANTO 

 
Las sospechosas expresiones del Espíritu que se producen en algunas reuniones 

carismáticas: estados de embriaguez, saltos paroxísticos, rigidez corporal, derrumbes, 

risa santa, sudoraciones, temblores, pérdida de la conciencia, y demás síntomas 
misteriosos, comparadas con la verdadera acción del Espíritu, reflejada a través del fruto: 

«amor, gozo, paz, paciencia, benignidad, bondad, fe, mansedumbre, templanza» (Gá. 

5:22), descubren, a todas luces, que la diferencia entre unas manifestaciones y otras, son 

verdaderamente contrapuestas. Y este marcado contraste, logra descubrir, como parece 
evidente, la falta de coherencia bíblica que existe en las prácticas carismáticas extremas.  

 

-24- 
 

 



 

Entrados ya en materia, cabe sentar las bases de la intervención del Espíritu Santo. 
Y si observamos con detenimiento la acción del Espíritu a lo largo de la Escritura, 

comprobaremos que es todo lo opuesto a las extrañas maniobras que se realizan en el 

extremo carismático. Diez reflexiones nos bastarán para darnos cuenta de ello:  
1ª El Espíritu Santo siempre actúa bajo el marco de su Palabra escrita, y nunca 

sobre presupuestos extrabíblicos. Aquel que viene a la luz, deberá ceñirse al contenido 

certero de la Palabra de Dios; pues siendo que el Espíritu Santo la inspiró, parece dudoso 
que esté de acuerdo con doctrinas o prácticas que Él mismo no ha revelado en su Palabra. 

La actuación del Espíritu, en todo caso, se hace visible mediante la ética cristiana, la cual 

tiene que ver no tanto con los hechos «extraordinarios», sino con los «ordinarios», esto 

es, con la vida cotidiana expresada por medio de nuestro amor al prójimo, 
fundamentalmente; y siempre bajo las claras instrucciones bíblicas, que son las que 

prevalecen. Por lo visto, no hay cabida alguna para las manifestaciones, del carácter que 

fueren, que se muevan entre la sombra y la oscuridad doctrinal.    
2ª El Espíritu Santo interviene en el proceso de evangelización por la vía de la 

iluminación de la mente y el convencimiento del corazón: «Y cuando Él venga, convencerá 

al mundo de pecado, de justicia y de juicio» (Jn. 16:8). La salvación, pues, se hace 

efectiva cuando las personas depositan su fe en la obra de Cristo, después de haber sido 
convencidas por medio del mensaje bíblico. En cambio, los exorcismos, la algarabía, los 

derribos, la imposición de manos, las triples unciones del Espíritu, y demás invenciones, 

no suponen garantía alguna de salvación, ni tampoco de santificación. Y si algo se 
consigue, con todo ello, es importunar la labor que el Espíritu pueda realizar.  

3ª El Espíritu Santo edifica al creyente a través de la meditación y el estudio serio 

de la Escritura, que es viva y eficaz; sirviéndose, para tal propósito, de la comunión 
práctica del pueblo de Dios. En sentido opuesto, el cristiano no encuentra su edificación 

espiritual en el emocionalismo extremo, el jolgorio, los espectáculos, las manifestaciones 

extáticas, o las excitaciones de propina. Igualmente resulta inservible escuchar palabras y 

mensajes ininteligibles, que solo crean confusión mental y aturdimiento. Contrariamente, 
el Espíritu desea guiarnos hacia una comprensión de su Palabra que sea clara, profunda y 

verdadera, y sobre todo práctica.  

4ª El Espíritu Santo proporciona una liberación completa, lejos de ataduras 
humanas o eclesiásticas. Y el cristiano que es controlado por Él, camina en este mundo 

con verdadera libertad y autonomía; condicionado por la Palabra, claro está. Pero ni 

mucho menos se dejará manipular, ni esclavizar, por ningún líder o movimiento religioso. 
Así es como el Espíritu de Dios, respetando la decisión del ser humano, ofrece la auténtica 

libertad: «Donde está el Espíritu del Señor, allí hay libertad» (2 Co. 3:17). Por el 

contrario, donde opera otro «espíritu», que no es el de Cristo, se procura una 

manipulación de la conciencia que, lo único que consigue, es anular por completo el 
sentido práctico de la libertad cristiana.  

5ª El Espíritu Santo genera gozo y paz en el corazón de los verdaderos creyentes. 

En cambio, la intranquilidad, el tumulto, la exaltación, las sensiblerías, el desbordante 
entusiasmo, los jaleos, el bullicio y los griteríos, no concuerdan con el sosiego y la 

tranquilidad interior que proviene del Espíritu; que, por otra parte, es notoriamente 

compatible –y resultante– con la abundante alegría y el fervor espiritual que, al tiempo, 
puede experimentar cualquier cristiano; pero sin perder un ápice, desde luego, del 

espíritu apacible y sereno que debe aportar la acción divina.  

6ª El Espíritu Santo utiliza a sus siervos cuando éstos asumen una actitud de 

humildad, la cual se acompaña de paciencia y benignidad. Pero ni la prepotencia, ni la 
soberbia, se conforman al testimonio del Espíritu de Cristo. Así que, cuando existe 

jactancia o engreimiento, podemos decir que un «espíritu» oscuro planea sobre el 

escenario.  
7ª El Espíritu Santo engendra la virtud de la templanza –dominio propio–, y ésta 

encuentra su forma de expresión a través del decoro personal, el orden y la reverencia. Y 

así el amor cristiano se demuestra, tanto de forma particular como en todos los actos o 

reuniones, por medio del respeto, la moderación y el buen juicio.  
 

 

-25- 
 

 



 

Por lo general, la extravagancia que manifiestan algunas reuniones, utilizando el 
desenfreno, el exceso, la incontinencia verbal, el descontrol emocional, los desórdenes, 

los alborotos, etc., se corresponde en muy poco con la mansedumbre y docilidad que 

nuestro buen Señor expresó en su vida terrenal. Inversamente a estas exhibiciones, el 
siervo de Dios que en verdad es controlado por el Espíritu, debe ser benigno con los 

demás, delicado en su trato, y cálido en sus expresiones.  

8ª El Espíritu Santo restaura automáticamente la salud espiritual del convertido y, 
según lo promete en Romanos 8:28, todo lo que acontezca –si ama a Dios– le ayudará 

para bien. Pero, estamos seguros de que el Señor nunca instará a un siervo suyo a 

realizar promesas propagandísticas de esplendor físico, ni conducirá a su pueblo hacia una 

búsqueda frenética de la prosperidad económica. En cambio, el Espíritu quiere 
enseñarnos, por medio de las oportunas pruebas, que nuestra vida aquí en la tierra 

depende por completo de la providencia divina.   

9ª El Espíritu Santo guía a su pueblo hacia la adoración del Padre y la exaltación de 
la Persona de Cristo, según Juan 16:14. Y aunque sabemos que el Espíritu es el mismo 

Dios, no encontramos base en la Escritura donde el Espíritu se glorifique a sí mismo. 

Tampoco la adoración, o las peticiones de oración, deben ser dirigidas al Espíritu Santo. Y 

si bien no resulta incorrecto el hacerlo, pienso que no hay necesidad, puesto que el 
Espíritu es uno con el Padre.  

10ª El Espíritu Santo instruye al creyente sobre la base de la Sola Fe (fe es 

convicción y certeza de lo que no se ve), y no de los sentimientos. El ejercicio de nuestra 
fe no se obtiene por seguir el entramado emocional que se produce en los extremos 

carismáticos, ni tampoco por ver las enigmáticas sanidades o los dudosos milagros; sino 

que la fe viene «por el oír, y el oír, por la Palabra de Dios» (Ro. 10:17).  
Todas estas manifestaciones extras, nos condicionan a creer en lo que se ve o en lo 

que se siente; y, en cualquier caso, solo ayudan a reducir o anular la poca fe que se 

pueda poseer: «Porque por fe andamos, no por vista» (2 Co. 5:7). Luego, sin desmerecer 

los sentimientos sanos y equilibrados que se puedan originar en el seno del corazón 
humano, el texto se revela de la siguiente manera: «Y todo lo que no proviene de fe, es 

pecado» (Ro. 14:23).  

 
EL ESPÍRITU SANTO Y LAS EMOCIONES 

 

Habiendo ya hecho referencia sobre el extremo de las emociones, destacaremos 
aquí algunos detalles que nos ayudarán a completar el tema en relación con la vida 

espiritual.  

En primer lugar, debemos admitir que las emociones en sí no son perjudiciales. Muy 

al contrario, bien utilizadas pueden resultar de gran beneficio para cualquier cristiano. Por 
lo cual, gozar de una saludable armonía emocional, comporta un asiento adecuado donde 

la estabilidad espiritual se mantendrá sólida y equilibrada. En este punto, lo pernicioso 

resulta del énfasis tan excesivo que se suele hacer en los extremos carismáticos. Los 
sentimientos, en estos círculos, se utilizan de forma abusiva y bastante forzada, ocupando 

en muchas ocasiones el lugar que le corresponde a la fe.  

La emoción, indiscutiblemente, halla su lugar en nuestra vida personal, familiar y 
eclesial. Pero, aun considerando la importancia de las emociones en el orden natural, 

éstas no deben constituir el motor que promueva nuestra existencia física, y mucho 

menos nuestra vida espiritual (sin realizar una separación). Las sensaciones, vistas desde 

la parte orgánica (originadas en el alma), se contemplan como la expresión de una 
alteración bioquímica del cuerpo. Y esta modificación de nuestro estado psico-físico, no 

necesariamente ha de ser producto exclusivo del Espíritu. Las personas se emocionan por 

tantas cosas: el nacimiento de un hijo; el reencuentro de un familiar querido; una canción 
que nos trae recuerdos; el casamiento de un familiar... ¡Al ver una telenovela se 

derraman tantas lágrimas! Al fin y al cabo, la mayoría de propuestas que el mundo nos 

presenta, están concebidas y desarrolladas con el objeto de que la gente se «sienta» lo 

mejor posible. Muy al contrario, la Biblia nos enseña en muchos pasajes que el cristiano 
experimentará sufrimiento y aflicción; y estas, desde luego, son sensaciones confrontadas 

con la búsqueda del bienestar emocional.  

 
-26- 

 



 

Saquemos conclusiones, porque muchas preguntas quedan sin respuestas. Por 
ejemplo: ¿Dónde se indica en la Biblia que el cristiano necesariamente deba sentir la 

presencia de Dios? ¿Dónde dice, además, que el gozo sea igual que un sentimiento? ¿En 

qué lugar se exaltan las emociones como la base de nuestros cultos? Es menester adquirir 
una perspectiva bien definida acerca de nuestros sentimientos en relación con la vida 

cristiana. Cabría preguntarse, entonces, ¿cómo podemos reconciliar nuestro sistema 

emocional con la acción del Espíritu? Pues muy sencillo: situando la experiencia siempre 
en el lugar que le corresponde. El creyente vive por fe, y aun cuando la emoción exista o 

bien esté ausente, la fe permanece arraigada en el corazón como una profunda e 

inamovible convicción interna, que sobrepasa incluso a los sentimientos.  

Siguiendo esta misma idea, debemos aceptar que las emociones, sean gratas o 
ingratas, no deben presidir el rumbo de nuestra existencia. Es nuestra fe en la Palabra de 

Dios, la que debe gobernar todas las áreas de nuestra vida. Es cierto que, desde el punto 

de vista biológico, el sistema sensitivo es creación de Dios, y por ello puede ser utilizado 
por Él, e incuestionablemente su actividad puede conllevar sentimientos placenteros para 

nuestra vida personal. Pero... esto no es doctrina, y como tal muy poco se revela en la 

Biblia. Toda esfera emocional pertenece más bien a las experiencias subjetivas de cada 

creyente (con Dios, consigo mismo y con los demás), intransferibles a otras personas... 
De modo que, las manifestaciones emocionales no son señal de que el Espíritu Santo 

intervenga especialmente, porque para el cristiano la fe es la medida de todas las cosas: 

«Más el justo por la fe vivirá» (Ro. 1:17)  
Por otro lado, ocurre que la «paz», según la Escritura, no se descubre como un 

sentimiento, sino como un estado: de tranquilidad espiritual, de confianza en Dios y de 

serenidad ante la vida, que está por encima de las emociones y sobre las adversidades 
que puedan sobrevenir; aun cuando, naturalmente, alcance a incluir el sentimiento. En 

cierta ocasión Jesús dijo: «La paz os dejo, mi paz os doy» (Jn. 14:27). Notamos que el 

texto no dice «la paz sentiréis». Por lo que, aun considerándose paradójico, podemos 

sentirnos tristes y al mismo tiempo disfrutar de un estado de paz. Fue el mismo Señor 
quien exclamó: «Mi alma está muy triste» (Mr. 14:34). Vemos que, aunque en algunos 

momentos Jesús experimentó tristeza y pesadumbre, entendemos que en todo momento 

conservó la paz en su espíritu, ya que Él mismo es el autor de la paz, como hemos leído 
en el versículo anterior (Jn. 14:27). La conclusión es bíblica: en primer término, la paz se 

asienta en el corazón, y después, según la voluntad divina y dependiendo de la 

experiencia de cada persona, se sucederán las emociones.  
Lo mismo ocurre con el gozo: término que frecuentemente se confunde con «la 

alegría». El gozo, como fruto del Espíritu Santo (Ga. 5:22), es un estado de plena 

satisfacción que surge de una adecuada relación con Dios. Por lo cual, el gozo es, en 

primer lugar, un «estado» y no un sentimiento o experiencia emocional. Así, los 
sentimientos pueden variar y tener altibajos, pero el gozo se contempla como una 

condición interna de profundo contentamiento, el cual permanece inalterable en el 

corazón de aquel que se somete al control del Espíritu.  
Es cierto que el Espíritu Santo también puede ejercer su acción a través de las 

emociones (el gozo puede interaccionar con los sentimientos), y ello constituye una 

experiencia enriquecedora para todo creyente. Sin embargo, estamos seguros de que 
cualquier experiencia emocional no debe marcar la regla general en nuestro andar diario, 

y mucho menos debe conceder el soporte de nuestra doctrina bíblica.  

Ante esta perspectiva, podemos imaginar la contradicción que se origina en la vida 

de muchos carismáticos, debido a que todas sus «experiencias espirituales» vividas en 
este ámbito, no contienen principios aplicables a la vida cotidiana. Y por lo tanto, éstos se 

convierten en lo que la Biblia llama «hombre de doble ánimo» (Stg. 1:8), que van al culto 

a vivir una irracionalidad emocional, pero a la vez no obtienen los elementos de 
discernimiento para poder vivir la vida cristiana con verdadero sentido práctico.  

Como norma bíblica, entendemos que el Espíritu Santo nos guía hacia una detenida 

reflexión acerca de nuestra vida personal: de cómo va nuestra relación con Dios; de cómo 

transcurre el mundo en su problemática; de cuáles son nuestros errores; de cómo ha de 
funcionar nuestra relación personal, familiar, eclesial; entre otras cuestiones de orden  

 

-27- 
 

 



 

primordial. Y esto, en algunas ocasiones, no es para bailar ni dar saltos de alegría. En 
muchos casos es para vergüenza nuestra, por no estar cumpliendo con la voluntad de 

Dios en toda su exigencia bíblica. 

Pongamos atención ante la presente situación, porque si salimos siempre muy 
contentos y eufóricos de los cultos, en pro de una emoción pasajera, tal vez con esta 

actitud nos hallemos creando muros al Espíritu Santo, e impidiendo la comprensión del 

serio mensaje que Él desea comunicar a nuestro corazón. El Espíritu, en el aspecto 
eclesial, se encarga de transmitir instrucciones bíblicas, y en buena medida prácticas, que 

conducirán al cristiano a buscar el modelo de Cristo y no tanto la experiencia. 

Seguramente su iluminación nos hará ser más conscientes de nuestro pecado delante de 

Dios; al revés, precisamente, de sentirse lleno y rebosante de irresponsable alegría.  
Aquí debemos hacer una pausa y preguntarnos: ¿Cuál es nuestro proceder en la 

vida cristiana? ¿Dónde asentamos nuestra experiencia espiritual? ¿Son las emociones la 

base de cualquier doctrina cristiana? ¿Cómo se llevan a cabo las reuniones eclesiales, y 
qué es lo que prevalece en ellas?  

A partir de lo expuesto, parece acertado el pensar que los que viven frustrados en 

su corazón descontento, acudan a ciertos métodos extras para modificar su estado actual 

de insatisfacción. Porque lejos de buscar sinceramente la voluntad de Dios, lo que 
predomina es el deseo superficial e intrascendente de buscar nuevas y refrescantes 

vivencias, cambiando la emoción por la fe, y a Dios por la experiencia.  

 
 

 

 
 

 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

-28- 

 
 

 



 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

EL DON DE LENGUAS 
 
 

EL DON Y LA CIUDAD DE CORINTO  

 

La práctica de hablar en lenguas extrañas, constituye una experiencia bastante 
común en este colectivo. Para el extremo carismático, el don de lenguas supone una 

manifestación de la salvación de toda persona convertida a Dios. Aquellos cristianos, por 

tanto, que no practican este don, son tratados bajo sospecha, y cuestionada su 
espiritualidad, cuando no su salvación personal.  

Inicialmente, para comprender el llamado «don de lenguas» que se menciona en la 

epístola a los Corintios, deberemos tener en cuenta todo el contexto histórico en el que 

habitaban los ciudadanos de la ciudad de Corinto, desde el enfoque hermenéutico al que 
nos hemos referido anteriormente. Solo así podremos recoger algunos datos, ciertamente 

necesarios, que nos ayudarán a realizar una interpretación más acertada de la doctrina 

que nos ocupa en el presente capítulo.  
Como ya hemos indicado en el apartado sobre hermenéutica, comprendemos que 

nuestra Cristiandad y sus doctrinas no se conformaron en el cielo estelar, a modo de 

nebulosa cósmica, sino que nacieron y se desarrollaron en medio de un ambiente 
histórico, en el cual fueron adquiriendo la forma determinada. A partir de aquí, deberemos 

extraer los detalles de esos elementos históricos: sociales, culturales y religiosos, que 

influenciaron a la iglesia de aquella época; e indudablemente estos datos aportaran 

claridad para llegar a un acercamiento exegético adecuado sobre dicho tema.  
Debemos señalar que Corinto era una ciudad cosmopolita, y como tal formaba una 

colonia romana, con sus variopintos dioses y diversas prácticas animistas. Sepamos que 

la ciudad de Corinto fue una de las más afectadas por los movimientos filosóficos y 
religiosos de la Grecia antigua, incorporados en la moderna Roma. Las religiones de 

misterio estaban a la orden del día en aquella ciudad, y la iglesia de Corinto no se resistía 

precisamente a recibir sus negativas influencias. Por la impresión que se desprende de 
todo el contexto bíblico, y también de la Historia, se intuye que muchos de los conversos 

provenientes de estos sectores, habían adoptado ciertas prácticas y las introdujeron de 

forma natural en aquella congregación. Descubrimos que uno de los problemas principales 

de esta iglesia, fue la importancia que se le otorgaba a la sabiduría humana (primeros 
capítulos de la epístola). Por entonces era muy común la búsqueda de la sabiduría de 

palabras y las sutilezas de la dialéctica; y en la comunidad se movía un cierto afán por 

destacar en las pláticas. Con esta motivación, no es de extrañar el particular énfasis sobre 
el don de lenguas.  

En aquel tiempo, la cultura pagana de aquellas religiones concedía cierta 

importancia a las experiencias extáticas. Como se sabe, los practicantes de estos círculos 
místicos hacían cualquier cosa por alcanzar el trance, hablando así en diferentes idiomas 

(aparentemente), y proclamando distintas profecías. Para ello, era obligatorio mantener 

una comunión mágica y sensual con las deidades, expresada a través del «éxtasis», que a 

su vez provocado por varios métodos utilizados para tal propósito: por la vigilia, por el 
ayuno, por las danzas exaltadas, por el efecto de la música estimulante, por la inhalación 

de gases, por el vino, por la autosugestión... Los datos que nos ofrece la Historia son  

 
-29- 

 



 

paralelos: «Con el fin de impresionar la imaginación y de atacar los nervios, no se 
vacilaba en recurrir a medios truculentos: en ciertos locales donde se iniciaba en los 

misterios, las estatuas articuladas o parlantes, los juegos de luces, las puertas abriéndose 

y cerrándose solas; en las ceremonias la teatralidad de los vestidos abigarrados, de las 
músicas estridentes, de los cantos y los gritos exaltados...» (Historia General de las 

Civilizaciones, Vol.II. Ed. Destino, 1974, 407). Además, la costumbre de ingerir grandes 

cantidades de alcohol, les procuraba una comunión especial con Dionisio: el dios de la 
fertilidad (recordemos que uno de los problemas en la congregación de Corinto, era el 

abuso de alcohol). Así, la palabra corinto se convirtió en sinónimo de borracho, y no 

resulta ilógico que en plena embriaguez se dieran fenómenos extraños, entre ellos el de 

hablar toda clase de lenguas ininteligibles. «Las sectas místicas siguieron guardando la 
tradición dionisiaca, y este dios desempeña todavía un importante papel en la época 

imperial...» (Grimal Pierre, Diccionario de Mitología Griega y Romana. Ed. Paidos, 1990, 

141).  
No parece absurdo, entonces, pensar que las lenguas que se practicaban en la 

ciudad de Corinto, entre las religiones paganas, se infiltraran de forma espontánea en la 

iglesia. Y estas, seguramente, no eran otras que las lenguas órficas, que provenían de la 

adoración al dios Orfeo, y que fueron introducidas y adaptadas al cristianismo de aquella 
congregación; al igual que otras prácticas y abusos cometidos en la iglesia que tenían 

mucho que ver con las influencias espirituales de su entorno, y de las cuales hace 

referencia el apóstol Pablo en su carta, como veremos más adelante.  
En fin, recogiendo los aspectos históricos que influyeron en la iglesia de Corinto, 

conseguiremos aproximarnos hacia una interpretación apropiada acerca del don que ellos 

practicaban.  
 

EL DON DE LENGUAS Y LA HISTORIA  

 

Es cierto que algunos apelan a la historia de la Iglesia para defender el don de 
lenguas. Pero esto no parece muy recomendable, pues la Escritura no se interpreta desde 

la experiencia de otros creyentes, sino desde la misma Escritura. Y de querer recoger la 

experiencia de la historia eclesial, podemos observar que los casos que se produjeron 
dentro del cristianismo histórico, hasta el siglo XX, fueron bastante cuestionables. Motivo 

por el cual no se considera prudente apoyar una enseñanza sobre la base de la historia 

del cristianismo, tan lleno de contradicciones, pues la doctrina bíblica no debe 
fundamentarse en la experiencia, sino en la Biblia.  

Por lo demás, la Historia nos puede ofrecer elementos de criterio para apoyar o 

rechazar una enseñanza; pero en el caso que nos ocupa, no tenemos el suficiente apoyo, 

ni bíblico, ni histórico, ni eclesial, para otorgarle suficiente crédito a esta particular 
doctrina.  

Tratando de ofrecer una conclusión histórica muy resumida, hacemos mención de 

un personaje llamado Montano, creador del Montanismo (siglo II). Él mismo dijo hablar en 
lenguas, y tener diversas revelaciones de tipo apocalíptico. Montano afirmaba ser el 

delegado directo del Espíritu Santo, junto con sus dos profetisas: Priscila y Maximila... Si 

bien es cierto que este movimiento tuvo un enfoque renovador y puritano, oponiéndose a 
la reciente jerarquización de la iglesia oficial, por lo general sus prácticas extáticas, de 

extremado rigor, no se hallaban acorde con lo que hoy conocemos como doctrina bíblica. 

Es cierto que este movimiento tuvo su repercusión en el cristianismo, y permaneció por 

muchos años, pero como tal desapareció alrededor del siglo VI. Como podemos observar, 
el testimonio que existe de los Padres de la Iglesia, en los primeros siglos del 

cristianismo, no parece muy fiable; pues se incurre en numerosas contradicciones –en 

esta y en otras muchas cuestiones doctrinales–. Y es del todo comprensible, ya que los 
pilares de la «doctrina cristiana» permanecían todavía en su periodo de formación. De 

todas formas, la gran mayoría de ellos no estaban de acuerdo con el don de lenguas, y no 

lo consideraban necesario para la extensión del Evangelio. Por ejemplo, San Agustín, en el 

siglo IV, confirmó que las manifestaciones de las lenguas habían terminado. Durante la  
 

 

-30- 
 

 



 

Edad Media surgieron por entonces algunos grupos esporádicos que decían hablar en 
lenguas. Así se hizo evidente entre los Cátaros (Albigenses) en el siglo XI: un movimiento 

de influencia maniquea, que negaba la encarnación y resurrección corporal de Cristo, 

entre otros puntos doctrinales considerados como no bíblicos.  
También debemos tener presente que el avivamiento durante el periodo de la 

Reforma –a partir del siglo XVI–, así como en los siglos posteriores, no fue precedido de 

estos fenómenos extra lingüísticos. Y que se sepa, de los grandes predicadores (Jonathan 
Edwards, Spurgeon, Whitefield, entre otros muchos) y participantes de los distintos 

avivamientos que se produjeron en la Historia, ninguno habló en lenguas. En cualquier 

caso, el avivamiento espiritual siempre fue provocado por la exposición clara y poderosa 

de la Palabra de Dios, y por la intervención del Espíritu a través de ella.  
Después de la Reforma y hasta el siglo XX, florecieron algunos sectores religiosos 

que afirmaron hablar en lenguas: como los Jansenistas (grupo reformador católico, que se 

oponía a la reforma protestante), o alguna comunidad sectaria vinculada al movimiento 
cuáquero (como los Shakers), además de otros círculos enmarcados fuera del cristianismo 

más conservador.  

En definitiva, los grupos que han surgido a través de la Historia, hasta el siglo XX, y 

que dijeron hablar lenguas, no son en ninguna manera representativos de la verdad 
bíblica, ya que debido a sus elementos heréticos no gozan hoy de autoridad alguna para 

apoyar cualquier doctrina; parece ser lo contrario. Con el mismo espíritu, reiteramos que 

no podemos fundamentar hoy una enseñanza cristiana solamente por la historia de la 
Iglesia, pues ésta se halla plagada de dogmas que no son en ninguna manera bíblicos. Y 

si tenemos en cuenta ejemplos de personajes que hablaron en lenguas, tampoco 

poseemos la seguridad de que sea cierto lo que se dice, dado que el escritor puede contar 
los hechos según su versión, a veces llevado por intereses políticos, religiosos, etc. Y su 

poniendo que sea verdad, habremos de investigar qué tipo de lenguas eran, como 

veremos a continuación. 

Y llegados a este punto, los movimientos que emergieron a partir del siglo XX, los 
cuales se extienden a marchas forzadas, se habrán de analizar, en todo caso, a la luz de 

la Sola Escritura, que es la única que posee autoridad sobre dicho tema. En este asunto, 

podemos considerar que si Dios quiso otorgar el don de lenguas en los inicios de la 
Iglesia, para la divulgación del Evangelio, no podemos nosotros cuestionarlo hoy, porque 

al parecer la Biblia así lo contempla. Pero lo que también queda claro, es que estas 

manifestaciones no deben constituir doctrina para la Iglesia, debido, por encima de todo, 
a su falta de apoyo y argumentación bíblica; y mucho menos debe ser normativa para 

todos los cristianos.  

En lo que se refiere a las expresiones típicas del don de lenguas, éstas se 

consideran de orden universal, pues las encontramos en algunas religiones o sectas 
cristianas, o incluso fuera de los círculos cristianos. Se habla en lenguas entre los 

católicos, los mormones, las religiones orientales, las tribus indígenas del África y 

Centroamérica; sin olvidar que este fenómeno es muy frecuente entre aquellos que 
practican ocultismo, principalmente los médiums.  

 

EL DON DE LENGUAS EN LA BIBLIA  
 

El estudio de las lenguas requiere un tratamiento de ardua investigación bíblica, 

que debe realizarse a partir del Antiguo Testamento, por lo que no entraremos en 

materia. Pero solo cabe decir que las lenguas, generalmente, han sido una señal de juicio 
por parte de Dios, y no de bendición. A este respecto puede leerse Génesis 11:7, e Isaías 

28:11.  

Observando la Escritura bajo una perspectiva hermenéutica, el don de lenguas 
aparece, al margen del libro de Hechos, solo en la epístola a los Corintios; y por si fuera 

poco, el apóstol no estaba muy de acuerdo con este hábito. Asimismo, el don de lenguas 

no se propone en ninguna de las veinte cartas restantes que hay en todo el Nuevo 

Testamento.  
Reflexionemos detenidamente, porque si las lenguas son una señal de la recepción 

o bautismo del Espíritu, o una experiencia que todos los cristianos han de practicar como  

 
-31- 

 



 

algo útil y necesario para su edificación espiritual, o para la extensión del Evangelio, sin 
lugar a dudas que los escritores del Nuevo Testamento –teniendo esto muy en cuenta– lo 

hubieran reflejado en sus cartas a las iglesias. Sin embargo, la completa ausencia de 

mención bíblica, indica necesariamente que los autores contemplaron este don a modo de 
práctica transitoria.  

En la Escritura, el término lenguas no significa jerigonzas, o palabras desarticuladas 

y sin sentido, sino que en el original griego el término «glosais» se traduce por idiomas o 
lenguaje. ¿Qué idiomas, por tanto, se hablaban en el primer siglo: hebreo, arameo, 

griego, árabe, latín...? En el caso de que hablar en otros idiomas se concibiera como un 

don, la Escritura enseña que no todos los cristianos serían portadores del mismo don: «El 

Espíritu, repartiendo a cada uno en particular como él quiere» (1 Co. 12:11). «Teniendo 
diferentes dones» (Ro. 12:6). «Cada uno según el don que ha recibido» (1 P. 4:10). Y 

aunque el apóstol Pablo aceptaba la existencia de este don, al incluirlo en su lista de 

dones (tenemos algunas referencias en Hechos de que existió como una manifestación del 
Espíritu), ello no significa que estuviera de acuerdo con lo que los corintios practicaban, 

sino más bien parece ser todo lo opuesto: muestra su clara disconformidad con esas 

prácticas (lenguas extáticas). Y este desacuerdo se desarrolla de forma contundente 

desde el capítulo 12 al 14 de 1ª a los Corintios.  
A continuación, examinaremos a través de algunos textos claves, la gran oposición 

del apóstol hacia las «habilidades lingüísticas» de la iglesia en Corinto: 

«Os hago saber que nadie que hable por el Espíritu de Dios llama anatema a Jesús» 
(12:3). Al parecer, según el texto, algunos corintios pronunciaban anatema (la palabra 

más original es blasfemias) contra Jesús, creyendo al mismo tiempo que eran 

manifestaciones del Espíritu Santo. No obstante, tendríamos que preguntarnos de qué 
espíritu serían estas manifestaciones... pues seguramente del mismo espíritu que 

gobernaba las religiones paganas del momento.  

«Cesarán las lenguas» (13:8). Debido al énfasis que ellos hacían sobre dicho tema, 

el apóstol les avisa de su error con esta declaración, especialmente para que se vayan 
concienciando. Es cierto, los idiomas no son necesarios en el reino de Dios, por lo cual no 

pretendamos volver otra vez a la torre de Babel.  

«Porque el que habla en lenguas no habla a los hombres, sino a Dios; pues nadie le 
entiende, aunque por el Espíritu habla misterios» (14:2). Es como si el apóstol dijera: El 

que habla en un idioma diferente del comprensible, dentro de la iglesia, anda 

desorientado, porque en tal caso el único que le puede comprender es Dios. Por eso 
afirma que habla misterios, debido a que las formas extáticas de expresión, como los 

idiomas extraños, no se pueden comprender, y en consecuencia se reducen al ámbito de 

«lo desconocido» o «misterioso». Ahora bien, que alguien hable a Dios, no significa que 

Dios esté de acuerdo con la oración, ni tampoco que la oración sea correcta. Aquí, la 
expresión «por el Espíritu» en muchas versiones de la Biblia se ha traducido «en el 

espíritu». Pienso que esta traducción es la correcta, puesto que corresponde en el texto 

griego al dativo singular del término «pneúmati» (alma, soplo, vida); y teniendo en mente 
la línea de pensamiento de todo el pasaje, es más apropiado traducirlo «en el espíritu», 

haciendo referencia al espíritu humano y no al Espíritu Santo. Igualmente, los versículos 

paralelos así lo demuestran (teniendo presente el contexto, que es el que ha de 
interpretar al texto), por ejemplo: 14:14,15,16,32.  

«El que habla en lengua extraña, a sí mismo se edifica; pero el que profetiza 

(enseña) edifica a la iglesia» (14:4). El propósito de los dones, según el Nuevo 

Testamento, es para edificación de la iglesia, para su crecimiento y desarrollo espiritual, y 
nunca para la autorrealización del individuo. Por ello, entendemos que la expresión «a sí 

mismo se edifica» resulta una ironía, utilizada en muchas ocasiones por el apóstol en sus 

escritos. Así que, esa misma autoedificación personal, es contemplada por el mismo Pablo 
con muchas reservas.  

«Si yo voy a vosotros hablando en lenguas (dijo Pablo), ¿qué os aprovechará?...» 

(14:6). Indudablemente el autor de la carta a los Corintios, tenía toda la razón. Esta 

práctica en la iglesia es verdaderamente inservible; y efectivamente, de su uso no se 
obtiene ningún beneficio espiritual. El texto bíblico muestra el desacuerdo de Pablo, que 

es unánime en todas sus recomendaciones bíblicas.  

 
-32- 

 



 

«Así también vosotros, si por la lengua no diereis palabra bien comprensible, ¿cómo 
se entenderá lo que decís? Porque hablaréis al aire» (14:9). Parece ser que el hablar en 

lenguas –al modo de los corintios– era igual que hablar al aire, es decir, una pérdida de 

tiempo. Desde luego que en esta frase observamos claramente la disconformidad del 
apóstol Pablo con estas prácticas inoportunas.  

«Por lo cual, el que habla en lengua extraña, pida poder interpretarla (traducirla)» 

(14:13). A la verdad, este mandamiento se pasa por alto en las iglesias carismáticas de 
una manera bastante generosa. Parece del todo razonable que Pablo les pusiera una 

medida de precaución, esto es, la traducción de esas lenguas en la iglesia, para que, en 

cualquier caso, no se produjeran expresiones blasfemas; ya hemos visto que así ocurrió. 

Y podríamos añadir, como el mismo apóstol indicará posteriormente, que si esto no se 
cumple (la traducción de esas lenguas), mejor que tal persona se calle.  

«Oraré con el espíritu, pero oraré también con el entendimiento» (14:15). La 

disposición bíblica parece bastante precisa. Así, en la oración siempre se deben coordinar 
las palabras correctamente para que el orador sea plenamente consciente de lo que dice, 

y los demás también puedan entenderlo. Por consiguiente, si en las oraciones no se utiliza 

el entendimiento, tales oraciones, desde un punto de vista bíblico y según reza el texto 

leído, no deben aceptarse como válidas.  
«Doy gracias a Dios que hablo en lenguas más que todos vosotros; pero en la 

iglesia prefiero hablar cinco palabras con mi entendimiento, para enseñar también a otros, 

que diez mil palabras en lengua desconocida» (14:18,19). Pensamos que las lenguas que 
conocía Pablo podrían haber sido muchas, porque al margen de ser buen conocedor de la 

Ley, fue un hombre de gran erudición académica, por lo que seguramente aprendió varios 

idiomas; sin cuestionar, por supuesto, que pudiera realmente tener el don de «idiomas» 
al modo que ocurrió en Hechos. Ahora, según su declaración, desecha ciertos métodos de 

autoedificación, que para él son ilegítimos, en favor de la edificación de la iglesia. Y este 

es otro texto que se añade a la discrepancia que Pablo mantuvo con la práctica del don de 

lenguas en esta iglesia.  
«Hermanos, no seáis niños en el modo de pensar» (14:20). Este versículo nos 

enseña, además, que las manifestaciones de las lenguas corresponden al periodo infantil 

de la Iglesia naciente, que se produjo en el contexto de la ley judía, la cual pertenece al 
Antiguo Pacto. Luego, querer repetir la misma experiencia, es sumergirse en un estado de 

retroceso a la Ley y de infantilismo espiritual, propio de una iglesia inmadura, como en 

buena medida lo era la iglesia de Corinto.  
«Así que, las lenguas son por señal, no a los creyentes (importante declaración), 

sino a los incrédulos» (14:22). Aquí es necesario destacar la expresión «no a los 

creyentes», recalcando que esta práctica en la iglesia, entre los creyentes, queda 

completamente descalificada. Y él mismo apóstol llega a una conclusión que se contempla 
en el Antiguo Testamento: «En la ley está escrito» (v. 21). Así que, el concepto bíblico se 

desprende de ahí, pues como ya mencionamos, las lenguas son señal de juicio para los 

incrédulos.  
«Si, pues, toda la iglesia se reúne en un solo lugar, y todos hablan en lenguas, y 

entran indoctos o incrédulos, ¿no dirán que estáis locos?» (14:23). Razón tenía el 

hermano Pablo. Y bien podemos unirnos al sentir del apóstol, puesto que hoy día se 
podría aplicar perfectamente el calificativo de «loco», al espectáculo que se observa en 

muchas reuniones de extremada espiritualidad. Y es que, entre la algarabía de las lenguas 

y los demás enredos, lo único que se consigue es despertar un «sentimiento de ridiculez» 

al que, en su sano juicio, entra por primera vez a un culto de estas características.  
«Y si no hay intérprete, calle en la iglesia, y hable para sí mismo y para Dios» 

(14:28). La palabra «intérprete» significa traductor. El mandamiento resulta explícito, es 

decir, toda persona que hable en la congregación con idiomas que no sean traducidos, 
tiene la orden apostólica de que permanecer callado. Y también, en un tono bastante 

condescendiente, e irónico a la vez, les dice que en caso contrario hablen para sí mismos 

(recomendación absurda si lo aplicamos literalmente), y para Dios... que a lo mejor es el 

único que puede entender tales jeroglíficos.  
«Y los espíritus de los profetas están sujetos a los profetas» (14:32). Aquí les 

recuerda que, si existen exposiciones verbales que no se pueden controlar, tales  

 
-33- 

 



 

expresiones –según el texto– no son válidas ni provienen de Dios. Como en todas las 
cosas, el cristiano ha de dominar sus manifestaciones espirituales, y nunca debe permitir 

que ellas le controlen a él. Recordemos que una de las virtudes del fruto del Espíritu 

Santo es el dominio propio: de lo que decimos y de lo que hacemos. Y esta virtud en 
ninguna manera conlleva descontrol del habla, como tampoco de las acciones.  

«Si yo hablase lenguas humanas y angélicas (en el supuesto de que se pudiera) y 

no tengo amor... nada soy» (13:1,2). Pablo sigue cuestionando las prácticas realizadas 
por aquella iglesia, llegando a la firme conclusión de que lo que realmente necesitaban 

cultivar, en contra de sus extraordinarias aspiraciones, era el verdadero amor. Dios es 

amor, y su Espíritu no desea derramar sus ricas bendiciones entre los cristianos, si no es 

a través del ejercicio de tan extraordinario don (el amor). La formulación de Pablo es 
matemática: lenguas (que estaban practicando) sin amor, según el texto leído, equivalen 

a «nada»; por lo cual, podemos deducir que aquel don que estaban desempeñando los 

corintios, era completamente inservible.  
Como hemos podido observar, en las palabras absolutamente clarificadoras del 

apóstol, existe un total desacuerdo con el don de lenguas que estaban practicando los 

corintios. Y si algunos acuden al libro de Hechos de los Apóstoles para reivindicar esta 

práctica, también se va por camino torcido; porque tanto en esos momentos precisos de 
la Iglesia primitiva, como en otras menciones de la carta a los Corintios, el término 

lenguas no se traduce por sonidos extraños, o palabras desarticuladas (que es lo que se 

suele escuchar), sino que, como ya hemos mencionado, en las distintas transcripciones 
del original griego, el término se traduce por idiomas o dialecto (Hch. 2:11). Entonces, 

¿cómo se explica que Pablo incluyera el don de lenguas e interpretación de lenguas en su 

lista, y que permitiera unas prácticas con las que no estaba de acuerdo? Para responder  
a la pregunta, debemos entender la actitud de Pablo al denunciar pecados de tal magnitud 

en esa congregación, que no se mencionaban ni aun entre los gentiles (1 Co. 5:1), y que 

afectaban de forma muy directa a su testimonio cristiano; y teniendo presente la 

gravedad del pecado, antes de prohibirles el don de lenguas, tiene como máxima 
prioridad el prohibirles los más graves que se estaban dando en la misma congregación, 

como por ejemplo: alcoholismo, fornicación, incesto, partidismos, idolatría... Además, 

como dijo él: «Sois niños en Cristo» (1 Co. 3:1), y bien se sabe que a los niños hay que 
dispensarles un trato especial. A ello añadimos, que aunque el apóstol Pablo no les 

prohíbe hablar en lenguas, ya hemos visto que no está de acuerdo con las lenguas que 

practicaban, y por ello les ofrece medidas de prudencia, como el deber de interpretarlas. 
Siguiendo la línea argumental, son pocos los casos en el Nuevo Testamento donde 

el don de lenguas tuvo un efecto positivo, y utilizado por Dios con el propósito de 

expandir el Evangelio. Encontramos tres referencias muy puntuales: entre los gentiles, en 

Hechos 2:1-4, y 10:44-46, que en cierta medida se pudo reproducir el mismo fenómeno 
que en Hechos 2:11: «Les oímos hablar en nuestro propio dialecto las maravillas de 

Dios». Aun con todo su efecto evangelizador, si aquellos que escuchaban el Evangelio –a 

través de este fenómeno–, lo rechazaban, daba como resultado lo que antes hemos 
indicado: juicio. Y así ocurrió en aquellos momentos: «Mas otros, burlándose, decían: 

Están llenos de mosto (vino)» (vs.13). Por tal razón Pablo menciona ese don como algo 

válido, porque en aquellas circunstancias históricas el fenómeno fue real, a la vez que 
sobrenatural, y todavía se mantenía vigente. Pero ni mucho menos el apóstol estuvo 

conforme con lo que los corintios practicaban, pues el don de lenguas, según Hechos, no 

son palabras incomprensibles, sino todo lo contrario: los apóstoles hablaban y los demás 

entendieron perfectamente el mensaje, cada uno en su propio idioma; de tal forma que el 
milagro ocurrió no tanto en las expresiones de los apóstoles, sino más bien en los oídos 

de aquellos que los escuchaban.  

Téngase en cuenta que en el tiempo de los corintios todavía no estaba escrito ni 
recopilado el Nuevo Testamento, y este «don» pudo ser una herramienta útil para la 

extensión del Evangelio. Sin embargo, ahora tenemos la Revelación escrita y difundida 

por casi todo el mundo; y tanto la salvación de los incrédulos, como la edificación de los 

creyentes, se obtiene únicamente por fe en la Palabra de Dios.  
Vistas las costumbres de Corinto, el intentar hablar otros idiomas a través de una 

experiencia extática, para destacar según la sabiduría humana, probablemente hubiera  

 
-34- 

 



 

constituido solo un proceder inofensivo en la iglesia de Corinto, a la par que inservible. 
Pero, para evitar el peligro de estas prácticas, el apóstol les propone que haya un 

intérprete (traductor), como medida preventiva, debido a lo que había ocurrido: que 

algún «inspirado», hablando en lenguas, llamaba anatema (pronunciaba blasfemias) a 
Jesús. Podemos aceptar de buen grado la mención que el apóstol hizo sobre el don de 

lenguas en su lista, pero en ningún caso de las lenguas que se practicaban en la iglesia de 

Corinto, sino del verdadero don de Dios, apreciado de forma positiva en Hechos.  
Como hemos apuntado, Corinto era una ciudad cosmopolita, y tal vez Pablo 

consideró necesario el don de idiomas para esta ciudad, debido a su diversidad cultural, y 

a la necesidad de que el mensaje de Cristo se extendiera lo más rápido posible. De todas 

maneras, tampoco poseían la Palabra de Dios traducida a los idiomas vernáculos; motivo 
suficiente para aplicar este don, según el modelo de Hechos.  

En conclusión, aquello que los corintios practicaban, era una forma de imitar el don 

de idiomas; aunque, claro está, trayendo consigo las verborreas ininteligibles y extáticas 
que se ejercían con asiduidad en las religiones paganas de Corinto. Y no es nada extraño 

pensar esto, pues una iglesia infantil (según el calificativo de Pablo), busca las 

experiencias y los dones espectaculares para llamar la atención... Y como niños, lo que 

consiguieron no fue otra cosa que traer consigo las mismas prácticas extendidas en su 
entorno, introducirlas en la iglesia, y hacer una adaptación sincretista de la espiritualidad 

cristiana. Y parece bastante probable, pues entonces no poseían todas las instrucciones 

del Nuevo Testamento, como las tenemos nosotros hoy. De hecho, lo que ellos 
expresaban, con excepción de algunas blasfemias, eran palabras sin sentido alguno. 

Obviamente una cosa es querer hablar en otros idiomas, y otra muy diferente es provocar 

el habla de esos idiomas sin saberlos, y por métodos ilegítimos (éxtasis, movimientos 
bruscos y repetitivos, alteración del inconsciente, etc.); lo cual solo ocasiona una 

encadenación de términos, sonidos y demás locuciones discordantes, que en palabras de 

Pablo constituye una postura de infantilidad.  

 
El gran desacuerdo apostólico  

 

Resulta evidente que a través del capítulo 14 de Corintios, que hemos analizado 
anteriormente, el apóstol traza una línea de pensamiento en el que se destaca, con 

determinación, el gran desacuerdo con la práctica del don de lenguas en esta iglesia. 

Asimismo, tampoco observamos en ninguna parte de la Escritura que Jesús hablara en 
lenguas. Ni siquiera lo observamos en los apóstoles, o escritores del Nuevo Testamento, y 

mucho menos que ofrezcan instrucciones a la Iglesia para que se efectúe esta malsana 

práctica.  

Al igual que en los demás apóstoles, tales experiencias extáticas no se hallaban en 
la dinámica cristiana del propio Pablo, como cita en 1 Corintios 14:19. Pensemos con 

lógica, puesto que, si queremos recurrir a algún modelo ejemplar de congregación para 

aprender de sus procedimientos eclesiales, desde luego que el de la iglesia de Corinto es 
el peor de todos. Y aun cuando el apóstol les permitió ciertas costumbres, con las que no 

estaba de acuerdo, también les propone una serie de condiciones como medida de 

prevención: que guarden el orden, que haya un intérprete, etc.  
En definitiva, pretender utilizar la carta a los Corintios para fundamentar la doctrina 

de las lenguas, es establecer una base muy pobre y llena de afirmaciones contradictorias, 

en las cuales no existe ni peso teológico ni hermenéutico alguno, para sostener esta 

doctrina. Muy al contrario, Pablo está plenamente disconforme, ya que al parecer las 
lenguas en aquella iglesia solo servían para problemas y confusión. Así que, el apóstol, 

como no podía ser de otra manera, les tiene que indicar un camino mejor (en el capítulo 

13). ¿Cuál? Sin ningún género de dudas: el Amor.  
Atendamos a la razón, porque si el apóstol Pablo hubiera dado por buenas estas 

prácticas, entendiendo que provenían de parte del Señor y que eran auténticas 

manifestaciones del Espíritu Santo, en verdad que no se hubiera atrevido en ningún 

momento a cuestionarlas tan claramente. Lo que sí deja suficientemente claro, como 
hemos visto, es que en la iglesia se prohíbe hablar en lenguas, a no ser que haya un 

traductor: «Y si no hay intérprete, calle en la iglesia» (1 Co. 14:28). Suponiendo, pues,  

 
-35- 

 



 

que hoy existiera el don de lenguas, deberíamos guardar muy estrictamente el presente 
mandamiento bíblico. Además, si este don resultara ser hoy tan necesario, con toda 

seguridad el apóstol lo hubiera recomendado cuando dictó mandamientos, acerca de los 

requisitos pastorales, a los líderes de la iglesia: cartas a Timoteo y Tito.  
Es muy probable que el don que practicaban los corintios (lenguas de sabiduría 

humana), procedieran de las religiones paganas de aquel ambiente religioso. De ahí 

precisamente el conflicto en la iglesia, las advertencias, y el gran desacuerdo de Pablo, 
que tiene a bien, como mínimo, proporcionarles unas instrucciones de carácter 

preventivo.  

Finalmente, el don al que se refiere Pablo en su lista, es el don de «idiomas», 

necesario para la extensión del Evangelio en aquel tiempo; por este motivo cita que no es 
señal para el creyente, sino para el incrédulo, según 1 Co. 14:22.  

 

UNA EXPLICACIÓN DE ESTE FENÓMENO  
 

El fenómeno de hablar en lenguas extáticas (palabras desarticuladas y sin sentido), 

tan extendido en nuestros días, es en la mayoría de los casos una manifestación 

puramente psicológica, producto de la manipulación emocional (sea colectiva o 
individual). Es una capacidad –por llamarlo así– inconsciente, que en sí misma podría ser 

inocua (no se sabe), pero que por lo visto es innecesaria. Este método se logra a modo de 

práctica, por la cual, cuando se llega a un estado de euforia emocional, se altera el 
inconsciente, y durante unos momentos surgen sonidos o palabras distorsionadas. A 

saber, son expresiones verbales que emergen sin comprensión alguna, por la influencia 

psico-emocional que se ha recibido, autoprovocado o aprendido. Cuando se ha adquirido 
la costumbre, entonces puede practicarse como algo natural.  

Por ello Pablo no erradica esta costumbre, pero establece un orden, y como medida 

prudencial ordena que otro interprete (por si acaso). Hoy día son muchos los que integran 

este don en sus ejercicios espirituales. Unos por el deseo de vivir nuevas experiencias. 
Otros, por no quedar marginados del grupo, o para no ser mirados con desprecio. Y 

también los hay que se suman para no pertenecer a un nivel de inferioridad espiritual en 

la iglesia; entre otros motivos.  
Deberíamos de ser prudentes en todos los procedimientos espirituales que no 

contengan apoyo bíblico explícito. Y aunque el Señor pudo conceder el «don de idiomas» 

para la extensión del Evangelio, en su momento, la Escritura no contempla en ningún 
lugar que la práctica de lenguas ininteligibles se tenga que procurar en la iglesia, ni 

mucho menos como una experiencia normativa para todos los cristianos. Ahora bien, el 

Señor puede permitir (como permite tantas cosas) cualquier práctica improcedente en 

ciertos círculos cristianos. Sin embargo, debemos tener sumo cuidado, porque también 
hay otro «señor» que puede llamar anatema a Jesús, como lamentablemente vemos que 

ocurrió en la congregación de Corinto.  

En sentido análogo, y examinando la práctica del don de idiomas sin haberlos 
nunca aprendido, recuerdo un caso en el que una traductora de lenguas indígenas, guiada 

por la curiosidad, acudió a una reunión carismática. En medio de las manifestaciones de 

lenguas, ella detectó que las palabras pronunciadas correspondían a un dialecto tribal, por 
lo que se propuso escribir las frases en su cuaderno. A continuación, cuando tradujo las 

palabras, la sorpresa fue grande al comprobar que éstas eran maldiciones dirigidas hacia 

la persona de Jesús. No nos sorprenda el resultado, pues la práctica de hablar en idiomas 

que el individuo no ha aprendido (griego, latín...), estando en situación de trance 
hipnótico, es habitual dentro del ámbito espiritista. No pasemos por alto, entonces, que 

en un estado de éxtasis y descontrol de la personalidad, se puede abrir la puerta 

fácilmente a cualquier influencia espiritual negativa. La propia Escritura nos advierte: 
«Sed sobrios (moderados), y velad (estad alerta y no en estado de inconsciencia) porque 

vuestro adversario el diablo, como león rugiente, anda alrededor (de los cristianos) 

buscando a quien devorar» (1 P. 5:8).  

 
 

-36- 

 
 

 



 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

 

 
 

 

 

MILAGROS Y SANIDADES 
 

EL ORIGEN DE LAS ENFERMEDADES  

 
Las señales, milagros o sanidades, aun no siendo lo mismo, constituyen 

básicamente el motor de la doctrina que impulsa el extremo carismático. Según hace 

constar esta doctrina: lo bueno es de Dios y lo malo del diablo; y aunque esta afirmación 

pueda parecer lógica, no deja de guardar ciertas reminiscencias «dualistas».  
Partiendo de esta proposición, una postura extrema pero muy extendida, supone 

aceptar que cada enfermedad es resultado de la intervención de un demonio en 

particular. Según esta fórmula, las enfermedades –como algo malo en sí– son resultado 
de una intervención diabólica; y cada enfermedad es la versión de un demonio escondido 

detrás de dicha enfermedad; por lo que a toda dolencia, desajuste psicológico, problemas 

de carácter, etc., le llaman el «demonio de...». Curiosamente he encontrado en algún 
libro hasta 55 agrupaciones de demonios (con sus diferentes enfermedades corporales y 

desarreglos psíquicos), algunos tan absurdos como: olvido, tardanza, inferioridad, broma, 

timidez, dolor de cabeza, tristeza, legalismo, autoconciencia, rebeldía... (Frank & Ida Mae 

Hammond, Cerdos en la sala. Ed. UNILIT, 130,132-136).  
Atendamos bien, porque si es verdad que todas las enfermedades son causadas por 

los demonios, deberíamos pensar que los países tercermundistas habitan plagados de 

espíritus malignos, puesto que son los que sufren más enfermedades, respecto a otros 
países industrializados. Ahora, si nos preguntamos por las causas que provocan las 

enfermedades de los pueblos más desfavorecidos, deberíamos responder que los 

demonios mantienen un complot especial sobre las clases sociales marginadas, y por eso 
sufren tantas enfermedades... Respuesta al parecer bastante inadmisible. ¿No será que 

esta problemática resulta de la carencia de una buena alimentación, los medios higiénicos 

necesarios, y los recursos sanitarios más indispensables? Los demonios, en tal situación, 

residirían más bien en la negligencia del propio capitalismo. Y a quien tendríamos que 
demonizar, pues, son a aquellos que gestionan el poder, esto es, a las personas que se 

han apropiado indebidamente de los recursos económicos del país, y hacen una injusta 

distribución de los bienes materiales. Y, ¿quién sufre las consecuencias de todo ello: 
pobreza, enfermedad, marginación? La respuesta es clara: ¡los pobres, que están 

«endemoniados»! Cabe también admitir que los países ricos tendrían que estar más 

endemoniados, ya que muchos de sus ciudadanos se mantienen tan aferrados al 
materialismo, que el empacho de autosuficiencia no les permite ver su indiferencia ante 

las necesidades ajenas.  

Si buscamos la verdad de lo mencionado, no debemos ir muy lejos, pues la 

Escritura explica que, en términos generales, la enfermedad es una consecuencia general 
del pecado, el cual se introdujo en el mundo a partir de la desobediencia de Adán. Y aun  

 

-37- 
 

 



 

hallando personas con enfermedades por causa de sus propios pecados, la Biblia no nos 
sugiere que todas las enfermedades sean producto de la actividad demoníaca 

personalizada… ¿Cómo explicar, entonces, la salud tan estupenda de la que gozan algunos 

individuos (sean creyentes o no) y, en cambio, sus vidas manifiestan una evidente 
pecaminosidad? La conclusión bíblica se brinda natural: no podemos atribuir a los 

demonios todas las enfermedades que padece el hombre, porque simplemente esto no lo 

enseña la Palabra de Dios.  
 

UNA SOLUCIÓN FÁCIL Y RÁPIDA  

 

Debido a la impaciencia propia del ser humano, normalmente se suele buscar la 
respuesta fácil y rápida a los problemas que esta vida nos plantea, y mayormente cuando 

existen graves enfermedades que pueden causar desmoralización personal. Alcanzamos a 

entender, desde la obstinada lógica, que la enfermedad lleva a la gente a la 
desesperación, y con ello, a hacer cosas extremas que de otra forma no haría. Satanás lo 

sabe, y sería ingenuo si no se aprovechara de la ocasión. ¿Por qué pensamos que es tan 

atractivo el extremo carismático? Sencillamente porque ofrece la «solución» a diversos 

problemas físicos o psíquicos, o el remedio a las circunstancias adversas. En cierta 
manera es la adaptación de las antiguas corrientes filosóficas que solo buscan un presente 

bienestar personal.  

En verdad, todavía son muchas las personas que se impacientan por encontrar la 
solución a sus angustiados problemas; y algunos son capaces de hacer lo que sea, y de 

creer en lo que haga falta, con tal de resolver sus contrariedades. No resulta 

sorprendente, por tanto, que el enemigo de nuestras almas se valga de estas actitudes, 
que están plantadas más en el terreno del interés personal, que no en la voluntad de 

Dios. Por supuesto, el deseo de curación de cualquier enfermedad resulta legítimo. Y 

aunque no tengamos derecho, ya que nada merecemos, siempre podemos acudir a Dios 

con nuestras peticiones, y el buen Padre celestial nos responderá (en función de la obra 
de Cristo); pero siempre y cuando pidamos conforme a su voluntad, claro está, pues 

como cita Santiago: «Pedís, y no recibís, porque pedís mal, para gastar en vuestros 

deleites» (Stg. 4:3).  
Ahora bien, cuando el milagro no aparece, que es en la mayoría de los casos, los 

afectados se hunden en el desconsuelo, sintiendo que algo no funciona en sus vidas; 

pensando que carecen de fe, a la vez que brotan sentimientos de culpa por imaginar que 
esconden algún pecado desconocido, y por ello Dios no les sana.  

No son pocos los que después del fracaso engendran un resentimiento grande 

contra Dios; acogiendo en sus corazones cierta hostilidad, al considerar dudosas las 

promesas bíblicas, generando así desconfianza en la Palabra divina. El siguiente autor, en 
su ofuscación teológica, se pregunta: «¿Por qué los cristianos cuando se enferman no se 

ponen a gritar también delante de Dios y se levantan sanos dando ¡gloria a Dios! y 

reprenden un diablo mentiroso y traidor?»... Y concluye afirmando, que se si esto no es 
así, «quiere decir que falta fe» (Yiye Ávila, Sanidad Divina. Ed. Carisma, 1995, 11). Esta 

solución rápida y fácil de la que hablamos, es un gancho perfecto para muchas sectas y 

movimientos seudocristianos. El autor carismático Yonggi Cho, hace constar lo siguiente: 
«Los sokkakakai (una secta japonesa no cristiana) tienen millones de seguidores. Es que 

ellos han sabido aplicar la ley de la cuarta dimensión, y han realizado milagros. Pero los 

cristianos solo han hablado de teología y fe... Dios es un Dios de milagros. Por lo tanto, 

sus hijos nacen con el deseo de ver milagros, de realizar milagros. Si no ven milagros, no 
creen que su Dios sea tan poderoso... Leyendo la Biblia usted puede ampliar y profundizar 

sus sueños y visiones. Luego sostenga firme esos sueños y visiones, y ore, y espere con 

fe que el Espíritu Santo los haga realidad» (David Yonggi Cho, La cuarta Dimensión. Ed. 
Vida, 1994, 53). Aquí podemos apreciar que el autor recurre a una secta para confirmar la 

existencia de los milagros. Aunque, después, para disimular, utiliza la Biblia como 

elemento mágico, y al Espíritu Santo como el maravilloso «talismán» dispuesto a ejecutar 

todos nuestros deseos o ensoñaciones. Si logramos leer entre líneas, observaremos que el 
principio por el que se rigen estos movimientos, no es por fe en la Palabra de Dios, sino 

por la necesidad de resolver un problema personal (físico o psíquico).  

 
-38- 

 



 

Como bien podemos notar, muchas veces la actitud egoísta atenta contra la 
normativa bíblica: «El que quiera salvar su vida la perderá» (Lc. 9:24). Contemplando el 

paisaje mundial, observamos que cada día son más numerosos los movimientos 

carismáticos extremos que incluyen elementos de los círculos paganos. Y entre otras 
corrientes, es el «misticismo oriental» el que parece estar de moda... En cualquier caso, 

podemos declarar que las visiones, el éxtasis, las fantasías, el pensamiento positivo o la 

visualización, son solo meras técnicas de psicología barata. Admitamos que por mucho 
que utilicemos nuestra imaginación, poseamos una mentalidad positiva, o una ingenua 

súper fe (fe en nuestra fe), no es motivo para que se produzca el milagro, puesto que en 

el ser humano no hay ningún poder sobrenatural. Y tampoco pretendamos utilizar al 

Espíritu Santo a nuestro antojo, puesto que Él es Dios y no el mago Merlín. Estos 
reglamentos de ensoñación ya los contemplaba el predicador en la antigüedad: «Donde 

abundan los sueños, también abundan las vanidades» (Ec. 5:7).  

Es cierto que no debemos negar las sanidades instantáneas (muchas de ellas 
inexplicables) que hoy se están produciendo en algunas reuniones carismáticas. Y aunque 

es verdad que no podemos cuestionar la sanidad evidente y sobrenatural, no obstante, sí 

que deberíamos de investigar concienzudamente los acontecimientos que envuelven a 

tales milagros: las instrucciones bíblicas mencionadas, los procedimientos por los que se 
ha efectuado la sanidad, el trasfondo espiritual de la mediación (Satanás hace maravillas), 

y luego las consecuencias que ello pueda acarrear. No parece una postura sabia atribuir 

todo a Dios, sin primero discernir los espíritus, según 1 Juan 4:1.  
 

La providencia divina  

 
En esta línea, y aun creyendo con firmeza que Dios opera sobrenaturalmente, es 

necesario definir bien los milagros y el proceder de nuestro Señor a través de ellos. Para 

comprender bien la doctrina de los milagros o sanidades, en ningún caso hay que 

confundir el «milagro» (acto sobrenatural) con la «providencia divina». En esto, la 
Escritura nos enseña que nuestro buen Padre ve de antemano, y según su voluntad 

provee para cubrir nuestras necesidades, o en su defecto promete guiarnos en la 

necesidad. Así, la providencia divina incluye la dirección y el control que Dios ejerce a 
través de los acontecimientos normales de la propia vida, de manera que sus propósitos 

se cumplan en el ser humano. Ahora, si ocurre el milagro, éste se sucede por medio de la 

providencia, pues la actuación milagrosa hoy por hoy no constituye una señal mesiánica, 
ni confiere autoridad apostólica a nadie; se rige solo por la voluntad de Dios para la 

persona en particular. Entonces, si el Señor quiere, se producirá el milagro, pero siempre 

bajo su providencia; y a lo mejor utilizando los recursos naturales que Él mismo ha 

creado, que puede ser en la mayoría de las ocasiones.  
En lo que se refiere a la vida espiritual, por lo general el extremo carismático 

parece fundamentar su doctrina y práctica cristiana en los milagros y las sanidades, sin 

tener en cuenta la providencia divina. Así lo manifestaba el mago de las finanzas Benny 
Hinn: «Cuando los milagros comienzan a pasar en su vida, usted empezará a afectar e 

influir en las personas para Dios». Y sigue diciendo, en esta arrogante declaración: «La 

unción va a ponerse tan grande que nosotros veremos señales y maravillas como los 
encontrados en Hechos. Ésa es mi oración hoy, que cada uno se sanará» (Benny Hinn, 

Rise & Be Healed. Celebration Publishers, 1991, 45,46). Pongamos especial atención, 

pues, en aquellos líderes que promocionan sus promesas milagrosas, porque no son pocos 

los que basarán su cristianismo en promesas ilusorias, prosperidad, milagros y sanidades, 
sin importarle la sana doctrina; haciendo creer que estas señales pertenecen a Cristo, 

cuando el mismo Señor les dirá: «Nunca os conocí (nunca fueron salvos); apartaos de mí, 

hacedores de maldad» (Mt. 7: 23).  
Esta orientación doctrinal, se ajusta al perfil de generación que predijo el Señor 

Jesús: «La generación mala y adúltera demanda señal; pero señal no le será dada...» (Mt. 

12:39). Como ya hemos considerado, nuestra fe se halla fundada en la doctrina 

apostólica, no en los hechos, los milagros, o las visiones proféticas. Y no debemos pensar 
que hoy estas señales deban acompañar a la predicación del Evangelio, porque a Jesús le 

vieron hacer muchos milagros, pero la gran mayoría no creyó en Él (lo crucificaron). Por 

ello, visto en términos generales, el Evangelio no 
-39- 

 



 

necesita ser reforzado por sanidades o milagros, que correspondieron al periodo 
mesiánico; máxime cuando la Palabra de Dios está hoy tan extendida. Recibamos el 

principio bíblico, pues el incrédulo no se convierte por ver los milagros, sino por la fe; este 

es el requisito, como ya venimos reiterando: «Bienaventurados los que no vieron, y 
creyeron» (Jn. 20:29). 

 

 LAS SEÑALES APOSTÓLICAS  
 

A continuación, destacaremos algunos versículos escogidos, si bien no incluiremos 

comentario alguno, ya que por sí mismos arrojan la suficiente luz como para aceptar que 

estos dones fueron las SEÑALES mesiánicas que confirmaron la autoridad apostólica en 
los tiempos del nacimiento y expansión de la Iglesia de Jesucristo, el Mesías; y por lo 

tanto, la acreditación necesaria de los apóstoles (apóstol significa enviado) para inaugurar 

y presentar una nueva época de gracia en la historia de la Humanidad.  
«Y estableció a doce (APÓSTOLES), para que estuviesen con él, y para enviarlos a 

predicar, y que tuviesen autoridad para sanar enfermedades y para echar demonios» (Mr. 

3:14,15). «Y muchas maravillas y señales eran hechas por los APÓSTOLES» (Hch. 2:43). 

«Y teniendo asidos a Pedro y Juan (APÓSTOLES) el cojo que había sido sanado...» (Hch. 
3:11). «Y por la mano de los APÓSTOLES se hacían muchas señales y prodigios» (Hch. 

5:12). «Pedro (APÓSTOL) se puso de rodillas y oró; y volviéndose al cuerpo, dijo: Tabita, 

levántate. Y ella abrió los ojos, y al ver a Pedro, se incorporó (resucitó)» (Hch. 9:40). 
«Dijo a gran voz (APÓSTOL): Levántate derecho sobre tus pies. Y él se levantó y anduvo» 

(Hch. 14:9,10). «El cual daba testimonio a la palabra de su gracia, concediendo que se 

hiciesen por las manos de ellos (APÓSTOLES) señales y prodigios» (Hch. 14:3). 
«Contaban cuán grandes señales y maravillas había hecho Dios por medio de ellos 

(APÓSTOLES) entre los gentiles» (Hch. 15:12). «Se llevaban a los enfermos los paños o 

delantales de su cuerpo (APÓSTOL) y las enfermedades se iban de ellos, y los espíritus 

malos salían» (Hch. 19:12). «Y aconteció que el padre de Publio estaba en casa, enfermo 
de fiebre y de disentería; y entró Pablo (APÓSTOL) a verle, y después de haber orado, le 

impuso las manos y le sanó» (Hch. 28:8,9). «Y le dijo Pedro (APÓSTOL): Eneas, 

Jesucristo te sana» (Hch. 9:34). «Con todo, las SEÑALES DE APÓSTOL han sido hechas 
entre vosotros en toda paciencia, por señales, prodigios y milagros» (2 Co. 12:12). 

«Testificando Dios juntamente con ellos (APÓSTOLES), con señales y prodigios y diversos 

milagros y repartimiento del Espíritu Santo según su voluntad» (He. 2:4).  
Como se puede apreciar en los textos mencionados, el horizonte bíblico es más que 

concluyente. No hay ninguna mención en el Nuevo Testamento, acerca de otros 

cristianos, aparte de los apóstoles de Jesucristo, que realizaran curaciones, milagros, y 

demás prodigios.  
En lo concerniente al autor, Lucas, quien recopiló y asimismo redactó el libro de 

Hechos, se sabe que fue un historiador riguroso, y sobre todo imparcial. Y es de esperar 

que si estas señales se produjeron entre los demás cristianos, sin duda alguna él lo 
hubiera escrito en su documento al noble Teófilo (destinatario de sus escritos). Por otra 

parte, Lucas fue médico, y el apóstol Pablo le presenta a sus colaboradores como médico, 

por lo que entendemos que siguió ejerciendo su profesión, y aplicando de tal manera sus 
conocimientos médicos. Además, existe un detalle que debemos tener presente: Si las 

sanidades o prodigios eran realizados a través de la práctica habitual entre los cristianos 

(sin ser apóstoles) del primer siglo, parece incoherente que Pablo hubiera apelado a los 

milagros que él efectuó para demostrar su apostolado, como se observa en 2 Corintios 
12:11,12. Si así lo hizo, fue porque estos milagros se manifestaban solo entre los que 

adquirieron la autoridad apostólica, incluyendo a algún colaborador directo del apóstol 

Pablo, como fue el caso de Bernabé, al cual también se le llama apóstol (Hch. 14:4). En 
definitiva, no hay referencia alguna en las cartas del Nuevo Testamento, por parte de los 

creyentes del primer siglo (con la excepción de los apóstoles) que efectuaran prácticas 

sanadoras. Igualmente vemos que no existe prescripción bíblica alguna para que los 

líderes de las iglesias realicen milagros o curaciones. Tampoco este requisito se presenta 
para el nombramiento de ancianos o pastores.  

Recordemos: «Las SEÑALES DE APÓSTOL han sido hechas entre vosotros en toda 

paciencia, por señales, prodigios y milagros» (2 Co. 12:12).  
-40- 

 



 

TEXTOS BÍBLICOS SOBRE LAS SANIDADES  
 

Parece oportuno mencionar que el extremo carismático utiliza ciertos textos bíblicos 

aislados, que normalmente se manipulan para confirmar la enseñanza de las sanidades. 
Sin embargo, estas porciones bíblicas, como se demuestra desde una correcta 

hermenéutica, son seleccionadas arbitrariamente, y extraídas de su contexto para 

utilizarlas en apoyo de esta doctrina. Veamos algún ejemplo:  
«Ciertamente llevó Él nuestras enfermedades» (Is. 53:4). Aquí bien podríamos 

mencionar que Cristo no llevó algunas, sino todas nuestras enfermedades. Podemos 

pensar que si en la salvación recibida a través de la conversión, se puede aplicar esta 

promesa en su totalidad, el creyente no debería de padecer ninguna enfermedad. Y bien 
sabemos que muchos cristianos, a lo largo de la Historia, han sufrido de diversas y graves 

enfermedades. Y aceptamos que algunos de estos hermanos fueron pilares de grandes 

avivamientos cristianos, y no eran personas menos piadosas que aquellas que no 
padecieron enfermedades. Por lo tanto, esta gran contradicción unida a la ausencia de 

mención en el Nuevo Testamento, nos lleva a considerar que el texto está hablando en 

principio de una realidad espiritual, pero que a la verdad tendrá su perfecto cumplimiento 

en la eternidad, cuando nuestros cuerpos resuciten y sean glorificados  
«Por sus llagas fuimos nosotros curados» (Is. 53:5). Al igual que el anterior, este 

es un texto muy utilizado para hacer apología de las milagrosas curaciones. Y aunque el 

único versículo paralelo se menciona en 1 P. 2:24, ni los apóstoles, ni los primeros 
cristianos, lo emplearon para promocionar las curaciones físicas. Así, la interpretación 

carismática que se suele hacer, no se fundamenta en los escritos apostólicos, y por 

consiguiente no posee ninguna credibilidad doctrinal.  
La Escritura enseña que la sanidad es, principalmente, espiritual; y la física está 

garantizada en un futuro –no muy lejano–, en el estado de glorificación perpetua, en la 

eternidad. En muchos casos no podemos cuestionar que Dios continúe hoy haciendo 

milagros y sanando enfermos; pero antes bien, esto no es doctrina, sino el milagro 
obrado desde la providencia divina para su pueblo, según el propósito que el Padre ha 

diseñado para cada uno de sus hijos.  

«Y por cuya herida fuisteis sanados» (1 P. 2:24). Vemos aquí la declaración del 
apóstol Pedro, que muchos usan para defender las sanidades físicas en forma milagrosa. 

Interpretando el texto exento de prejuicios, se podrá observar que no dice: fuisteis 

sanados de enfermedades. De igual manera, si aplicamos la norma del contexto 
inmediato, el autor no menciona las sanidades corporales. Por lo cual, el versículo leído 

(según texto anterior y posterior) no ofrece el apoyo suficiente para defender esta 

doctrina. El autor apunta hacia el Antiguo Testamento (Is. 53:5), entre otros motivos, 

porque el Nuevo todavía no había sido escrito, y para expresar esencialmente la sanidad 
espiritual. Y aunque no descarta la sanidad física, ésta comprende una proyección de 

marcado carácter futuro, como veremos más adelante. Así, y no de otra manera, pareció 

interpretarlo el apóstol Pedro, atendiendo a todo el contexto de su carta.  
«Mas a Jehová vuestro Dios serviréis, y él bendecirá tu pan y tus aguas; y yo 

quitaré toda (no algunas) enfermedad de en medio de ti (pueblo de Israel). No habrá 

mujer que aborte, ni estéril en tu tierra (pueblo de Israel); y yo completaré el número de 
tus días (propósito histórico)» (Ex. 23:25,26). Como ya hemos aclarado, Dios mantuvo 

promesas específicas en el Antiguo Testamento que fueron exclusivas para la nación de 

Israel; y con un propósito muy determinado: llevar a cabo su proyecto salvífico, utilizando 

la historia de un pueblo con el fin de que naciera el Mesías, Jesucristo, el Salvador del 
mundo. Solo así se pudo efectuar la acción más importante en la Historia: morir en la 

Cruz por el pecado del ser humano. Para ello, se hizo necesario preservar al pueblo de 

enfermedades, evitando de esta forma que se extinguiera y así los planes divinos se 
vieran afectados en su cumplimiento profético. Aunque, como medida de prudencia, les 

determina unas condiciones para el servicio, pues quiere que su pueblo colabore en este 

proyecto. A partir del concepto expuesto, entendemos que cuando los planes de Dios se 

cumplieron en Cristo y en relación con su pueblo, ciertas promesas, así como también 
algunos aspectos de la Ley, quedaron invalidados.  

 

-41- 
 

 



 

En nuestra referencia anterior, destacamos que el Antiguo Testamento corresponde 
al cuadro preparatorio –al escenario–, y por lo general de ello no se puede sacar 

aplicaciones doctrinales para la Iglesia de nuestros tiempos.  

«De cierto, de cierto os digo: El que en mí cree, las obras que yo hago, él las hará 
también; y aún mayores hará, porque yo voy al Padre» (Jn. 14:12). Nos preguntamos si 

alguien ha realizado milagros mayores que los que hizo Jesús... Si observamos el 

acontecer de la era cristiana post-apostólica, advertiremos que no existe constancia 
alguna de que alguien haya resucitado muertos, multiplicado panes y peces, convertido el 

agua en vino, mostrado autoridad sobre las fuerzas de la naturaleza, entre otros 

evidentes hechos portentosos... Entonces, bien podemos preguntarnos: si este versículo 

no es aplicable a los milagros o sanidades que Jesucristo hizo, ¿a qué equivale, entonces, 
la idea de «mayores obras»? Pues tiene que ver esencialmente con la salvación, esto es, 

con las obras de evangelización y su efecto positivo en la historia de la Humanidad. Sin ir 

más lejos, podemos acudir aparte de la Biblia, también a la Historia, y contemplar las 
grandes obras de la antigüedad. Después de la partida de Jesucristo, observamos la gran 

labor evangelística, instructiva y pastoral, que hicieron los apóstoles –al margen de los 

milagros–, sin precedentes en el transcurrir de la historia cristiana. De la misma manera 

ocurre con la generación de miles de convertidos por la Iglesia Primitiva: una verdadera 
obra milagrosa. Sin perder de vista que el avivamiento de la Iglesia, a partir del s. XVI, se 

desarrolló por medio de eficaces obras de evangelización, llevadas a cabo por fieles 

creyentes en Cristo. Y no podemos olvidar, tampoco, las grandes obras efectuadas por 
hombres y mujeres comprometidos con el Evangelio, en ciertos periodos y lugares del 

mundo, las cuales repercutieron favorablemente en beneficio de la Humanidad. Valga 

mencionar, como botón de muestra, la fundación de la Cruz Roja en 1864 por el suizo 
Jean Henri Dunant, motivado por sus convicciones evangélicas más profundas. O la 

abolición del comercio de esclavos, impulsado por la fe y compromiso cristiano de Willian 

Wibelforce. Como parece evidente, nadie puede poner en duda los orígenes y la 

importancia de tan extraordinarias obras cristianas.  
«Después de estas cosas, designó el Señor también a otros setenta, a quienes 

envió de dos en dos delante de él a toda ciudad y lugar adonde él había de ir... sanad a 

los enfermos (les mandó)... y decidles: Se ha acercado a vosotros el reino de Dios» (Lc. 
10:1,9). Puede leerse todo el pasaje de Lucas. 10:1-12, para una mejor asimilación de su 

enseñanza general. En el v.1 se recoge la verdad de que Jesús escogió solo a 70. Y si lo 

hizo, fue porque había más (una multitud le seguía) y solamente les dio autoridad a ellos 
(los 70). ¿Esta decisión trascendía a todos los demás discípulos? Por el contexto vemos 

que no. ¿Y a nosotros, los cristianos? El texto no lo dice. Como norma exegética, no se 

puede decir lo que el texto no dice. A saber, el mandamiento o ministerio dado por Jesús 

a los 70 discípulos, fue a 70, no a 200. Si el Señor quiso darles la autoridad solo a estos 
70, no podemos cuestionar, en modo alguno, la acción de Jesús en aquel momento. En 

ninguna ocasión observamos que Jesús dijese que podríamos transferir esta autoridad, ni 

a los demás discípulos, ni a los cristianos de nuestra época, como tampoco lo menciona 
Lucas. Además, si los escritores del Nuevo Testamento no se apropiaron de este pasaje 

para enseñar la doctrina de las sanidades, no caigamos en la imprudencia de hacerlo 

nosotros.  
¿Cuál fue el propósito de este particular ministerio? La segunda parte del v. 1 lo 

aclara: «Les envía (a ellos) delante de él (Jesús) a toda ciudad y lugar adonde él (Jesús) 

había de ir». Y aquí debemos establecer un punto final. Parece comprensible que en aquel 

momento histórico se hiciera imprescindible un ministerio especial para preparar los 
lugares donde posteriormente Jesús tendría su ministerio. Los 70 funcionaban como 

precursores del Mesías, anunciando la venida del Reino, y preparando así el terreno donde 

el Mesías iría posteriormente. El ministerio era similar al de Juan el Bautista (preparar el 
camino); aunque, a la verdad, la persona de Juan el Bautista hoy no despierta ningún 

interés, debido a que no echó demonios, ni hizo sanidades...  

Los 70 anunciaron al pueblo de Israel un mensaje de preparación, anteponiéndose 

al mensaje que Jesús venía a predicarles, hablándoles acerca del Reino prometido. Y, 
como los judíos de aquel tiempo eran un tanto escépticos, ¿por qué iban a hacer caso a 

un simple anuncio? Por ello, se hacía casi obligatorio demostrar con evidencias mesiánicas 

 
-42- 

 



 

lo que estaban proclamando; y ¿cómo? Pues efectuando curaciones físicas, ya que éstas 
eran las señales mesiánicas que los judíos estaban esperando, y por eso Jesús les mandó: 

«Sanad a los enfermos» (v.9), pero nada más.  

Es cierto que para el pueblo de Israel las sanidades acompañarían al Mesías; pero 
en ninguna parte de la Biblia se afirma que deban acompañar a la Iglesia de nuestros 

tiempos. Ellos (los 70), en aquel momento, necesitaban unas credenciales, como 

representantes del Mesías judío, para que su testimonio verbal se viera rubricado por 
unos hechos (curaciones) que los identificara –según el contexto histórico– con el Mesías 

profetizado al pueblo de Israel. Pensemos que Jesús les otorgó autoridad a los doce, antes 

de hacerlo con los 70.  

«Y la oración de fe salvará al enfermo, y el Señor lo levantará...» (Stg. 5:15). Aquí 
encontramos otro versículo más, que tratado de forma aislada, puede parecer que en sí 

mismo apoye la doctrina de las sanidades. Estamos de acuerdo en que el Señor sana, 

pero como bien señala el texto lo hace a través de la oración, y no por medio de ningún 
don específico. En efecto, Dios puede curar enfermedades, y pensamos que hoy día lo 

sigue haciendo, pero no bajo el brillo de los espectáculos, en fechas señaladas, o en 

función de individuos que reciben la gloria; por lo menos el versículo no lo refleja de esta 

manera. Más bien, la curación (siempre que sea voluntad de Dios para la persona) se 
realiza como resultado del humilde ruego de la iglesia ante su Señor, y no se halla en la 

Biblia todo el montaje que se suele ofrecer en los círculos carismáticos extremos.  

También hay que saber que la carta de Santiago se escribió en un contexto judío 
(tengamos presente lo dicho anteriormente –las promesas al pueblo de Israel–), por lo 

que el método de «ungir con aceite» (Stg. 5:14) suponía una práctica habitual en el 

Antiguo Testamento, y por tal motivo no se menciona en los demás escritos del Nuevo 
Testamento. La pregunta es: ¿Dónde se hallan los otros procedimientos extrabíblicos?  

«Y estas señales seguirán a los que creen: En mi nombre echarán fuera demonios; 

hablarán nuevas lenguas; tomarán en las manos serpientes, y si bebieren cosa mortífera, 

no les hará daño; sobre los enfermos pondrán sus manos, y sanarán» (Mr. 15: 17,18). 
Seguramente muchos habrán pensado en este pasaje para desacreditar lo hasta aquí 

indicado. Y es cierto, este versículo es el punto de encuentro donde confluyen la mayoría 

de carismáticos para fundamentar estas doctrinas: el don de lenguas, echar demonios, 
sanar enfermedades, y demás enseñanzas... El texto bíblico mencionado se encuentra 

situado en el pasaje de San Marcos 16:9-20, y para muchos eruditos este pasaje es 

considerado como una añadidura en los manuscritos bíblicos más tardíos, y por lo tanto 
ofrece ciertas dudas en cuanto a su inspiración. Ahora bien, en el caso de que la Crítica 

Textual no tuviera la razón (cosa que es bastante probable), y aceptásemos por tanto el 

pasaje como Palabra inspirada, pienso que tampoco hallamos ningún problema al 

respecto. El evangelio de Marcos es un documento de fecha muy temprana, y este mismo 
texto, con sus promesas mencionadas, ya se cumplió al pie de la letra entre los apóstoles 

(que son los que hicieron las señales), como lo indica no solo el final de Marcos, sino 

también los abundantes versículos que señalamos anteriormente acerca de las señales 
apostólicas, relatada en Hechos, principalmente.  

 

EJEMPLOS QUE INVALIDAN ESTA DOCTRINA  
 

La enfermedad para gloria de Dios  

 

Partimos de una premisa bíblica importante: la enfermedad no es algo malo en sí 
mismo, ni producto de los demonios, como algunos defienden. Muy al contrario, el Señor 

puede utilizar todos los desajustes de la vida para su propia gloria, encauzando las 

aflicciones como elemento de gran bendición para sus siervos. El aguijón de Pablo parecía 
una muestra palpable de ello. Él mismo acudió varias veces a Dios para librarse de su 

problema personal. Lejos de recibir sanidad, la divina respuesta fue más que 

contundente: «Bástate mi gracia; porque mi poder se perfecciona en la debilidad» (2 Co. 

12:9). El caso más significativo lo encontramos en la grave desventura que tuvo que 
experimentar el incomprendido Job. Aun con toda su tribulación, observamos en el relato 

que la prueba repercutió finalmente en gran beneficio espiritual para su vida (y también  

 
-43- 

 



 

material). La enfermedad, así como las circunstancias catastróficas que padeció, no 
fueron producto de ningún pecado, o de varios demonios que instigaban las carnes del 

pobre Job. Lo que verdaderamente experimentó este gran héroe de la fe, fue una intensa 

prueba, y Dios utilizó a Satanás para así probarle; con lo cual, la enfermedad y su 
tragedia fueron originadas con el permiso divino. Y el resultado de pasar por aquella 

profunda lección, resultó en la glorificación del Creador, y en la perspectiva correcta que 

el mismo Job adquirió de su propia persona delante de Él. Añadiendo que la posterior 
bendición física, material y espiritual, fue mejor que el anterior. 

Así es, aquellos cristianos que pasan por pruebas importantes (incluida la 

enfermedad), alcanzan la posibilidad de adquirir una perspectiva más adecuada de Dios y 

de ellos mismos. Una vez superada la prueba, el creyente se apercibe de la grandeza del 
Señor y de su propia pequeñez, al tiempo que resalta el contraste entre la perfecta 

santidad divina y la gran imperfección del cristiano, por muy virtuoso que éste sea.  

Por otro lado, el apóstol Pablo, dirigiéndose a los gálatas, les recuerda lo siguiente: 
«Pues vosotros sabéis que a causa de una enfermedad del cuerpo os anuncié el 

evangelio» (Gá. 4:13). Aquí, la contradicción resulta del todo manifiesta. Si entendemos 

que las enfermedades las causan los demonios, no tendríamos más remedio que aceptar a 

los demonios como colaboradores en la extensión del Evangelio... Así pues, observamos 
que el mismo apóstol Pablo sufrió enfermedades y no pocas penalidades, pero no utilizó 

sus dones para librarse; más bien pareció asumir toda situación de conflicto con plena 

serenidad. De tal manera, la enfermedad de Pablo, según texto leído, no poseyó ninguna 
connotación negativa; todo lo contrario, fue un medio utilizado por Dios para la bendición 

de su propia persona, así como de su ministerio cristiano.  

El caso de Timoteo (colaborador de Pablo), quien tuvo que padecer varias 
enfermedades, resulta aleccionador. En esta ocasión, el apóstol se limita a ofrecerle un 

remedio de tipo casero: «Bebe un poco de vino por causa de tu estómago y de tus 

frecuentes enfermedades» (1 Ti. 5:23). Y Pablo no le recomienda que realice una reunión 

de milagros o exorcismos para su posible curación, ni apela a ningún versículo de la 
Escritura para enseñarle dicha doctrina. Leamos con sentido, porque si Timoteo padecía 

de varias enfermedades, podemos bien preguntarnos, ¿cuántos demonios tenía 

Timoteo...?  
Epafrodito (fiel hombre de Dios) también estuvo gravemente enfermo, y al parecer 

fue el Señor quien le sanó directamente: «Pues en verdad estuvo enfermo, a punto de 

morir; pero Dios tuvo misericordia de él...» (Fil. 2:27). Notemos cómo aquí tampoco se 
utilizaron personas «ungidas» con dones para la sanidad de Epafrodito.  

Padecimiento complicado fue el del fiel hermano Trófimo, colaborador en los viajes 

de Pablo, que tuvo que permanecer en la ciudad de Mileto a causa de una enfermedad, y 

no pudo seguir acompañando a Pablo: «A Trófimo dejé en Mileto enfermo» (2 Ti. 4:20).  
Con la lectura de estos versículos, ya comenzamos a observar que en la Iglesia 

creciente no todos los enfermos eran sanados. Al parecer, las señales mesiánicas ya no 

eran tan necesarias para la propagación del Evangelio, y éstas van siendo remplazadas 
por la «predicación apostólica». Al igual que estos ejemplos, reconocidos siervos de Dios 

(Martín Lutero, Carlos Spurgeon, Richard Baxter, Juan Bunyan, y otros muchos), a lo 

largo de la historia de la Iglesia, han sufrido dolencias físicas y desajustes psicológicos; y 
nunca los han atribuido a los demonios personalizados, y en tales casos tampoco a 

pecados particulares. En sentido inverso, las enfermedades han constituido una prueba 

«en la debilidad», y han proporcionado principios de maduración espiritual en el creyente 

fiel; contribuyendo en gran manera a la propia glorificación de Dios. No son pocos los que 
han sobrellevado la enfermedad con toda paciencia y dignidad, y no han recurrido a 

ningún evangelista sanador para ser curados. ¿Por qué, entonces, reprender a la 

enfermedad y a los demonios que la producen? ¿No es mejor poner en manos del buen 
Padre celestial todas las enfermedades, y demás infortunios, para que pueda guiar 

nuestros pasos según sus sabios e infinitos designios? Una vez más recordemos el texto 

bíblico: «Porque mi poder se perfecciona en la debilidad» (2 Co. 12:9).  

 
 

 

-44- 
 

 



 

La restauración final  
 

Parece correcto, además de bíblico, admitir que la curación de las enfermedades, 

sean físicas o mentales, está plenamente garantizada para un futuro, esto es, cuando 
Jesucristo regrese para poner fin al presente estado de cosas. Es, en esa nueva era, y no 

ahora, que nuestra salvación será completada de una forma integral; ya no habrá muerte, 

ni dolor, ni enfermedad de ningún tipo. En el retorno de Jesucristo, nuestros cuerpos 
experimentarán una especial transformación, conforme a la imagen de su cuerpo: «El cual 

(Jesús) transformará (futuro) el cuerpo de la humillación nuestra (incluido 

enfermedades), para que sea semejante al cuerpo de la gloria suya» (Fil. 3:21). «El que 

levantó (Dios) de los muertos a Cristo Jesús vivificará (futuro) también vuestros cuerpos 
mortales por su Espíritu que mora en vosotros» (Ro. 8:11). «Esperando (futuro) la 

adopción, la redención de nuestro cuerpo» (Ro. 8:23). «Y ya no habrá (futuro) muerte, ni 

habrá más llanto, ni clamor, ni dolor; porque las primeras cosas pasaron» (Ap. 21:4). Una 
vez leído los versículos, no hay lugar para la confusión acerca de nuestra futura 

restauración física. Aunque, no obstante, como venimos recalcando, tampoco se pone en 

duda las sanidades que el buen Padre pueda hacer hoy (Él es omnipotente) bajo su 

providencia divina. Ahora, lo que bíblicamente comprendemos, es que Dios obra de forma 
directa y solo en casos cuando la curación forme parte de sus propósitos concretos para la 

persona que la recibe. Es cuestionable la intermediación humana, puesto que, como 

hemos visto en la Escritura, tales prácticas sanadoras no se demuestran entre los 
cristianos (con la excepción de los apóstoles).  

Por lo demás, debemos aceptar, ante todo, a una iglesia que actúa por fe y no por 

vista; que humildemente busca a Dios en oración, con ruegos, con lágrimas, y sobre todo, 
con la confianza absoluta en sus fieles promesas (sin desesperación).  

A juzgar por los acontecimientos que nos rodean, estamos seguros de que si algo 

hoy necesita ser sanado, y de manera urgente, son los extremos de las prácticas 

carismáticas, que no hacen otra cosa que enfermar espiritualmente al pueblo de Dios, y 
corromper la verdadera doctrina revelada una vez y para siempre en su Palabra eterna.  

 

La contradicción carismática  
 

Resulta significativo descubrir, que cuando Jesús sanaba una enfermedad, les 

mandaba a sus discípulos «que nadie lo supiese» (Mr. 5:42). En cambio, según la doctrina 
carismática, cuanta más gente lo sepa mejor, pues las curaciones milagrosas deben 

acompañar a la predicación del Evangelio –según declaran–, para que de esta forma la 

gente obtenga más fe y así pueda aceptar el mensaje... Pero, esta afirmación parece muy 

alejada del espíritu bíblico, que se manifiesta de forma contraria: la salvación es por fe, y 
no por vista. Cabe preguntarse, ¿por qué el apóstol Pablo menciona el don en la carta a 

los Corintios? (1 Co. 12:31). Quizá los corintios entendían, en su afán de protagonismo, 

que el don de sanidades (todavía vigente entre los apóstoles) era uno de los más 
espectaculares, y por lo tanto, de mejor consideración entre los creyentes... En contra de 

este pensamiento, dicho don correspondía más bien al nacimiento y configuración de la 

Iglesia. Y así es como a partir de Pentecostés, se exhibía solo entre los apóstoles, como 
evidencia mesiánica de la venida del Reino. De hecho, los prodigios, las sanidades o los 

milagros, se relacionaban siempre con las señales mesiánicas; por lo que en una iglesia 

madura ya no son necesarias para la exposición del Evangelio, como parece indicar la 

ausencia de estos dones en las otras listas: véase Romanos 12 y Efesios 4.  
¿Cómo explicar, que al igual que el don de lenguas, 1 Corintios sea la única carta 

donde se menciona este don? Cabría pensar que si estos carismas se hallan en la lista de 

1 Corintios 12, entonces todos los cristianos podríamos tener acceso a ellos. En el sentido 
opuesto, observamos en el Nuevo Testamento que el don de sanidades no se conoce a 

modo de práctica efectuada en las iglesias, por parte de ningún pastor o hermano con 

dicho carisma. Es comprensible pensar que la iglesia en Corinto, como niños en Cristo –

según Pablo–, necesitaba ver y palpar, pues al parecer todavía no habían desarrollado su 
discernimiento eclesial lo suficiente.  

 

-45- 
 

 



 

Definitivamente, hoy día la Iglesia no precisa de manifestaciones visibles ni 
espectaculares; así como tampoco los escépticos al mensaje bíblico necesitan ver el 

«milagro» para creer en el Evangelio. Tanto la salvación del incrédulo, como la 

santificación del creyente, deben ser aplicados por la fe; pues el llamamiento bíblico se 
revela así: «Mas el justo por la fe vivirá» (Ro. 1:17).  

Finalmente debemos preguntarnos: ¿Por qué verdaderos hombres de Dios, que han 

sido columnas y baluartes en la historia de la Iglesia, y de gran beneficio para el pueblo 
de Dios, no hablaron en lenguas, ni hicieron sanidades, y demás prácticas adicionales? 

¿Acaso debemos dudar de su espiritualidad? ¿Eran creyentes de segunda clase? ¿Tal vez 

es que no tenían suficiente fe? ¿Por qué no se producen estos dones y manifestaciones en 

cristianos que son sinceros y que pertenecen hoy a denominaciones no carismáticas? ¿El 
Señor reparte los dones por sectores evangélicos? De cualquier forma que lo veamos, 

estos fenómenos de los que hablamos ya se producían en tiempos de Jesús; se realizaban 

en su nombre, y no eran el resultado de ningún don espiritual, sino que más bien 
constituían una estafa, y el Señor les calificó de «hacedores de maldad», como se relata 

en Mateo 7:21-23.  

No parece nada sorprendente el hecho de que a mitad del s. XX comience a 

extenderse el movimiento carismático por todo el mundo. A este respecto, es preciso 
entender que el siglo XX inaugura una época donde la explosión de conocimientos es 

masiva; no solo tecnológicos, sino de la propia psicología humana... A partir de este siglo 

es cuando las sectas han proliferado con gran fuerza, y se han esparcido movimientos 
filosóficos y religiosos que antes no existían. Y no es de extrañar, como ya ocurrió en la 

iglesia de Corinto, que en muchos sectores evangélicos se hayan infiltrado ciertos 

elementos pertenecientes a estos ámbitos, y como resultado estén corrompiendo la sana 
doctrina con sus falsas enseñanzas y prácticas extrabíblicas.  

 

EXPLICACIÓN DE ALGUNAS SANIDADES  

 
Consideramos que si las milagrosas curaciones que se realizan en los ambientes 

evangélicos extremos, producidas en reuniones o congresos especiales, son realmente de 

origen divino, entonces deberemos investigar bien si los procedimientos que se siguen son 
acordes con las enseñanzas generales de la Palabra de Dios. De no ser así, quizás estos 

supuestos milagros resulten ser solamente el producto de la sugestión mental; o quizá la 

consecuencia de un fraude; o, en los casos más graves, milagros de origen demoníaco.  
 

El origen divino  

 

Podemos contemplar en los textos de la Escritura, y en periodos históricos 
concretos, diversas sanidades realizadas directamente por intervención divina. Pero, lo 

que efectivamente no encontramos, es el montaje extremista que se produce en ciertos 

sectores carismáticos. Visto el panorama, para muchos el milagro de la sanidad no se 
plantea como una cuestión de fe, sino más bien de «suerte». Y no pocas personas acuden 

a estos actos con gran inquietud, esperando que la «fortuna» les acompañe. Y si se habla 

de Dios, es más bien como si fuera una especie de amuleto que trae suerte. Es como si 
aguardasen que el truco de magia que va a realizar el «milagrero» funcionase con ellos... 

Y es más, se olvidan del pasaje bíblico: «Jehová es mi pastor; nada me faltará... Aunque 

ande en valle de sombra o de muerte, no temeré mal alguno...» (Sal. 23).  

Nos preguntamos, ¿por qué Dios debería de sanar en una campaña de milagros, a 
una hora específica, en un lugar establecido, y bajo las formas arbitrarias de un individuo 

en particular? ¿No es esto arrogancia y presunción? Si Dios es nuestro Pastor, no nos 

preocupemos tanto, pues Él mismo irá en busca de sus ovejas para sanarlas y 
confortarlas espiritualmente; y si así lo decide, también incluirá la curación física… Esta, y 

no otra, es la verdadera experiencia de fe que todo cristiano debe aceptar en su devenir 

cotidiano.  

 
 

 

-46- 
 

 



 

Una vez más volvemos a repetir que Dios puede sanar enfermedades, y de hecho lo 
hace (según su propósito), y sin necesidad de espectáculos o por medio de individuos 

determinados, que por cierto se llevan la gloria, aunque ellos digan que no o digan ¡gloria 

a Dios! Para buena muestra de ello, sirva la siguiente declaración de una familia: «Cada 
noche tenemos nuestra hora familiar. Mis hijos le aman a usted y nunca la olvidarán. 

Nunca dejan de hablar de la señorita Kuhlman» (Kathryn Kuhlman, Yo Creo en los 

Milagros. Ed. CLIE, 1987, 41). Nos resulta altamente llamativa la frase «nunca dejan de 
hablar de...». Pese a que muchos «sanadores» afirmen lo contrario, ellos son objeto de 

constante gloria por parte de las multitudes que asisten a sus reuniones; y esto, 

indudablemente, resta gloria al Dios eterno, que es el único merecedor de ella.  

Para comprender la sobrenaturalidad de las curaciones, debemos recordar el 
concepto de providencia, ya explicado en este capítulo; y entender que si el Señor realiza 

curaciones físicas hoy, no es para demostrar la venida del Mesías por medio de las 

señales mesiánicas, ni para conferir autoridad apostólica a nadie. Simplemente Dios sana, 
bien sea de forma sobrenatural, o por medio de los procesos naturales, en función de sus 

determinados decretos para cada individuo.  

Como hemos visto, la enfermedad puede ser utilizada en muchas ocasiones y 

circunstancias especiales, sobre todo para probar el amor del creyente y su fidelidad a 
Dios; como, asimismo, también juega un papel decisivo en su maduración espiritual. Y 

aunque ahora no comprendamos este necesario proceso, y así tengamos que sufrir todo 

tipo de dolencias, no debemos en ningún caso desesperar; pues estamos seguros y 
confiados de la presencia de nuestro buen Pastor, ya que Él está pendiente de todas 

nuestras necesidades. Así lo enseñó Jesucristo en Mateo 6:8.  

 
Curación aparente  

 

Hemos de advertir, además, que existen numerosos casos donde el engaño resulta 

evidente; en los cuales se preparan personas (aparentemente enfermas) para que, en 
campañas o cruzadas de sanidades, reciban el esperado milagro. Y esto se realiza con la 

excusa de que el espectáculo no fracase, dado que la gente tal vez puede perder la fe si 

no ve los hechos portentosos que demuestren el poder de Dios. Igualmente, el desespero 
con el que algunos acuden en busca del milagro que solucione su problema personal, se 

percibe más bien como un acto de cierto egoísmo, que no de confianza en Dios. Y esta 

disposición frenética, que desea adelantarse a los propósitos eternos del Creador, lo único 
que favorece es la puesta en marcha de verdaderas estafas. Así pues, pretender que «las 

piedras se conviertan en pan (aquí y ahora)» (Mt. 4:3), representa una actitud que resta 

fe en el Todopoderoso, y en cualquier caso se desplaza hacia el «ungido sanador», 

creando así la esperada ocasión para que éste pueda aprovecharse, sin piedad alguna, de 
las necesidades del corazón afligido.  

Aparte de la gloria personal y del reconocimiento que estas reuniones conllevan 

para el «personaje» en cuestión, también es importante señalar que detrás de todos estos 
fraudes está el señor «dinero», que utiliza la charlatanería siempre dispuesta a engordar 

el bolsillo de sus representantes... a costa de empobrecer el bolsillo ajeno, claro está. Por 

ello existe la costumbre de pedir oración a cambio de una ofrenda, creyendo que la 
oración del «milagrero» goza de un poder mágico que obra el prodigio, o que Dios 

atenderá de forma especial al citado sanador porque resulta ser más santo, o porque al 

parecer goza de una conexión pontífica de parte del Altísimo. No nos engañemos, solo 

Jesucristo es nuestro Sumo Pontífice, esto es, el único puente entre Dios y el hombre, 
como cita Hechos 4:12.  

Siguiendo el hilo de lo hasta aquí expuesto, recuerdo que en cierta ocasión estaba 

contemplando un vídeo sobre cierta campaña de milagros y sanidades, realizada por uno 
de los carismáticos de referencia en Norteamérica: Benny Himm, el cual ya hemos 

nombrado. El suceso al que quiero aludir, ocurrió cuando un niño sordo de nacimiento, 

por herencia del padre, pudo escuchar con toda claridad a causa de la milagrosa curación 

que se efectuó en dicha campaña. Esta familia, por su procedencia, atuendo y aspecto 
físico, parecía ser bastante pobre y con gran necesidad (la situación de precariedad  

 

-47- 
 

 



 

económica ofrece una buena oportunidad para comprar las supuestas curaciones de las 
personas). Ya me parecía un tanto sospechoso, pero al ver la escena, y observar 

meticulosamente todos los detalles, comprendí el mayúsculo fraude que se estaba 

produciendo. En este caso, si analizamos la dolencia desde el ámbito médico, 
comprobaremos que es poco frecuente la transmisión heredada de la mencionada 

enfermedad. Pero, lo más interesante resultó cuando el evangelista-sanador puso sus 

manos sobre los oídos del infante... Después de hacer unos aspavientos y dar por 
finalizado el milagro (sanidad), se situó detrás del niño y comenzó a dar palmadas en 

ambos oídos. El pequeño asentía con la cabeza –con cierta sonrisa– queriendo decir que 

oía las palmadas. Seguidamente, lo más asombroso fue contemplar el rostro del niño 

cuando recibió la aparente curación, en el cual no había ninguna expresión de cambio o 
alteración; cosa muy extraña, pues si realmente hubiera sucedido el milagro, desde el 

acto de no oír absolutamente nada –desde el nacimiento–, a pasar a escuchar en un 

instante los gritos de júbilo y de ¡gloria a Dios! manifestados tras la sanidad, se hubiera 
ocasionado una conmoción psicológica tremenda, pues se deduce que el subconsciente del 

niño no reconoce las voces o los sonidos (al no haberlos escuchado nunca), y se habría 

producido, como es normal, una lógica y significativa reacción; con lo que, de alguna 

manera, la inocente criatura hubiera reflejado en su cara cierto estado de asombro, de 
cambio o de estupefacción. Si bien, aceptando que los niños son básicamente ingenuos, 

parece comprensible que el pequeño no tuviera la capacidad para realizar teatro, sino que 

actuó con toda naturalidad, siendo prueba de que ese milagro no fue sino un fraude en 
toda regla.  

Resulta curioso observar que, en todas estas reuniones, las sanidades son 

realizadas de una manera escondida, entre bastidores, con muy poca evidencia; y si hay 
alguna, nunca mostrada de forma clara y transparente. Los episodios transcurren entre la 

verdad y la mentira, entre lo milagroso y lo psicológico, lo creíble y lo increíble; entre las 

enfermedades imaginarias y las aparentes sanidades. Y todo ello revestido de duda, 

sospecha e incertidumbre. Con razón dice el texto: «Aquel que hace lo malo, aborrece la 
luz y no viene a la luz, para que sus obras no sean reprendidas» (Jn. 3:20).  

Es cierto, los sanadores y milagreros del movimiento de Señales y Prodigios, 

realizan sus portentos de una forma muchas veces casi ridícula. Leía en algún artículo: 
Billetes de dólares que se convierten en 20 dólares; paños milagrosos que son ofrecidos a 

cambio de ofrendas; animales muertos que resucitan; lavadoras estropeadas que vuelven 

a funcionar... entre otros dudosos prodigios, que en definitiva son absurdos y difíciles de 
creer.  

Por otra parte, es preciso resaltar la «única esperanza» que estas jornadas 

milagreras representan para muchos, que acuden a ellas buscando una urgente solución a 

su problemática personal. Y puede ocurrir, además, que si estas promesas 
propagandísticas de sanidad quedan incumplidas, el propio acto no solamente sea inútil 

para los asistentes, sino que también genere en ellos una gran decepción contra Dios, que 

en muchas ocasiones resulta irreparable. Y esta contrariedad puede comportar, como es 
de esperar, un endurecimiento en lo que respecta al mensaje de la Palabra. Es de suponer 

que de no producirse el tan esperado milagro, el consiguiente sentimiento de culpa, 

desconsuelo y rebeldía que ello puede conllevar, alcance unas repercusiones 
verdaderamente trágicas... En tal caso, la primera ilusión que se ha originado en el 

espectador, solo desemboca en desilusión, fracaso y frustración; y lo más grave es que a 

ello se le puede añadir un resentimiento amargo contra el mismo Creador.  

 
Sanidad psicológica  

 

Visto desde una perspectiva médica y psicológica, debemos saber que la mente 
adquiere un poder extraordinario sobre el cuerpo. Así, el 100% de las enfermedades 

poseen un claro componente psicológico, y se estima que más de un 50% de las dolencias 

físicas son causadas por desajustes de origen psíquico. Este particular fenómeno se 

conoce con el nombre de «enfermedades psicosomáticas»; muchas de ellas son tratadas 
en el ámbito médico, y la mayoría se solucionan sin recurrir a ninguna sesión de milagros.  

 

-48- 
 

 



 

Se presume que cuando la enfermedad tiene su origen en la «psique» de la 
persona, y así se aplican unos métodos psicoterapéuticos adecuados, la enfermedad del 

cuerpo (que solo es una proyección del problema psicológico) desaparece, y no porque se 

haya obrado ningún milagro, sino sencillamente porque se ha resuelto la razón principal 
del problema, que estaba radicado en la psique.  

También, debemos señalar que toda persona con una enfermedad de causa 

psíquica que deposite su confianza en algún método o curandero, y crea firmemente que 
va a ser sanada (sea un tele predicador o la virgen de Lourdes), obtendrá posibilidades de 

conseguir la curación, debido a la propia fe que ha depositado en ese método o persona. Y 

el maravilloso resultado que se produce, no es otra cosa que la consecuencia de aplicar lo 

que en términos psicológicos se denomina la autosugestión mental. El «efecto placebo» 
está suficientemente probado en el ámbito médico experimental. Así, cuando existe un 

problema interno, el cerebro segrega una serie de sustancias especiales que estimulan las 

endorfinas naturales de nuestro cuerpo. Estas son sustancias bioquímicas que se 
producen por una estimulación de los neurotransmisores cerebrales. Y tal estimulación se 

puede provocar por alteraciones mentales y otros métodos que consigan modificar el 

estado psíquico de la persona. Así, las llamadas endorfinas gozan de una extraordinaria 

capacidad para reestablecer cualquier desequilibrio psico-físico de nuestro organismo. 
Este proceso natural está demostrado en el ámbito de la investigación científica, y desde 

luego no se atribuye a ningún milagro, en todo caso al milagro de la vida que Dios ha 

implantado en nuestra propia psico-biología humana.  
En lo que se refiere a las sanidades, por desajustes esencialmente físicos, pudiera 

suceder que, en unos momentos de euforia o de éxtasis emocional, el cuerpo obtenga 

fuerzas extras (excesivo aumento hormonal), y entonces, debido a que la mente es sobre 
estimulada a tal fin, sucede que el que está paralítico puede andar momentáneamente, el 

que está mudo casi le escuchamos hablar, y el que está ciego por momentos parece que 

ve. Sin embargo, cuando ha pasado el periodo de sobreexcitación, estas personas vuelven 

a su estado anterior, con la confusión correspondiente...  
 

El origen demoníaco  

 
Abordando el tema desde un planteamiento ocultista, es bíblicamente cierto que 

existen fuerzas diabólicas con poderes sobrenaturales para originar toda clase de 

prodigiosas curaciones. Y no es sorprendente, porque el mismo Satanás «se disfraza 
como ángel de luz» (2 Co. 11:14). Él es falsificador de la Verdad, y debemos saber que la 

mayoría de los milagros que se presentan como si proviniesen de Dios (la Luz), y que se 

realizan en el nombre de Jesús, en realidad provienen de las tinieblas más oscuras: 

«Muchos me dirán en aquel día: Señor, Señor... en tu nombre (en el nombre de Jesús) 
hicimos muchos milagros... Y entonces les declararé: Nunca os conocí; apartaos de mí, 

hacedores de maldad» (Mt. 7:22,23).  

En cierta ocasión escuché el testimonio de una mujer sobre la curación de su 
marido, la cual se produjo en una campaña de milagros. Ella contaba que posteriormente 

a la sesión milagrosa, el esposo (que había sido sanado de unos tumores) se veía 

sometido a unos fuertes cambios de carácter. Esta señora decía: «Es como si una fuerza 
superior se apoderara de él, como si el demonio le poseyera; se vuelve muy agresivo, 

hasta tal punto que queda exhausto y tiene que permanecer convaleciente en cama...». 

No pensemos que este fue un suceso aislado, pues existen muchos otros casos en los 

que, después de haber recibido la sanidad física, las consecuencias psicológicas han sido 
mucho peores que la propia enfermedad. Y bien podemos preguntarnos, ¿a qué es 

debido? Pues a que Satanás es muy astuto, y sus servicios no son gratuitos, 

naturalmente; por el contrario, los hace pagar muy caros. En muchas ocasiones, lo que 
consigue es trasladar la enfermedad de la parte física a la parte espiritual (con lo cual sale 

ganando), ya que la esfera espiritual es trascendente, y contiene implicaciones eternas. 

En cambio, la esfera física, tal y como la poseemos ahora, no alcanza una proyección 

eterna, según cita 1 Corintios 6:13.  
 

 

-49- 
 

 



 

Por lo tanto, en las enfermedades y sus curaciones fáciles, examinadas desde una 
concepción psicológica, hasta poder llegar a una intervención satánica, está en juego la 

relación espiritual del hombre con Dios y sus consecuencias eternas. Satanás ofrece sus 

rápidas soluciones, pero con la condición de encadenar a los incautos que caen en sus 
garras, provocando con ello gran dependencia de ciertas prácticas y creencias antibíblicas, 

que asimismo roban la confianza en Dios (aumentándola en el sanador), falsifican la 

verdadera doctrina bíblica (fomentando la apostasía doctrinal), animan a los creyentes a 
buscar la experiencia (no la fe), y favorecen la glorificación del hombre (no de Dios): 

«Porque se levantarán falsos cristos y falsos profetas, y harán señales y prodigios, para 

engañar...» (Mr. 13:22). 

Después de todas estas reflexiones, nos preguntamos: ¿De dónde provienen los 
milagros o extrañas prácticas que se producen en estos ámbitos? Aun sin ofrecer una 

respuesta absoluta a la pregunta, con todo, podemos llegar a una conclusión razonable: 

Ante la duda, abstenerse. 
No debemos ignorar, pues, las maquinaciones del enemigo, y reconocer que hoy 

más que ayer se producen auténticas sanidades, pero que, no obstante, muchas de ellas 

son realizadas bajo el dominio de «las tinieblas» más profundas: «Inicuo cuyo 

advenimiento es por obra de Satanás, con gran poder y señales y prodigios mentirosos» 
(2 Ts. 2:9). No son pocos los que conozco personalmente, dentro del ámbito carismático, 

que han admitido una sanidad, o cierta experiencia trascendental, y a la vez he podido 

apreciar con claridad cómo su esfera psicológica y espiritual han resultado gravemente 
afectadas. Unos han quedado desequilibrados psicológicamente; otros continúan atados a 

doctrinas y prácticas bíblicamente impropias; algunos sufren importantes perturbaciones 

mentales o cambios de carácter; y también a muchos de ellos les suceden experiencias 
extrañas, y son objeto de fenómenos paranormales, que los mantienen viviendo en 

constante temor e intranquilidad.  

Estimado lector: confiar en ciertas reuniones, sanadores o métodos extrabíblicos, 

es jugar con «lo oculto», y ello puede acarrear consecuencias graves e imprevisibles... Si 
usted padece alguna enfermedad, sea prudente y no caiga en la desesperación. Dios es su 

Pastor personal, y todavía prevalece su especial cuidado para con todos sus hijos. Él es 

fiel, y así lo promete en su Palabra. Por consiguiente, si nuestro buen Padre así lo desea, 
usted sanará de la enfermedad; y si no es así, deberá seguir confiando en Él. Acepte de 

buen grado cualquier padecimiento, recibiéndolo como una prueba que al tiempo 

fortalecerá su fe y amor hacia el Salvador; siempre contemplada con un propósito de 
eternidad. Y no olvide de expresar un sincero agradecimiento, en sus oraciones, por las 

buenas cosas que seguramente Dios le ha concedido en su divina providencia.  

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 
-50- 

 

 

 



 

 
 

 

 

 

 
 

 

 

 
SATANÁS Y LOS DEMONIOS 

 

Tanto la acérrima incredulidad en la existencia de Satanás, como la creencia 
obsesiva acerca de su persona y actividad en este mundo, han creado los dos extremos 

donde se balancean las opiniones, bien sea en el ámbito secular como en el cristiano. Es, 

fundamentalmente, en estos polos opuestos donde el diablo logra su incesante actividad. 

A unos para mantenerlos en la ignorancia, y a otros para aprisionarlos en el error.   
 

UN ÉNFASIS DESMESURADO  

 
Satanás es el gran imitador de Dios, y como dice el refrán, «sabe más por viejo que 

por diablo», y por ello conoce muy bien las estrategias bíblicas más eficaces para 

confundir a los cristianos. No olvidemos que por algo es el segundo más poderoso, 

después del Creador, y por lo tanto no debemos mantener una idea simplista acerca de su 
maléfica intervención. Si consideramos con detalle la operación de Satanás en este 

mundo, huelga decir que su actividad es en todos los casos controlada por Dios. Y aunque 

la Biblia enseña que el diablo se encuentra rugiendo como un «león», la verdad es que no 
posee ningún derecho sobre los verdaderos cristianos; porque, como enseña la Biblia, 

somos pertenencia del Señor (1 Co. 6:19,20). Así, su dominación está ciertamente 

restringida, y solo puede actuar bajo el radio de acción que Dios, el Soberano, le permita, 
dado que Satanás no tiene parte en el reino de Cristo. También es verdad que su molesta 

intervención en nuestra vida tendrá la intensidad en la medida que le demos lugar 

(voluntariamente). Si la Escritura aconseja a los cristianos: «Ni deis lugar al diablo» (Ef. 

4:27), nos preguntamos: ¿No es posible darle lugar con todas las prácticas extrabíblicas 
mencionadas anteriormente? Satanás puede rugir en su jaula... pero en ningún modo 

debemos nosotros abrirla.  

Normalmente cuando se habla mucho de una persona, aunque sea para mal, quien 
se lleva la gloria es la propia persona; con lo que se consigue obstaculizar buena parte de 

nuestro precioso tiempo, y llevar cautivo todo pensamiento hacia el objeto deseado. Pero, 

la Biblia dice que nuestra atención debe estar puesta en Jesús, no en Satanás; ya que 
esto es lo que él quiere: que desviemos nuestra mirada hacia el Salvador y hacia sus 

fieles enseñanzas.  

Ahora bien, Satanás está muy interesado en que se busque la experiencia y se le 

reste importancia a la Palabra de Dios. Y una manera de conseguir este fin, con la mayor 
efectividad, es que la persona establezca vínculos espirituales con los demonios. Y cuanto 

mayor sea la obsesión, mayores serán también los puentes de pensamiento que se 

establecerán con los participantes, y todavía mucho más fuertes los estrechos lazos que 
se crearán entre ambas partes. De esta manera, pues, Satanás consigue involucrar a los 

interesados en los peligrosos pasatiempos que él tiene preparados.  

El fragmento del siguiente relato, nos ofrece una pincelada de las ideas que se 
propagan en estos ambientes. Cuenta el autor: «Mary Ann estaba gravemente 

demonizada por muchos demonios sexuales asociados con el abuso de que había sido 

víctima en su infancia por parte de su abuelo. Un grupo aún mayor de demonios sociales 

(ira, rabia, rebeldía, rechazo y resentimiento) eran los más importantes, con el 
resentimiento a la cabeza» (Ed. Murphy, Manual de Guerra Espiritual. Ed. Caribe. 1994, 

516). Leído el texto, nos fijamos en el disparate que logra pronunciar este escritor, al  

 
-51- 

 



 

calificar a la víctima de «gravemente demonizada». Según esta declaración, si debemos 
buscar aquí algún demonio es, sin duda alguna, en el sinvergüenza del abuelo, y no en la 

pobre mujer, que lo único que tenía era una lógica herida infantil derivada de su propia 

experiencia traumática. ¿Logramos ver cómo se producen los extremos…? Y claro que se 
tendría que haber liberado a la pobre mujer, pero principalmente de la satánica 

inmoralidad del abuelo; y ahora, por desgracia, de las secuelas psicológicas que le 

produjo este grave incidente. En este caso, la liberación no se realizaría por medio de 
exorcismos; entre los varios métodos, necesitaría de un procedimiento psicoterapéutico 

adecuado, y por descontado, el Evangelio como primer agente sanador. Con este ejemplo 

y otros, vemos que Satanás engaña y confunde con sus mentiras supuestamente bíblicas, 

con el sugerente argumento de la guerra espiritual. Y utilizando las artimañas del error, 
consigue desviar a los ingenuos de la Verdad; sobre todo a los que todavía no han 

ejercitado el discernimiento bíblico… Este suceso nos muestra que, si en nuestras 

doctrinas y prácticas nos apartamos de los parámetros establecidos por Dios en su 
Palabra, no nos quepa la menor duda de que le abrimos una puerta grande a Satanás.  

Visto el asunto en términos generales, bien podemos pensar que el hambre que 

este mundo tiene de nuevas y excitantes experiencias, predispone al incrédulo a creer en 

cualquier cosa: en los horóscopos, en las cartas del tarot, y también en otros muchos 
oscuros laberintos donde se produzcan el deseo concedido. Al parecer, para muchos el 

fenómeno del extremo carismático solo es una variante más de esta gama de 

posibilidades, aunque al mismo tiempo revestida de cristianismo. Es preciso, por tanto, 
reflexionar sobre las extrañas manifestaciones que se producen dentro del extremo 

carismático... ¿De dónde proceden?  

Llegados hasta aquí, no debemos obviar el tema, ni tampoco afrontarlo con 
superficialidad, dado que las implicaciones son demasiado serias. Buena medida sería que 

cada cristiano revisara minuciosamente sus creencias, y advirtiera si éstas contienen el 

suficiente apoyo bíblico como para creerlas y llevarlas a la práctica con toda fiabilidad.  

 
MINISTERIO DE LIBERACIÓN  

 

Es cierto que, al igual que en los relatos bíblicos, también hoy existen personas 
endemoniadas; y por supuesto que necesitan ser liberadas, aunque no por imposición del 

exorcista, como se tiene por costumbre, sino fundamentalmente haciendo uso del 

mensaje liberador de la Palabra divina.  
A veces, se percibe que las manifestaciones de posesión diabólica, son muy 

distintas de las que se suelen observar normalmente en los extremos carismáticos. De 

hecho, podemos hallar individuos poseídos, o directamente influenciados por los 

demonios, que son extremadamente inteligentes, y asimismo están dotados de una 
excelente audacia y gran capacidad; y por qué no decirlo, muchos gozan de una salud 

impecable. A la verdad que el perfil de estas personas no coincide con las imágenes que 

se pueden contrastar en algunos «exorcismos», en las cuales los aparentes endemoniados 
caen al suelo en un estado de rigidez, manifestando diversas convulsiones... Antes bien, 

estos cuadros clínicos que se producen, lejos de ser expresiones demoníacas, son en 

muchos casos simplemente ataques de convulsión histérica, que se ocasionan debido a 
una especie de prehipnosis involuntaria, donde el exorcista de turno fuerza elementos del 

subconsciente; y como resultado de ello, la persona interior (el inconsciente) se rebela 

con brusquedad y manifestaciones corporales descontroladas.  

Como siempre Satanás inventa enseñanzas que no se fundamentan en la Biblia, y 
que, en todo caso, son recubiertas con versículos aislados e interpretaciones forzadas y 

oscuras… Sin embargo, cuando éstas son analizadas a la luz de todo el contexto bíblico, 

nos damos cuenta del engaño infernal. Y no parece nada extraño tal procedimiento, pues 
la artimaña que Satanás utilizó con Adán y Eva en el huerto del Edén, fue tergiversar la 

Santa Escritura. Volvemos a la misma cuestión planteada: nuestra labor no consiste en 

realizar exorcismos, puesto que la Biblia no lo recomienda. Lo que sí enseña es que «si el 

Hijo os libertare, seréis verdaderamente libres» (Jn. 8:36). Así que, la verdadera libertad  
 

 

-52- 
 

 



 

se produce por la intervención directa del Espíritu Santo en el corazón del ser humano. En 
el momento que la persona se convierte a Cristo, la liberación se sucede en forma 

instantánea; y aquí no hay intermediarios, ni métodos adicionales. Jesús es la Verdad, y 

cuando recibimos su gracia, Él nos libera de todo influjo maligno. Y por el conocimiento de 
esa misma verdad (su Palabra), también nos libera de las influencias del pecado, de 

nuestro yo, y del mundo que nos rodea... Así lo expresó el mismo Señor: «Conoceréis la 

verdad, y la verdad os hará libres (liberación)» (Jn. 8:32). Es con la aceptación del 
mensaje redentor de la Palabra, que comienza la intervención poderosa del Espíritu de 

Dios, produciéndose auténtica liberación en el corazón de todo aquel que acepta la gracia 

salvadora de Cristo.  

Reparemos en el peligro, porque con la recepción de los procedimientos 
carismáticos mencionados, se está yendo en pos de los falsos cristos, y cayendo en las 

trampas que, con no poca astucia, el Maligno ha preparado para hacernos tropezar. Y 

para no incurrir en errores doctrinales, o prácticas insensatas, es necesario conocer bien 
la Palabra de Dios, y estar ejercitado en su manejo (la espada del Espíritu). De lo 

contrario, cualquiera es presa fácil para el diablo, que es lobo vestido de «oveja».  

Al igual que hemos hecho constar en las sanidades, el ministerio eclesial de liberar 

a las personas de los demonios, no aparece en el Nuevo Testamento. Es decir, no existe 
ninguna instrucción bíblica para los creyentes, en la que se nos inste a lleva a cabo estas 

prácticas ciertamente escandalosas.  

Sepamos distinguir las doctrinas, ya que si nos desviamos de la verdad bíblica, lo 
único que conseguimos es que Satanás se aproveche de todas las artimañas 

mencionadas, es decir, de los métodos que no son bíblicos en manera alguna. Métodos 

que, por otra parte, hacen que cada vez más personas se introduzcan en este juego 
peligroso. Valga una muestra de la errónea conducta plasmada por el autor carismático, 

con la siguiente confesión: «Yo nunca llamo demonio a nada hasta que en realidad haya 

hablado con él. Utilizo varios criterios para evaluar si estoy hablando con un demonio...» 

(Jhon Wimber, Sanidad poderosa. Ed. Caribe, 1987, 264). En contraste a esta 
declaración, la Escritura no presenta ninguna enseñanza que nos otorgue licencia para 

hablar con los demonios, ni tampoco para evaluar nuestra relación verbal con ellos. La 

única relación que promueve la Biblia es con Dios, y no con el diablo. Como veremos a 
continuación, la Palabra advierte que la lucha del cristiano consiste en resistir la tentación, 

y mantenerse firme en obediencia a las directrices bíblicas. Lo demás son complicaciones, 

que si en algo contribuyen, es a entorpecer nuestra buena relación con Dios, y a debilitar 
gravemente nuestra vida espiritual.  

 

NUESTRA LUCHA CONTRA EL ENEMIGO  

 
La guerra espiritual es un tema que parece hallarse muy de moda hoy día, y 

avalado por una especie de actitud triunfalista en muchos sectores cristianos. Pero, a la 

verdad, esta inquietud enfermiza por la guerra espiritual, no se corresponde con el 
verdadero llamamiento bíblico a la lucha. El creyente, en este sentido, está llamado a 

proclamar la verdad de Dios y no tanto a detectar la mentira de Satanás. Por la vía del 

contraste, la mentira se descubre de forma espontánea en la medida que estamos más 
empapados de la Verdad divina. Nuestro combate contra el Reino de las tinieblas debe 

hacerse siempre desde el Reino de la luz, y nunca al revés. De la misma forma, el engaño 

se logra descubrir cuando se conoce bien la verdad revelada en la Escritura. 

Para obtener un criterio acertado sobre la guerra espiritual, es preciso preguntarse: 
¿Cuáles son las instrucciones que se hallan en la Biblia para ejercer nuestra lucha contra 

el diablo y sus huestes de maldad? Con el objeto de responder bíblicamente a esta 

pregunta, destacaremos algunos textos claves, comenzando por el pasaje en Efesios 
6:11-18. En esta porción de la Escritura, se expone de forma clara, concisa y gráfica, la 

manera como debe actuar el cristiano frente a las asechanzas del diablo: «Vestíos de toda 

la armadura de Dios, para que podáis estar firmes...» (6:11). Al parecer, el texto indica 

que el tipo de lucha que se requiere, no se contempla como una batalla campal o guerra 
 

-53- 

 
 

 



 

encarnizada contra el enemigo. Más bien lo que se considera es la posición de estar firmes 
(vs. 11 y 14), y después resistir (v.13), para que, desde esa condición, podamos apagar 

los dardos que el maligno lanza sobre los cristianos (v.16).  

Las armas que se exponen en este pasaje: la verdad, la coraza de justicia, el 
apresto del Evangelio, el escudo de la fe, el yelmo de la Salvación, y la espada (esta era 

la espada pequeña que poseía el soldado romano para defenderse) del Espíritu, junto con 

la oración, son exclusivamente para la «defensa» y no para el «ataque». Y como podemos 
observar, no se encuentran los otros métodos que estos sectores utilizan hoy día para 

luchar contra Satanás. No se mencionan, como hace constar Peter Wagner –el promotor 

de la Guerra espiritual–, reprensiones, palabras agresivas, imposiciones de manos, soplos, 

repeticiones verbales, manifestaciones apoteósicas, ni demás entuertos. Tampoco se 
identifica el nombre de los demonios, ni se dialoga con ellos, o se les ataca, como ya 

apuntamos en apartados anteriores. 

Si pensamos que todos los síntomas que se muestran en el extremo carismático, 
son producto del Espíritu Santo, vamos por camino errado, pues el fruto del Espíritu es 

«amor (no egoísmo), gozo (contentamiento), paz (no excitación), paciencia (no 

desenfreno), benignidad (carácter afectuoso), bondad (buen hacer), fe (fidelidad a Dios), 

mansedumbre (docilidad), templanza (control de sí mismo); contra tales cosas no hay 
ley» (Gá. 5:22,23). Y como cita Santiago, la sabiduría de lo alto es «pacífica, amable, 

benigna, llena de misericordia y de buenos frutos, sin incertidumbre (palabra clave) ni 

hipocresía» (Stg. 3:17).  
El mismo Santiago, inspirado por el Espíritu Santo, nos recomienda un arma 

poderosa para hacer retroceder al diablo: «Someteos, pues, a Dios, resistid al diablo, y 

huirá de vosotros» (Stg. 4:7).  Si observamos bien el texto, la comisión para toda clase 
de liberación, consiste en «someterse a Dios». Esta prescripción bíblica es bastante 

explícita, puesto que exige una forma de vida en obediencia a Aquel que nos ha creado. 

La segunda prescripción es comprensible: «resistid al diablo». Vemos que dicha 

encomienda, ciertamente bíblica, no significa en ningún caso que hayamos de amenazarle 
o enfrentarnos con él. Parece tener un sentido completamente opuesto, es decir, evitarlo 

a toda costa, no cediendo a la tentación de involucrarse en los extraños juegos de 

malabarismo extrabíblico. Y como resultado de todo ello (de resistir al enemigo y 
someterse a Dios), el diablo no alcanza sus objetivos, y por consiguiente, según cita el 

texto, huirá de nosotros.  

Como bien habrá notado el lector, el tema parece bastante sencillo, y no existen las 
otras maniobras complicadas que se suelen presentar. Aquí no se observan imposiciones 

de manos mágicas, gritos, reprensiones, enfrentamientos; como tampoco se identifican 

nombres demoníacos, ni se reclama autoridad alguna. Lo único que estamos apreciando, 

hasta ahora, es que la obediencia a Dios, junto con la resistencia a la tentación, produce 
la adecuada liberación de toda intervención diabólica.  

El apóstol Pablo, escribiendo a su discípulo Timoteo, en cuanto a los requisitos 

pastorales, prescinde de todos los procedimientos extremos que se han citado. Solamente 
recomienda que el anciano, o pastor, no sea un recién convertido, puesto que el 

envanecimiento es, básicamente, el arma predilecta que utiliza Satanás: «No un neófito, 

no sea que envaneciéndose caiga en la condenación del diablo» (1 Timoteo 3:6).  De la 
misma forma que el hambriento león busca el animal más débil de entre la manada, para 

atraparlo con más seguridad y rapidez, también en la vida cristiana ocurre lo mismo: el 

que en su orgullo cree ser el más fuerte, resulta ser el más débil. ¿Con qué pensamos que 

asocia el apóstol la influencia de Satanás? Pues no con las manifestaciones convulsivas, 
propias de una película de terror, sino más bien con el «orgullo» del hombre. Este es el 

horrendo pecado que Satanás cometió, y a la verdad, está muy interesado en fomentarlo, 

mayormente entre los círculos cristianos. Y desde luego que va a hacer todo lo posible, 
utilizando sus mentiras, para que la arrogancia brote en todo corazón predispuesto; y, 

sobre todo, en aquellos que así mismos se atribuyen el poder de dominar el desconocido y 

peligroso mundo de los demonios.  

Es cierto, algunos pretenden hacer creer que poseen grandes poderes, pero lo que 
ignoran es que su engreimiento, es decir, la jactancia en admitir que pueden dominar a 

 

-54- 
 

 



 

Satanás, es precisamente lo que les hace más vulnerables; y, envanecidos por su propio 
ardor guerrero, lo único que consiguen es enredarse de una forma lamentable en los lazos 

del adversario. Contrariamente a lo que ciertos individuos practican, la manera más 

efectiva de combatir con el enemigo, en todas las áreas de la vida cristiana, consiste en 
aplicar la humildad, puesto que ésta constituye requisito indispensable para recibir la 

bendición de Dios. Por lo cual, si en la vida del llamado siervo de Cristo no se halla 

humildad, ¿de dónde provienen todas las aparentes bendiciones?  
Por otro lado, la actitud de arrepentimiento es necesaria para adquirir el 

conocimiento de la verdad, que es lo que a su vez produce la auténtica liberación: «Por si 

quizás Dios les conceda que se arrepientan para conocer la verdad, y escapen del lazo del 

diablo, en que están cautivos a voluntad de él» (2 Ti. 2:25,26). Un verdadero 
arrepentimiento, por tanto, dispone nuestro corazón hacia una vida de humildad y 

mansedumbre, siendo receptores de la constante gracia divina. De hecho, el cristiano en 

sus propias fuerzas, se encuentra indefenso, y solamente Dios puede protegerlo de toda 
influencia demoníaca. Así lo hace constar el mismo Señor en el «Padre nuestro» (Mt. 

6:13). La formulación bíblica es del todo precisa: Dios humilla a aquel que a sí mismo se 

exalta, y en cambio exalta a todo aquel que se humilla. Esta última disposición ofrece la 

protección divina contra el diablo, y la liberación del pecado que nos asedia. Pero la 
verdad sea puesta a la luz, porque la humildad y la mansedumbre brillan por su ausencia 

en la «actuación» de buena parte de los líderes ultra carismáticos. Y por lo que cita el 

texto, aquellos que en su arrogancia pretenden liberar a los demás del diablo, son los que 
se hallan más esclavos: «Cautivos a voluntad de él (de Satanás)» (2 Ti. 2:26).   

Siguiendo con los textos bíblicos, examinemos 1 Pedro 5:6-10.  El primer paso en 

el procedimiento que debe aplicar, es paralelo al anterior: «Humillaos, pues, bajo la mano 
poderosa de Dios» (1 P. 5:6). Observemos que el texto no dice exaltaos contra el diablo, 

sino: humillaos ante Dios. ¡Ven ustedes la diferencia! Entonces, adoptar una actitud de 

humildad, es el principal requisito para un ministerio eficaz en la obra de Dios. 

El segundo paso consiste en mantener la confianza plena en el cuidado y la 
protección del Padre celestial: «Echando toda vuestra ansiedad sobre él, porque él tiene 

cuidado de vosotros». Nuestra fe en el Dios todopoderoso es la que vence al mundo, 

según cita 1 Juan 5:4.  
Seguidamente el texto de 1 Pedro, en el verso 8, nos invita a conservar la 

serenidad, la cual se consigue con el dominio propio (sobriedad): «Sed sobrios», que es lo 

contrario al descontrol mental o corporal. Y a continuación, el consejo no se presta a 
confusión alguna, y así recomienda: «velad», es decir, estad atentos, vigilantes, 

despiertos y no aturdidos; para que, desde esta condición, podáis distinguir con nitidez 

todo engaño del enemigo:  

Por último, solo nos queda resistir sin ceder a la tentación: «Resistid firmes en la 
fe» (vs. 9). Con esta actitud de resistencia habremos de perseverar en toda paciencia, y 

así mantenernos firmes, con la plena convicción de que Dios, nuestro Protector, nos 

guarda de todo mal. La Escritura se vuelve a confirmar una vez más: no son necesarios 
los ataques, las provocaciones, los embates pendencieros, las agresiones verbales... La 

enseñanza se subraya en los textos con gran reiteración: ser humildes, resistid, velad, 

estad firmes, someteos a Dios. Estas herramientas de lucha nos están diseñadas para 
combatir en el campo del enemigo, sino mantenernos fuertes en nuestro propio campo.  

He aquí el resultado final de este proceso de lucha: «Él mismo os perfecciones, 

afirme, fortalezca y establezca» (vs. 10). Hemos de entender que todas estas facultades 

espirituales: perfección, firmeza, fortaleza, estabilidad, no son en ningún caso el producto 
del esfuerzo humano, sino que lo hace el mismo Dios de gracia cuando disponemos 

nuestra voluntad para cumplir con la suya: «Él mismo os perfeccione…».  

Como hemos observado con suficiente claridad en el pasaje bíblico leído y 
comentado de 1ª de Pedro, estas indicaciones constituyen el armamento de la 

espiritualidad efectiva, y contribuye gratamente a nuestra madurez personal. Luego, solo 

a través del cumplimiento de estos preceptos, estaremos capacitados para, lejos de 

procedimientos extremos, mantener intacta nuestra estabilidad espiritual frente a los 
ataques del adversario.  

 

-55- 
 

 



 

Consideraciones varias  
 

Después de haber considerado los pasajes bíblicos, es necesario preguntarse dónde 

se encuentran en la Biblia, expresado de forma clara y concisa, todos los demás métodos 
carismáticos: exorcismos, diálogos con el diablo, reprensiones, retos, insultos, 

enfrentamientos, y demás sinrazones… Lo que realmente hemos visto hasta ahora sobre 

las instrucciones bíblicas, acerca del armamento para la guerra espiritual, es: 
conocimiento de las Escrituras, práctica de la oración, someterse a Dios, ser humildes, 

resistir al diablo, estar firmes, ser sobrios y velad… Todo lo demás, se puede considerar 

definitivamente antibíblico.  

Por lo general, debemos admitir que en cierta medida Satanás influirá en nuestras 
vidas y circunstancias... pero siempre y cuando Dios se lo permita. Y todas sus 

maniobras, ataques o tentaciones, mantendrán siempre una finalidad provechosa para 

aquel que ama a Dios, pues la promesa no se tarda: «A los que aman a Dios, todas las 
cosas les ayudan a bien» (Ro. 8:28). De tal forma, el resultado positivo está asegurado 

para el creyente fiel, por muy duras que sean las tentaciones.  

Ajustando nuestra mirada hacia el modelo bíblico, apreciamos que solo Jesucristo y 

los que recibieron su autoridad, ejercieron su poder sobre los demonios: «Habiendo 
reunido a sus doce discípulos, les dio autoridad sobre todos los demonios, y para sanar 

enfermedades» (Lc. 9:1). El único caso verídico de expulsión de demonios, es el de Felipe 

el evangelista (Hecho 8:7), donde se nos dice que echaba fuera demonios (a Felipe se le 
confirió la autoridad apostólica) y no hay más ejemplos de cristianos que ejerzan esta 

autoridad en el Nuevo Testamento. Por lo demás, en tiempos de Jesús también algunos 

profetizaban y echaban demonios, y Jesús les advirtió que en el día final «les declararé: 
Nunca os conocí; apartaos de mí, hacedores de maldad» (Mt 7:23). 

Vista la enseñanza, ¿por qué, entonces, queremos asignar a todos los cristianos 

esta autoridad, si el Señor se la confirió solo a ellos? De todas formas, el Nuevo 

Testamento no parece indicar otra cosa: «Llamando a sus doce (no más) discípulos les dio 
autoridad» (Mt. 10:1). «Y estableció a doce, para que estuviesen con él, y para enviarlos 

a predicar, y que tuviesen autoridad para sanar enfermedades y para echar fuera 

demonios» (Mr. 3:14,15). Como podemos comprobar, los versículos bíblicos limitan la 
práctica de estos hechos a los que recibieron la autoridad a apostólica, y circunscrita solo 

para aquel periodo de preludio mesiánico, antes del establecimiento y consolidación de la 

iglesia de Jesucristo. Consideramos que ni siquiera el arcángel Miguel, siendo el príncipe 
de los ángeles, como su propio título indica, se atrevió a reprender a Satanás, según hace 

constar Judas 9.  

Una vez más debemos recoger el ejemplo de nuestro Maestro, y ver que cuando 

Jesús se enfrentó con Satanás en el desierto, no adoptó una postura de superhéroe. 
Tampoco se produjeron gritos, palabras repetitivas, reprensiones, alborotos; y en ningún 

caso utilizó expresiones verbales agresivas. La conducta de Jesús contra los ataques de 

Satanás fue tranquila, serena y pacífica; incorporando una posición defensiva, que 
consistió básicamente en mantenerse firme, apelando siempre a la verdad bíblica: 

«Escrito está» (Mt. 4:4). Y si en la vida del Maestro no se contempló estas formas 

extrañas de proceder, ¿quién es el hombre para inventarlas hoy?  
Apreciado lector: haría bien en no arriesgar su espiritualidad, no vaya a ser que, 

aun pensando que se halla en la verdadera luz, se vea atrapado por las tinieblas. Según lo 

examinado hasta aquí, la postura más correcta, además de bíblica, consiste en acudir al 

Padre de las luces y pedir cada día su protección celestial. Por nuestra parte solamente 
nos corresponde tomar la armadura de Dios, de la cual hemos hablado, y asumir por la fe 

el programa que el Señor haya previsto según sus designios para nuestra vida en 

particular.  
En fin, ni en el Antiguo Testamento, ni en los evangelios, ni en el libro de Hechos, 

ni en las cartas a las iglesias, encontramos que los escritores establecieran esta doctrina: 

ni para sanar enfermedades, ni para echar fuera demonios. Y si la Biblia no arroja 

suficiente luz para apoyar estas prácticas impropias, ¿a qué conclusión podemos llegar? Si 
todo ello no posee fundamento bíblico, ¿de dónde proviene entonces...? Después de estas 

breves sugerencias, podemos concluir diciendo que: a Satanás no se le vence con el 

poder, sino con la verdad.  
-56- 

 



 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 

 

LA APOSTASÍA 
 

«Porque no vendrá sin que antes venga la apostasía» (2 Ts. 2:3). El término 
apostasía aparece tres veces en el Nuevo Testamento: Hechos 21:21, 2 Tesalonicenses 

2:3 y 1 Timoteo 4:1). Según el pensamiento bíblico, el término «apostasía» expresa un 

distanciamiento, doctrinal y práctico, de la verdadera fe y de la correcta doctrina bíblica. 

En primer lugar, juzgamos importante saber que la apostasía es un movimiento formado 
dentro de nuestra Cristiandad, pero que a la vez se desvía de la autenticidad cristiana. Es, 

por decirlo así, una corriente espiritual que se aparta de la fe genuina para incorporar una 

fe errónea; se aleja de la correcta doctrina cristiana, para ir en pos de una imitación falsa. 
Sus enseñanzas y prácticas se consideran bíblicas, pero en verdad no lo son. Y lo que es 

más preocupante, dicho movimiento se genera y desarrolla en el marco histórico de la 

iglesia de Jesucristo... Es, por tanto, un cristianismo en apariencia, pero sin serlo en la 

realidad.  
Podemos advertir que la apostasía es cristiana en su definición, pero no en su 

esencia; presume de actividad externa, pero carece de vida espiritual interna; surge 

desde el seno de la Iglesia histórico-cristiana, pero no es iglesia verdadera: «Salieron de 
nosotros (la iglesia), pero no eran de nosotros» (1 Jn. 2:19). A este poderoso movimiento 

bien podríamos denominarlo el sistema «cristiano» del anticristo, el cual funciona de 

manera escondida, cambiando de forma a lo largo de la historia de la Iglesia... También, 
cómo no, fue identificado en ciertos momentos históricos por la propia Iglesia, y a la luz 

de las Escrituras (como fue el caso de la Reforma del s. XVI). Por este motivo, ha tenido 

que ir adquiriendo nuevas estrategias de camuflaje para seguir engañando al mundo, 

incluyendo a los propios creyentes: «Aun a los escogidos» (Mr. 13:22). Así, pues, la 
apostasía no revela formas de maldad visible a los demás, sino que posee diversas 

expresiones de pecado oculto, que es camuflado por un ropaje religioso de renovación 

espiritual: «Vestidos de ovejas» (Mt. 7:15).   
 

IDENTIFICANDO LA APOSTASÍA  

 
Muchos falsos maestros proclaman hoy un avivamiento mundial, cuando la 

Escritura contempla más bien lo contrario. La Biblia presenta claramente una apostasía, 

que conjuntamente camina de la mano del verdadero cristianismo. Hoy día existe una 

tendencia espiritual bastante definida, que aunque no sea exclusiva de los extremos 
carismáticos, muestra visiblemente los rasgos característicos de la apostasía mundial. 

Tales expresiones se encuentran reconocidas en la deformación de los tres grandes pilares 

de la vida cristiana: la doctrina, el amor y la fe.  
 

La verdadera doctrina es corrompida  

 
Siguiendo esta misma dirección de falsedad, observamos que una de las señales 

claves de la apostasía, consiste en que la doctrina bíblica será corrompida. Es cierto que 

la Historia siempre ha tenido sus detractores en materia de doctrina cristiana, sobre todo 

en lo que se refiere a la Salvación. Pese a esta injerencia permanente, cabe pensar que 
en el periodo final de la Historia será más difícil poder detectar el engaño. Es verdad que 

a través de los siglos la configuración bíblica ha ido perfilándose, hasta confluir en lo que 

 
-57- 

 



 

llamamos hoy doctrina conservadora. No obstante, en la actualidad existe una forma de 
error mucho más sutil, que dificulta en gran manera la identificación del error doctrinal. 

La creencia de algunos círculos cristianos, incluyendo ciertos sectores llamados 

«evangélicos», se revela haciendo uso de sus falsas enseñanzas, donde el creyente se 
pierde en medio de la confusión, provocando así la quiebra espiritual de muchos cristianos 

que se adhieren a estos movimientos ajenos a la verdad bíblica: «Porque vendrá tiempo 

cuando no sufrirán la sana doctrina» (2 Ti. 4:3).  
Hoy el mensaje bíblico es corrompido por la teología liberal, la doctrina carismática, 

y por otras nuevas y extrañas formas de entender la Palabra de Dios. Y lo único que 

consiguen es complicar el Evangelio, además de enturbiar el sencillo y verdadero 

significado de la voluntad de Dios. Por tal motivo, debemos seguir el consejo que la 
misma Escritura nos brinda: «Tú habla lo que está de acuerdo con la sana doctrina» (Tit. 

2:1). Según se nos recomienda, todos los creyentes en Cristo somos llamados a 

conservar la sana doctrina, la cual estamos obligados a conocer en profundidad, para así 
defender el precioso legado que el Creador nos ha dejado, en su infinita misericordia.  

Indiscutiblemente, la doctrina cristiana parece sufrir hoy de una grave corrupción. 

Pero, no debemos alarmarnos, pues la Biblia recoge la advertencia en clave profética, 

asegurando que «muchos seguirán su disolución» (2 P. 2:2).  
 

El amor se enfría  

 
«Y por haberse multiplicado la maldad, el amor de muchos se enfriará» (Mt. 

24:12). Una de las contradicciones más difundidas de la llamada apostasía, reside en 

dejar a un lado lo que identifica al cristianismo verdadero: la práctica del amor. 
Ciertamente algunos conocen muy bien la teoría bíblica, y se llenan los labios hablando 

acerca del amor de Cristo, pero muy poco o nada ponen en práctica lo que predican. Así 

es como la actitud de hipocresía, en sus formas de expresión cristiana, hace posible 

compatibilizar las bonitas palabras con las manifestaciones carentes de amor práctico. En 
el sentido correcto, debe ser el amor llevado a la experiencia lo que demuestre que somos 

cristianos, y no solo nuestra doctrina (para los más ortodoxos); y mucho menos los 

espectáculos, las expresiones sensacionalistas, o las manifestaciones extraordinarias; 
cuando, a la verdad, todo esto carece de significado alguno para el ser humano.  

Desde luego, pueden hallarse milagros y revelaciones sobrenaturales, pero por lo 

general muy poco se evidencia el amor de Cristo, ni en los círculos conservadores, ni en 
los más renovadores. Es una apostasía generalizada la que estamos viviendo hoy día, por 

la que cada vez estamos más convencidos de que el Espíritu Santo ha dejado de habitar 

en muchas de nuestras iglesias. Y el proceso es tan sencillo como entender que «Dios es 

amor» (1 Jn. 4:8). Y si no hay amor expreso, la fórmula es bien precisa: Dios no está, o 
por lo menos no se manifiesta.  

En este escenario de engaño mundial, el individualismo y la indiferencia de los unos 

por los otros, son síntomas visibles de la creciente apostasía, la cual se hace presente en 
no pocas congregaciones cristianas.  

En fin, la vida cristiana nos es vida, ni mucho menos es cristiana, si no consigue 

expresar hacia el prójimo, de una forma clara y evidente, el verdadero amor de Dios.  
 

La fe se extingue  

 

«Pero cuando venga el Hijo del Hombre, ¿hallará fe en la tierra?» (Lc. 18:8). Uno 
de los elementos más significativos de la apostasía, radica en apartarse de la fe. De tal 

forma que gran parte del cristianismo apóstata, basa su teología en las señales, los 

milagros, las sanidades, y en la experiencia subjetiva de las sensaciones, pero muy poco 
en la fe. Otros, en el extremo opuesto, apoyan toda realización espiritual en la propia 

intelectualidad de sus fuerzas racionales, y en la defensa de un naturalismo teológico que 

hace de Dios un ser impersonal, lejano, y aislado en su morada celestial...  

 
 

-58- 

 
 

 



Así es, en la medida que nos acercamos al fin de los tiempos, el abandono de la fe 

bíblica va a ser (y ya es) una de las señales más claras de la iglesia apóstata. Pese a todo, 
la Escritura sigue sosteniendo la misma idea de siempre: «Mas el justo por la fe vivirá» 

(Ro. 1:17).  

Efectivamente, la apostasía nace y se desarrolla dentro de la Iglesia institución, 
pero con el tiempo se «aparta» definitivamente de la auténtica fe (la fe que salva), yendo 

en pos de una fe engañosa que condena, esto es, la fe en los milagros, la fe en la fe, la 

extraña súper-fe, la fe del superhombre, y otras formas y expresiones de fe que no 
parecen ser bíblicamente legítimas.  

Por un lado, el racionalismo teológico, que parece excluir la fe de sus 

argumentaciones humanistas, y por el otro, la búsqueda de la evidencia milagrosa y 

sobrenatural, conforman los extremos de la apostasía, e invaden sin piedad la fe sencilla 
que debe contemplarse en el creyente fiel.  

Además, parece evidente que todos los extremos carismáticos, como venimos 

insistiendo, no asientan su fundamento doctrinal en la fe, sino básicamente en los 
sentimientos; y éstos vienen a confluir, normalmente, en las experiencias prodigiosas y 

los fenómenos de tipo imaginarios. En tales casos, se llega al punto en el que la fe se 

pone al servicio del pueblo, y se utiliza como «ídolo» para conseguir los fines que el 

hombre egoísta desea. Es una fe que se vende al mejor postor. 
 En esta misma línea, también podríamos analizar la nefasta mentalidad 

materialista de la sociedad aburguesada de nuestro Occidente, y su negativa influencia en 

la Iglesia, en detrimento de la fe. Dicho esto, deberíamos examinar nuestra fe, y 
confirmar si verdaderamente es genuina; si se halla depositada solo en el Salvador y en 

sus fieles promesas, y si al tiempo ésta surge de la lectura y meditación de la Sagrada 

Escritura, como hace notar Romanos 10:17, o en cambio resulta ser producto de 
enseñanzas extrañas que no se avienen a los principios más fundamentales de la Santa 

Palabra de Dios.  

 

LOS FOCOS MÁS IMPORTANTES DE LA APOSTASÍA HISTÓRICA  
 

El Catolicismo Romano  

 
Es cierto que ya en tiempos del Nuevo Testamento existían movimientos de 

carácter apóstata: como los cristianos judaizantes; el llamado gnosticismo; grupos 

sectarios identificados, como los nicolaítas; algunos sectores animistas, y demás 
influencias religiosas grecorromanas, que se encontraban para influir de modo perjudicial 

en la Iglesia antigua, a fin de extraviar a los creyentes de la enseñanza apostólica que 

debían seguir.  

Ahora bien, entendemos que la apostasía no se mantiene estática, sino que va 
cambiando y adquiriendo nuevas formas de error, cada vez más camuflado; pero siempre 

intentando no desprenderse de la verdadera Iglesia, para engañar «aun a los escogidos» 

(Mt. 24:24); pues solo desde la verdad auténtica, es donde se puede falsear casi 
auténticamente la verdad. La cizaña y el trigo crecen juntos. ¿Arrancamos la cizaña? 

Respondió Jesús: «No, no sea que al arrancar la cizaña, arranquéis también con ella el 

trigo. Dejad crecer juntamente lo uno y lo otro hasta la siega» (Mt. 13:29,30).  
Por ello, se deduce que a través de los siglos pasados, la apostasía (como 

movimiento histórico) por antonomasia, fue la desviación de la Iglesia Católica, que se 

apartó de la verdadera fe y de la doctrina apostólica, creando el llamado Catolicismo 

Romano, contemplado como el movimiento histórico cristiano apóstata más importante de 
todos los siglos. A partir de ahí, fueron surgiendo ciertos focos de apostasía, pero que no 

le hicieron sombra a la «madre» (por así llamarla).  

Y así llegamos a la gloriosa época de la Reforma, que desenmascaró al gran 
«monstruo», y reinterpretó la doctrina evangélica en sus principios apostólicos. Esto 

marcó una segunda etapa histórica para nuestra Cristiandad, que definió con bastante 

precisión la Iglesia verdadera, quedando identificada en la propia Historia. Por esta razón 

entendemos que la apostasía (que no es ingenua) ha tenido que adquirir nuevas tácticas 
de adaptación a la nueva situación contemporánea. 

 

 
-59- 

 



 

La Iglesia Protestante  
 

La Iglesia Protestante, con toda seguridad, representó un gran logro para el 

cristianismo... No obstante, y como era de esperar, la historia volvió a repetirse. El 
movimiento protestante, convertido en un organismo oficial, fue degenerando hasta llegar 

a la plena decadencia. De tal forma, podemos contemplar en la actualidad la extrema 

formalidad eclesiástica en la que subsisten muchas de estas iglesias en nuestra Europa 
protestante, así como la estéril religiosidad que manifiestan, extendida ampliamente a 

otras regiones de nuestro vasto mundo.  

El estancamiento y la frialdad de la iglesia posmoderna, que se ha alejado del 

espíritu de la Reforma, y por ende de los principios de la propia Escritura, se ha 
convertido, en mano de los poderosos, en una institución eclesiástica; pasando de 

organismo confesante, a ser una organización profesante; no siendo otra cosa que las 

viejas vestiduras del Catolicismo Romano, pero con nuevas formas de «reforma». No 
parece nada extraño pensar que muchas de sus representaciones evangélicas, en 

términos generales, sigan el mismo camino: un camino sin retorno hacia el precipicio.  

Hoy día podemos decir que lo que identifica a la Iglesia verdadera es su «doctrina». 

Sin embargo, el relativismo teológico, el intelectualismo desbordante, el indefinido 
humanismo, la teología liberal, y demás componentes, han desconectado al Dios personal 

de la realidad bíblica, creando una imagen lejana e impersonal del Dios creador, y no poco 

distorsionada de la Revelación que Él mismo nos ha dejado. También debemos empezar a 
dudar si podemos hablar de Iglesia evangélica como iglesia verdadera. Pues debido a su 

gran extensión y ramificación, se está diluyendo cada vez más en una especie de 

sincretismo religioso y espiritual, donde todo lo llamado «evangélico» parece ser válido y 
aceptado sin discusión alguna por la mayoría; sin que apenas nadie se detenga por un 

momento a contrastar todas las innovaciones supuestamente cristianas, con la verdad 

bíblica.  

 
El Secularismo eclesial  

 

A medida que el cristianismo se adapta a los valores de este mundo, y 
paralelamente el mundo más se cristianiza, resulta más fácil, como es lógico, que la 

apostasía se propague con mayor rapidez. Es cierto, las influencias de la sociedad son 

cada vez más poderosas; y por desgracia, éstas se introducen en las congregaciones de 
una manera casi natural, donde los valores contrarios a la Palabra son adaptados a la 

Iglesia, creando así una religión secularizada, que con sus renovadoras y consentidas 

formas, corrompen el verdadero y original mensaje del Evangelio: «Ellos son del mundo; 

por eso hablan del mundo...» (1 Jn. 4:5).  
Reflexionando en nuestra época actual, encontramos a una Iglesia conformada y 

deformada, pero no transformada conforme a la imagen de Cristo; en todo caso 

adornada. Buena parte de la Iglesia va renovando y cambiando sus formas, pero con ellas 
alteran también los valores inalterables del Evangelio. Y aquellas iglesias que se oponían a 

la renovación, aferrándose a la tradición, han quedado envejecidas en su membresía e 

interiormente vacías de contenido espiritual.  
Con toda seguridad, el mensaje que en buena medida la Iglesia ofrece hoy, no 

presenta una alternativa válida para el creyente que asiste a la congregación, e 

igualmente ha conseguido perder el interés para nuestra sociedad. A lo sumo, se exponen 

los temas de carácter ético social, que por otra parte son los mismos por los cuales la 
sociedad está preocupada: la globalización; la iglesia y el estado; los manifiestos contra la 

guerra; la tolerancia religiosa; el aborto; la eutanasia; la clonación; entre otros 

compromisos éticos del cristiano con la sociedad civil, que no dejan de ser importantes y 
con serias implicaciones en la vida cristiana. Pero, aun siendo todo ello necesario, también 

existe el grave peligro de fomentar una especie de «humanismo religioso», el cual 

distorsiona el significado de la Salvación, descuidando así los aspectos más fundamentales 

del Reino celestial, como pueden ser: el pecado, el arrepentimiento, la perdición eterna, la 
gracia, la salvación, la santificación, la adoración a Dios, etc. Y he aquí el peligro: un 

cristianismo que se funde cada vez más con los principios de una sociedad que no tiene 

 
-60- 

 



 

en cuenta a Dios... Siendo consciente del tema, el apóstol Pablo escribe a la comunidad 
de Roma: «No os conforméis a este siglo, sino transformaos por medio de la renovación 

de vuestro entendimiento, para que comprobéis cuál sea la buena voluntad de Dios, 

agradable y perfecta» (Ro. 12:2). Este versículo bíblico mantiene su constante actualidad, 
exhortando a los cristianos a no adaptarse a los valores de una sociedad corrompida, y a 

renovar constantemente el entendimiento según los principios de la Palabra; y todo ello 

con el objeto de crecer progresivamente en el conocimiento divino, y así comprobar en la 
vida práctica del día a día cuál sea la buena, agradable, y perfecta voluntad de Dios.  

Se prevé que buena parte de los cristianos en el mundo descuidan en su vida diaria 

la lectura de la Biblia y la práctica de la oración. Solo hay que prestar atención a las 

conversaciones (en caso de que las haya) que se producen entre los creyentes al terminar 
el culto. Éstas giran en torno al fútbol, la moda, el empleo, la música secular, y demás 

entretenimientos terrenales, pero muy poco o nada se tienen presentes las cuestiones de 

orden espiritual. Así, la apostasía ha motivado la introducción en la iglesia de la 
mentalidad materialista, individualista y autosuficiente, que apropia una especie de 

conciliación armónica: el mundo (apartado de Dios), con lo santo (apartado del mundo). 

En este asunto, la Revelación bíblica es suficientemente precisa: «Si alguno ama al 

mundo, el amor del Padre no está en él» (1 Jn. 4:15).  
 

El movimiento carismático  

 
Y por último, y teniendo en cuenta la guía y aportación que nos ofrecen los datos 

bíblicos, el movimiento apóstata más influyente en nuestro cristianismo, en estos 

momentos, se encuentra sin duda alguna en el ambiente carismático.  
Con la gran expansión del extremo carismático, y la confusión doctrinal que ello ha 

comportado, se puede afirmar que esta apostasía es la más peligrosa de todas; siendo 

muy atractiva para el corazón inquieto y descontento, el cual reacciona extremadamente 

a la secularización y enfriamiento que en nuestros días está experimentando la Iglesia. Y 
Satanás lo sabe, por lo que no va a desaprovechar la ocasión. Para ello ha creado todo un 

sistema, que como hemos contemplado, se camufla con ropajes cristianos de 

espiritualismo sensacionalista. De manera que, el extremo carismático constituye una de 
las apostasías religiosas que existen en la actualidad. Y aunque el fenómeno no se 

desarrolla exclusivamente en el entorno evangélico, es precisamente en éste donde ha 

encontrado el terreno más abonado para plantar su semilla y hacerla crecer.  
En definitiva, esta corriente se une a la verdadera Iglesia para arrastrar a muchos 

en sus doctrinas y prácticas; y es la forma de apostasía que, con mayor determinación, 

precederá a la Segunda Venida de nuestro Señor Jesucristo.  

 
TEXTOS BÍBLICOS SOBRE LA APOSTASÍA  

 

Existen varios textos en la Biblia que son dignos de reflexión, y que de alguna 
manera nos muestran la naturaleza de la apostasía y sus efectos nocivos para la Iglesia. 

Para su mejor aprovechamiento, ruego al lector que lea los textos bíblicos muy 

detenidamente, con el objeto de observar bien las frases de los versículos y los detalles 
de las palabras; realizando, a la vez, una comparación con el extremo de la doctrina 

carismática, y advirtiendo la relación tan estrecha que existe entre la información bíblica, 

y aquellas doctrinas y prácticas extrabíblicas que ya hemos presentado a lo largo de los 

capítulos anteriores.  
De las citas o pasajes bíblicos que vamos a señalar –divididos por bloques– 

destacaremos algunas frases, expresiones, o términos, que son clarificadores por sí 

mismos; y, que según veremos, arrojan suficiente luz para poder distinguir con claridad 
las distintas formas de apostasía. En esto, es preciso reconocer que al regreso de 

Jesucristo le precederá, no un avivamiento (según algunos predicen), sino más bien una 

apostasía. Así que, prestemos una atención especial, porque en los siguientes textos 

bíblicos encontraremos llaves magistrales que nos permitirán abrir las puertas para ver 
los cimientos donde se construye todo este «gran movimiento», creado por la llamada 

apostasía.                                               

 
-61- 

 



 

La apostasía viene (2 Tesalonicenses 2:1,3,4,9,11,12)  
 

Antes de entrar a considerar el pasaje, cabe mencionar que éste es susceptible de 

diversas interpretaciones. Unos piensas que corresponde a un solo acontecimiento en el 
periodo del fin. Otros creen que este evento ya se produjo en un momento histórico del 

cristianismo... Con independencia del momento, pienso que el espíritu de la profecía tiene 

aplicación en nuestros días, pues la Palabra de Dios es siempre útil, y en este caso muy 
aplicable. 

«Nadie os engañe en ninguna manera». En primer lugar, observamos que esta 

advertencia no fue dirigida al incrédulo, sino al pueblo de Dios. A saber, las 

manifestaciones del anticristo son cada vez más fraudulentas, es decir, cada vez se 
parecen más a la verdad de Dios, con el fin último de apartar a los hombres de la Verdad. 

Y por supuesto, no hay mejor manera de que la apostasía engañe a los cristianos, que 

aparentando ser iglesia verdadera.  
«Porque no vendrá sin que antes venga la apostasía, y se manifieste el hombre de 

pecado, el hijo de perdición». Pese a las diferentes interpretaciones, podemos asegurar 

que antes de fin de los tiempos, se nos informa sobre la venida de un movimiento (el del 

anticristo) que antecederá a ese periodo final, y que se producirá en el contexto del 
propio cristianismo; presidido y dirigido por el llamado «hijo de perdición».  

«El cual se opone y se levanta contra todo lo que se llama Dios o es objeto de 

culto». Esta es su finalidad: ir contra... oponerse a Dios. Pero, ¿de qué manera lo hace? El 
versículo siguiente responde de forma categórica.  

«Tanto que se sienta en el templo de Dios haciéndose pasar por Dios». El fraude 

consiste en que se pone en el lugar de Dios (de la Verdad absoluta). Aunque, no nos 
engañemos, Satanás no lo hace por la vía de la oposición, sino de la imitación; y no de 

una forma abierta, para no ser detectado, claro está. El error maléfico se lleva a cabo a 

través de doctrinas extrabíblicas y prácticas espirituales ya mencionadas; donde, para no 

ser descubierto, se trama una falsificación muy bien elaborada, para engañar a todos 
aquellos que deseen recibir estas nuevas experiencias.  

«Cuyo advenimiento (el de la apostasía) es por obra de Satanás». Según la profecía 

leída, esta apostasía tiene que venir (y ya está en su forma presente) representada, 
supervisada y promovida, por el mismo Satanás (atención al texto bíblico que sigue). 

«Con gran poder y señales y prodigios mentirosos, y con todo engaño de 

iniquidad». Si es cierto que estos versículos bíblicos son aplicables a nuestra época, 
entonces tendremos, sin más remedio, que atrevernos a identificar el sector dentro de 

nuestro ámbito evangélico, que se hace pasar por cristiano, y que realiza grandes señales 

y prodigios; pero que, al mismo tiempo, estos serán (y ya son) hechos con todo engaño 

de iniquidad, y por obra del mismo Satanás, como bien refleja el texto leído.  
«Por esto Dios les envía un poder engañoso, para que crean la mentira». Por 

cuanto muchos llamados cristianos no quieren aceptar la verdad, Dios consiente que se 

levante un movimiento con carácter de renovada espiritualidad, cuyas vestiduras 
eclesiásticas, doctrinales y prácticas, se unen como obra de arte creada dentro de la 

Iglesia histórica por las personas que están, pero que no son... Y el parecido es tal, que 

constituye el «poder engañoso».  
«A fin de que sean condenados todos los que no creyeron a la verdad, sino que se 

complacieron en la injusticia». Aquí se destacan los términos: condenación, creer, la 

verdad, como muestra de que la salvación es el bien existencial más combatido por 

Satanás, pues de ello depende la eternidad del hombre. Fue la gran herida que sufrió la 
bestia católico romana en la Reforma: La justificación por la fe (Ro. 5:1). Esto, por otra 

parte, Dios lo permite a modo de juicio para aquellas personas que aceptan una religión 

egoísta, que no está dispuesta a defender la justicia del Reino de Cristo («se complacieron 
en la injusticia», hemos leído); desechando, en consecuencia, el precioso Evangelio de 

Cristo para poder ser salvos. 

 

 
 

 

-62- 
 

 



 

Milagros en el nombre de Jesús (Mateo 7:22-23; 24:24)  
 

«Muchos me dirán en aquel día: Señor, Señor». Aquí vemos una manifestación 

correctamente doctrinal de los líderes del movimiento carismático: el reconocimiento de 
Jesús como Señor. Pero, igualmente, este reconocimiento constituye una gran falsedad, 

pues más adelante el mismo Señor les llamará «hacedores de maldad». Si Jesús dijo que 

su nombre estaría en labios de aquellos que conformarían la apostasía, es porque entre la 
primera y la segunda Venida se han de dar estos síntomas; y con mayor intensidad en la 

medida que se acerca el retorno de Jesucristo.  

«¿No profetizamos en tu nombre?». En esta frase se desenmascara la relación que 

existe entre profetizar y la apostasía. Debemos, entonces, preguntarnos: ¿Quiénes 
pretenden tener revelaciones proféticas de supuesta veracidad bíblica, en el nombre de 

Jesús?  

«Y en tu nombre». Esta manera de redundar, sobre mencionar el nombre de Jesús, 
es una costumbre explotada hasta la saciedad, y utilizada como pretexto para llevar a 

cabo la apostasía final.  

«Echamos fuera demonios». He aquí una pista interesante: la demonología se 

convierte en demonopraxia, y ello a pesar de no poseer ningún apoyo bíblico para tales 
prácticas. Es necesario preguntarse: ¿qué movimiento cristiano pretende echar fuera 

demonios en el nombre de Jesús?  

«Y en tu nombre». Como observamos en el texto, las repeticiones del nombre de 
Jesús son destacables. Así es como la apostasía utiliza en vano el nombre de Jesús, como 

una fórmula mágica para conseguir cosas, la cual es utilizada de una forma superficial y 

repetitiva.  
«Hicimos muchos milagros». Seguimos con la pregunta: ¿Qué sector del 

cristianismo pretende hacer «muchos» milagros en el nombre de Jesús?  

«Y entonces les declararé: Nunca os conocí; apartaos de mí, hacedores de 

maldad». La contundencia en la declaración de Cristo parece más que concluyente. No 
cabe la menor duda de que hay personas que realizan «milagros» (o eso es lo que 

pretenden), que mencionan incansablemente el nombre de Jesús, que se proclaman 

profetas, y que con sus falsas enseñanzas confunden a muchos. Pero, la verdad bíblica es 
una: no han conocido a Cristo, y su calificativo no es otro que el pronunciado por el Señor 

Jesús: «hacedores de maldad».  

«Porque se levantarán falsos cristos, y falsos profetas». Aplicando este elemento 
profético a nuestros días, nos preguntamos, ¿dónde identificar dentro del ámbito cristiano 

la «doctrina errónea», que a la vez se acompaña de falsas profecías? Cierto es que el 

falso cristo no se manifiesta como el Cristo verdadero, pues en tal caso sería muy 

evidente su error. El texto más bien significa que estos líderes se apropian de la autoridad 
mesiánica, con sus pertinentes señales y milagros, que como ya apuntamos, solo le 

correspondió por derecho a Jesucristo y a sus discípulos en aquella época.  

«Y harán grandes señales y prodigios». Este pronóstico bíblico parece estar 
cumpliéndose, de manera literal, en los círculos extremos ya mencionados. Debemos ser 

sinceros sobre el tema, y responder adecuadamente: ¿Quiénes, en el nombre de Jesús, 

basan su teología y praxis cristiana en las señales y los prodigios?  
«De tal manera que engañarán». El método con el que engañan contiene una forma 

muy especial: «De tal manera», por la cual no serán pocas las personas arrastradas por 

estos movimientos aparentemente cristianos, cuya señal de identidad parece 

fundamentarse, como bien estamos contemplando, en los milagros, las señales, y demás 
sucesos sobrenaturales.  

«Si fuere posible, aun a los escogidos (cristianos verdaderos)». La realidad bíblica 

es más que reveladora: ¡Cuántos creyentes están siendo engañados por la apostasía! Son 
muchos, desgraciadamente, los cristianos que se dejan conducir ingenuamente por toda 

clase de artificios ya mencionados.  

 

 
 

 

-63- 
 

 



 

La apostasía y la doctrina de demonios (1 Timoteo 4:1)  
 

«Pero el Espíritu dice claramente». Las predicciones futuras que se descubren por 

revelación del mismo Espíritu de Dios, y que asimismo quedan impresas en su Palabra, no 
poseen sombra de oscuridad. Y no hacemos bien si ponemos en duda el elemento 

profético, puesto que es Dios (el Espíritu Santo) quien lo está revelando.  

«Que en los postreros tiempos». Aunque el texto es aplicable para los tiempos en 
los que vivía Pablo, el elemento profético apunta, con mayor rigor, a los tiempos más 

cercanos del fin.  

«Algunos apostatarán de la fe». El pronóstico de futuro es bastante significativo. 

Aquí, por el contexto, se entiende «la apostasía de la fe» en relación con la doctrina 
verdadera, es decir, que la naturaleza de la apostasía se vincula estrechamente a la 

desviación de la correcta enseñanza bíblica.  

«Escuchando a espíritus engañadores y a doctrinas de demonios». El texto viene a 
confirmar lo dicho. La apostasía se asocia doctrinalmente a verdades de apariencia 

cristiana, pero que ciertamente pertenecen a espíritus engañadores. Luego, observamos 

que los líderes de este movimiento se dedican a exponer doctrinas falsas, e igualmente 

sus integrantes a escucharlas.  
Si es cierto que este versículo bíblico es aplicable a nuestra época, entonces 

tendremos, sin más remedio, que atrevernos a identificar el sector apóstata dentro de 

nuestro ámbito evangélico, que se identifica como cristiano, pero que en realidad 
pertenece a espíritus engañadores, que no hacen otra cosa que enseñar doctrina de 

demonios, como bien refleja el texto leído. 

 
Características de los apóstatas 2 Timoteo 3:1,2,4,5,10  

 

«También debes saber esto». Es necesario hacer caso al texto bíblico, y conocer 

bien las indicaciones que nos presenta la Escritura a este respecto; sobre todo para no 
pecar de ignorancia.  

«Que en los postreros días vendrán tiempos peligrosos». Ya en nuestros días, el 

engaño es de tal magnitud, que a lo mejor no vemos el constante peligro que se cierne 
sobre la Iglesia; y ello nos hace permanecer impasibles, mientras el adversario se ceba 

con las almas indecisas.  

«Porque habrá hombres amadores de sí mismos». Añadimos a la lista otra pista 
interesante: la motivación de tales extremos es básicamente egocéntrica. Así, 

contemplamos el gran auto ensalzamiento que se produce en el ministerio de muchos de 

estos dirigentes, cuyas predicaciones se revelan llenas de soberbia y gloria personal. Se 

ha cambiado la iglesia de Jesucristo, por la iglesia del pastor... Y por otro lado, como ya 
hemos visto, no están exentos de culpabilidad muchos miembros que acuden a estos 

«shows», cuyo único fin es encontrar, aparte del oportuno entretenimiento, algún 

beneficio personal; pasando así por alto la Palabra divina, y la determinada voluntad de 
Dios para sus vidas.  

«Avaros, vanagloriosos... soberbios... impetuosos». Aquí no hace falta mucho 

comentario. El perfil moral, especialmente por parte de los líderes, está bien definido en la 
Escritura. 

«Amadores de los deleites más que de Dios». Es evidente que si por algo se 

caracterizan los grandes representantes de estos círculos mencionados es, precisamente, 

por vivir en la opulencia. Y no podemos eludir la gran contradicción de que ellos naden en 
la abundancia, mientras otros se ahogan en su pobreza.  

«Que tendrán apariencia de piedad». El texto, clarificador donde los haya, viene a 

reafirmar lo que venimos diciendo: que engañarán a más de uno. De manera que la 
apostasía contiene en forma visible una piadosa espiritualidad. Sin embargo, el fondo de 

su motivación se encuentra lleno de maldad.  

«A éstos evita». La recomendación es sabia, además de prudente.  

«Pero tú has seguido mi doctrina». Seguir la doctrina apostólica (no los hechos 
milagrosos), es en cualquier caso una buena medida para protegernos del engaño.  

 

-64- 
 

 



 

Falsos maestros y profetas (2 Pedro 2:1,2,3,10,12,13,14,15,18,19)  
 

«Pero hubo también falsos profetas entre el pueblo, como habrá entre vosotros». 

«Hubo... como habrá», lleva el sentido presente y futuro de la apostasía doctrinal, 
siempre apegada al seno materno del pueblo de Dios, como bien cita el texto: «entre el 

pueblo... entre vosotros».  

«Falsos maestros, que introducirán». El significado profético de entonces, halla su 
fiel cumplimiento en la actualidad: introducir falsedad doctrinal dentro de la Iglesia. ¿Y de 

qué manera lo hace? El siguiente párrafo es aclaratorio. 

«Encubiertamente (de forma escondida) herejías destructoras». Hoy día la doctrina 

bíblica sufre de una herejía fraudulenta (a veces casi imperceptible), que destruye el 
correcto sentido espiritual de la misma Escritura, creando el gran movimiento de la 

apostasía doctrinal.  

«Y aun negarán al Señor que los rescató». La apostasía, en la práctica, constituye 
una negación de la verdadera doctrina bíblica, como venimos apuntando. De tal forma 

que este movimiento rechaza al Dios que le dio la oportunidad, pues sus falsos maestros 

fueron posicionados en el camino del cristianismo verdadero (históricamente hablando), 

pero sus corazones no fueron realmente liberados (no fueron nunca salvos). Y esto se 
demuestra, desde la experiencia, en que niegan (aunque de manera solapada y 

escondida) la verdad de la Palabra, lo que es igual que negar al mismo Dios.  

«Y muchos seguirán sus disoluciones». He aquí la clara advertencia profética del 
apóstol Pedro, anunciando que este movimiento de falsos profetas (hoy abundan, y sus 

enseñanzas se extienden apresuradamente) arrastrarán no a pocos, sino a muchos.  

«Por causa de los cuales el camino de la verdad será blasfemado». El «camino de la 
verdad» es el camino por el que transcurre la auténtica Iglesia (el verdadero 

cristianismo). No obstante, este camino sigue el curso de la Historia afectado 

internamente de una grave corrupción, debido al desviación doctrinal y espiritual que se 

vislumbra en estos entornos llamados cristianos.  
«Por avaricia harán mercadería de vosotros con palabras fingidas». Así es, la 

motivación principal de los cabecillas de estos movimientos es beneficiarse (hacer 

mercadería), utilizando palabras fingidas, las cuales actúan como agente comercial de su 
avaricia e interés económico.  

«Atrevidos y contumaces». Estas son, por definición, las características de los 

predicadores ultracarismáticos, en el orden mundial. Han perdido la vergüenza y se 
atreven con todo. Y no contentos con ello, tratan con gran frivolidad los aspectos relativos 

a la buena y necesaria enseñanza bíblica, que es la que ofrece la luz suficiente para poder 

detectar cualquier engaño; y por este motivo relegan la Palabra de Dios a un lugar ínfimo, 

cuando no inexistente.  
«No temen decir mal de las potestades superiores». Es el mismo ejemplo de los 

textos anteriores. La apostasía se caracterizará por desafiar, retar, y asimismo decir mal 

de los demonios. Con este espíritu de impetuosidad, una de las manifestaciones en ciertos 
sectores evangélicos, es decir mal (mal-decir) de las autoridades superiores (entiéndase 

ángeles malignos –comp. con Judas 1:8,9–). Al parecer Judas toma como referencia la 

carta de 2 Pedro, y amplía su contenido sobre dicho tema.  
«Mientras que los ángeles (los no caídos), que son mayores en fuerza y en 

potencia, no pronuncian juicio de maldición contra ellas (ángeles caídos) delante del 

Señor». Bien, es el mismo problema que tenía que afrontar el apóstol Pedro en su carta. 

Esta enseñanza nos presenta la malsana costumbre que conservan algunos líderes, en 
cuanto a dirigirse a los demonios con agresiones verbales... La pregunta surge sola: ¿Qué 

movimiento «cristiano» hoy día realiza este tipo de prácticas? Está claro que la Escritura 

no contiene ningún apoyo bíblico para defender esta forma de actuar. El ejemplo que 
pone el apóstol es comparativo, y la misma enseñanza bíblica desautoriza el mal hábito 

de enfrentarse con los demonios.  

 

 
 

-65- 

 
 

 



 

«Pero éstos, hablando mal de cosas que no entienden, como animales 
irracionales». Al fin y al cabo, la necedad se hace manifiesta, porque estas doctrinas 

extremas no logran comprenderlas ni aquellos que las defienden. Además, como cita el 

texto, su «hablar mal» equivale a blasfemar (en la traducción griega). Seguramente las 
jerigonzas, que al escucharlas nadie las entiende, son blasfemias puestas al servicio de la 

irracionalidad. ¿Tendrá algo que ver con el llamado y mal practicado don de lenguas?  

«Quienes aun mientras comen con vosotros». El apóstol vuelve a redundar sobre 
las relaciones eclesiales, por si acaso no ha quedado suficientemente claro. Los falsos 

profetas forman parte del entramado eclesial a nivel global, y la apostasía nace y crece en 

el seno histórico de la misma iglesia: «con vosotros».  

«Se recrean en sus errores». Uno de los síntomas que exhiben los falsos profetas, 
resulta ser la jactancia: en sus visiones, supuestos milagros, predicciones proféticas, y 

demás «virtudes»... La falta de humildad, la arrogancia de sus postulados extrabíblicos, y 

la reafirmación de sus prácticas seudocristianas, son, en definitiva, señales de la 
apostasía doctrinal.  

«Seducen a las almas inconstantes». Según la indicación del texto, los mecanismos 

psicológicos para engañar son: la seducción, la sugestión y la manipulación. Todo ello con 

el objeto de cautivar las conciencias de las personas más susceptibles, que a la vez no 
están bien arraigadas doctrinalmente; las cuales se dejan llevar por cualquier halo de 

emocionalismo superfluo (por eso dice el texto: «inconstantes»).  

«Han dejado el camino recto y se han extraviado». Esta es una de las definiciones 
más exactas que nos ofrece la Escritura acerca de aquellos que manejan los hilos de la 

apostasía.  

«Hablando palabras infladas y vanas». Como bien se hace notar en muchos líderes 
carismáticos, los sermones son barnizados con expresiones altisonantes y palabras 

espiritualizadas revestidas de supuesto poder. Pero, a saber, en el fondo lo único que hay 

es una trampa escondida preparada para hacer caer a los incautos.  

«Seducen con». Otra vez se repite el término «seducir». Muchas de las técnicas de 
seducción que se utilizan en las predicaciones, forman parte del ungüento antibíblico 

propio de la apostasía doctrinal. No son pocos, justamente, los falsos profetas que ofrecen 

sus espectáculos para fascinar, atraer, y engatusar suavemente el corazón de los que 
voluntariamente se mantienen en la ingenuidad.  

«Les prometen libertad». Finalmente, las promesas de liberación de enfermedades, 

demonios, y otros problemas varios, son propuestas seductoras para impulsar 
sobradamente un ministerio de «liberación», donde las promesas ilusorias parecen 

abundar; creando así falsas esperanzas en el corazón de los desesperados, que en vez de 

poner su confianza en el Salvador, aceptan el ofrecimiento de la apostasía como el mejor 

método para solucionar, en este mundo, todo problema o dificultad personal.  
 

Judas 4,8,10,11,12,16,19  

 
«Han entrado (dentro de la Iglesia) encubiertamente». Vemos que el fraude se 

produce dentro de la Iglesia histórica, y no de una forma abierta y evidente; pues en su 

proceder hay una cubierta que tapa la falsedad, con el fin de entorpecer su identificación.  
«Estos soñadores». La representación bíblica «soñadores» constituye el 

denominador común de tales personajes: las visiones, los sueños, las ilusiones, las 

fantasías... Todos estos elementos sensacionalistas constituyen, en términos generales, el 

ropaje espiritual del ámbito carismático.  
«Rechazan la autoridad». He aquí otra característica muy común entre los líderes 

carismáticos, quienes no aceptan otra autoridad que no sean ellos mismos; pretendiendo 

poseer el derecho del propio Cristo, sin haberlo ni siquiera conocido.  
«Y blasfeman de las potestades superiores». Por el contexto se entiende los 

ángeles caídos, es decir, que dentro de la iglesia surgirán personas que, adquiriendo una 

falsa autoridad, se creerán con poder suficiente incluso para ensañarse con los demonios. 

¿No es esta una práctica bastante aceptada dentro de la mayoría de sectores 
carismáticos...?  

 

-66- 
 

 



 

«Se corrompen como animales irracionales». Es verdad, ciertos cultos extremos 
son presididos por la llamada irracionalidad. Tanto líderes como seguidores, colmados de 

inconsciencia y falta de sentido común, llevan a cabo sus vivencias cristianas por 

«instinto», sin alcanzar a distinguir lo que realmente creen y practican, como dice el 
texto: animales llevados por su impulso irracional.  

«Y se lanzaron por lucro». ¡Y es que no hacen más que pedir dinero, cual dios 

suculento!  
«Estos son manchas en vuestros ágapes». Esta declaración bíblica, refleja que 

dicha corrupción cristiana ensucia de forma deplorable el testimonio evangélico en nuestro 

mundo no cristiano.  

«Que comiendo impúdicamente con vosotros». La expresión «con vosotros» no hay 
que pasarla por alto en nuestras conclusiones. La imagen de la apostasía es altamente 

descriptiva: lo falso, se presenta como participante juntamente con lo verdadero.  

«Cuya boca habla cosas infladas». La pompa de la palabrería, como expresión 
visible, constituye un rasgo característico de la apostasía en muchos sermones. Y estos 

sermones, llenos de superficialidad doctrinal, logran su objetivo: impresionar y mantener 

al público dentro de un círculo de emocionalismo redundante.  

«Los sensuales, que no tienen al Espíritu». El sobrenombre que utiliza la Escritura 
es iluminador, y encaja perfectamente con el líder ultracarismático: «los sensuales», esto 

es, todos aquellos que, sin tener al Espíritu, afirman sus doctrinas y prácticas en los 

superfluos e inestables sentimientos.  
Como bien hemos podido observar, los textos que han sido expuestos son 

reveladores por sí mismos, y muestran de forma explícita las señales que conforman 

actualmente el movimiento de la apostasía. Con estas indicaciones bíblicas, podremos 
obtener una visión más precisa sobre los elementos proféticos que ya estaban registrados 

en la Escritura desde la Antigüedad (no hay nada nuevo), y que fueron preludio de todo el 

espectáculo mundial que, desde no hace mucho tiempo, estamos observando en nuestro 

corrompido mundo cristianizado.  
Pese a todo espectáculo grotesco que se pudiera ofrecer en estos ambientes, 

muchos cristianos duermen, mientras tanto la apostasía avanza tranquilamente, sin 

apenas oposición por parte de la Iglesia verdadera, que logra sobrevivir por la gran 
misericordia de Dios.  

 

Lobos vestidos de ovejas  
 

Tengamos a bien recibir la advertencia de nuestro Señor, cuando dijo: «Vienen a 

vosotros con vestidos de ovejas, pero por dentro son lobos rapaces» (Mt. 7:15). El Señor 

Jesús, con su afirmación, está descubriendo a los falsos líderes del pueblo de Dios. La 
figura del «lobo» es, por tanto, una ilustración metafórica que representa a los dirigentes 

religiosos de aquel momento; muchos de ellos incrédulos: escribas y fariseos hipócritas, 

los cuales limpiaban lo de fuera del «vaso» y del «plato», pero por dentro estaban llenos 
de robo y suciedad espiritual.  

El aviso de Jesús se refiere a los falsos líderes, y no tanto a los seguidores (las 

ovejas), que son meras víctimas del engaño. Lamentablemente, muchas de esas víctimas 
siguen estas corrientes a sabiendas de los errores, seguramente llevado por promesas 

ilusorias acordes con sus propios intereses personales.  

El texto leído anteriormente expresa una realidad que ya se daba en los tiempos de 

Jesús, y que prosiguió en el trascurso de la era cristiana. Y podemos pensar, sin temor a 
equivocarnos, que en nuestros tiempos este fenómeno sigue su curso de crecimiento y 

expansión; aunque con mayor sutileza, si cabe, pues cada vez se hace más difícil detectar 

el «lobo» que hay dentro de las aparentes «ovejas».  
Ciertamente, existen personas con puestos de responsabilidad en las iglesias, y 

muchos de ellos son personajes de referencia, que representan a grandes movimientos 

aparentemente cristianos. Debemos admitir que el tema presentado es de marcada 

importancia para los creyentes de hoy día, pues el cristianismo falso se extiende a pasos 
agigantados, y por ello el campo está más abierto a la intervención de «lobos rapaces».  

 

-67- 
 

 



 

No obstante, se destaca una diferencia entre la «cizaña» y el «lobo», que si bien los 
dos pueden habitar en nuestros círculos cristianos, el trato que se les debe dispensar es 

del todo diferente. Al «lobo» hay que detectarlo, para poder luchar contra él y evitar que 

corrompan a las ovejas. Y como discípulos de Cristo, nuestra responsabilidad es 
denunciarlos, combatiendo su intervención a través de los recursos bíblicos que 

poseemos, con el fin de impedir la expansión de su labor dentro de la Iglesia; porque su 

objetivo es destruir el rebaño. Sin embargo, a la «cizaña» hay que tolerarla, pues al 
parecer es inocua y no afecta decisivamente en la calidad de la cosecha, y además puede 

ser confundida fácilmente con el trigo.  

Finalmente, todos nuestros esfuerzos deben ser desplegados para poder descubrir 

el peligro, y evitar las consecuencias que se derivan del fraude, de la burda imitación 
cristiana, cuyo efecto destructor es simulado por personas que, aprendiendo bien la 

lección, se infiltran en nuestros círculos cristianos, siendo verdaderos embajadores de 

Satanás, que solo pretenden obstaculizar la buena marcha de la obra de Dios… Esta 
realidad fue advertida por el apóstol Pablo a los líderes de la Iglesia primitiva, diciendo: 

«Porque yo sé (la convicción del apóstol) que después de mi partida entrarán en medio de 

vosotros lobos rapaces, que no perdonarán al rebaño» (Hch. 20:29). Con esta predicción 

apostólica, debemos advertir que en nuestro amplio y extendido cristianismo actual, se 
hallan personas que parecen cristianos, pero que en realidad son lobos vestidos de 

ovejas.  

 
 

 

 
 

 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

 

 
 

 

 

 
-68- 

 

 
 

 



 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 

 

CONCLUSIÓN 

 

Llegando a una conclusión adecuada, podemos afirmar que la expansión del 
fenómeno carismático en buena parte de nuestro mundo llamado cristiano, ha sido 

alimentada por personas descontentas con el cristianismo litúrgico y la formal ortodoxia 

que se produce en medio de la Iglesia fría y aburguesada de nuestro siglo. Por otra parte, 

se añade una gran colección de seguidores que son impulsados, sobre todo, por el 
libertinaje espiritual, el cual se deriva de congregaciones que carecen por completo de 

una conveniente formación bíblica y teológica. A la vez, se adhieren a este grupo 

aparentes convertidos, que fascinados por lo sobrenatural, acuden en masa a rellenar el 
grueso de este movimiento seudo cristiano... Todos ellos abren sus puertas, con gran 

entusiasmo, para recibir las nuevas y atrayentes corrientes de espiritualización; aunque, 

por desgracia, sin discernir con claridad las raíces e influencias que se esconden detrás de 

todo el entramado doctrinal de dichas tendencias supuestamente bíblicas.  
Es menester aclarar que no podemos encasillar a todas las congregaciones 

carismáticas dentro de una misma línea de actuación. Las manifestaciones del movimiento 

carismático mundial se hallan muy diferenciadas, existiendo muchos y distintos extremos 
dentro de él, desde los más suaves, hasta las herejías más destructoras.  

Tal y como observamos a través de todos los datos bíblicos que hemos recogido, 

considerado y comparado con el cristianismo histórico, resulta innegable identificar 
algunas formas graves de apostasía. Y como también se ha señalado a lo largo de los 

versículos expuestos, un falso cristianismo marcará con fuerza la época precedente al 

retorno de Cristo, al tiempo que se desarrollará una corriente doctrinal seudocristiana que 

se extenderá con rapidez, cuyas señales serán cada vez más fraudulentas y engañosas. 
Bien les advirtió Jesús a sus discípulos: «Mirad que nadie os engañe» (Mt. 24:4).  

En relación con la advertencia de Jesús, debemos adoptar suma prudencia, pues el 

extremo carismático está buscando la unidad por la sola experiencia, no por la Palabra de 
Dios. Tanto es así, que cada vez son más numerosos los movimientos sectarios 

carismáticos peligrosos, los cuales introducen doctrinas erróneas en la iglesia, llenando los 

corazones de falsas esperanzas, y lucrándose con el dinero de sus ingenuos seguidores.  
Igualmente podemos apreciar, que muchos de estos círculos carismáticos mezclan 

influencias y prácticas de las religiones paganas, con elementos filosóficos y psicológicos 

que no se contemplan como doctrina en la Escritura; pudiendo llegar hasta el propio 

espiritismo. Y todo ello, normalmente, se recubre con versículos bíblicos aislados, y una 
buena dosis de falsa espiritualidad cristiana.  

Recordemos la profecía, porque vendrán en el nombre de Jesús, y en aquel día 

engañarán a muchos, según cita Mateo 24:11. Hoy más que nunca necesitamos con 
urgencia volver a las fuentes de la Sola Escritura, pues allí es donde se ha revelado toda 

la verdad que necesitamos saber, y en ninguna manera debemos aceptar doctrinas 

dudosas y oscuras, que solo crean desorientación a las personas que en tal caso las creen 
y las profesan. Muy al contrario, la Biblia nos hace un llamamiento a los cristianos para 

que alcancemos a distinguir, con verdadero atino, toda clase de enseñanzas o prácticas 

que no se avengan a los principios claros de la Palabra que ha sido inspirada por Dios.  

 
 

-69- 

 
 

 



 

Es preciso mantener firmes en nuestra mente y corazón los textos bíblicos, ya que 
«el Espíritu dice claramente que en los postreros tiempos algunos apostatarán de la fe, 

escuchando a espíritus engañadores y a doctrinas de demonios» (1 Ti. 4:1). Satanás es 

padre de mentira, pero Dios es misericordioso, y por ello ofrece la verdad a sus hijos 
sinceros, que le buscan de corazón. Y pudiera ser, querido lector, que con la lectura del 

presente libro, nuestro buen Padre le esté ofreciendo hoy la oportunidad que le permita 

salir de la confusión. Además, quizá sea esta la ocasión para darse cuenta del error de las 
enseñanzas doctrinales del movimiento carismático, y comenzar a investigar la Escritura 

en su correcto enfoque hermenéutico.  

Concluyendo aquí, recojamos con solicitud los sabios consejos del apóstol Pedro: 

«Así que vosotros, oh amados, sabiéndolo de antemano, guardaos, no sea que 
arrastrados por el error de los inicuos, caigáis de vuestra firmeza. Antes bien, creced en la 

gracia y el conocimiento de nuestro Señor y Salvador Jesucristo» (2 P. 3:17,18). 

Atendamos, pues, con toda diligencia, a las recomendaciones bíblicas que hasta aquí 
hemos podido considerar, y estemos preparados para lo que se avecina...  

«Y esto lo digo para que nadie os engañe con palabras persuasivas» (Colosenses 

2:4)  

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

 

José Mª Recuero  
Bachelor en Teología  

 

© Copyright 2008 Estrictamente prohibida  
su reproducción para la venta.  

 

 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

 

-70- 
 


